
))CDNCDN( ( مجلةمجلة  فكريةفكرية  مستقلةمستقلة  تصدرتصدر  عنعن  مركزمركز  الإنماءالإنماء  القوميالقومي

محمــد مطــرمحمــد مطــرالمدير العامالمدير العام

السعر: لبنان السعر: لبنان 2020 دولار امريكي دولار امريكي
للدول العربية يضاف إليها أجرة الشحنللدول العربية يضاف إليها أجرة الشحن

المدير المسؤول: المدير المسؤول: يوسف سعديوسف سعد

CCentreentre  dede  DDevelopementevelopement    NNationalational

صيف صيف - - خريفخريف
20252025

NNoo. 172 - 173. 172 - 173
Été - AutomneÉté - Automne

 2025 2025

CDN

مة مةمجلة محكَّ مجلة محكَّ

فتـــحي التـــريكــيفتـــحي التـــريكــي

مـعــلوف مـعــلوفجوزيــف  جوزيــف 

نـجــــدي نـجــــدينـــديــم  نـــديــم 

عـــبـيـد  عـــبـيـد مــــاغــي  مــــاغــي 

للمراسلات:للمراسلات:
editor.cdnlb@gmail.comeditor.cdnlb@gmail.com

الموقع الالكتروني:الموقع الالكتروني:
//http://www.cdn-lb.nethttp://www.cdn-lb.net

ربيع شلهوبربيع شلهوبرئيس التحريررئيس التحرير

مفكرون مؤسسون وباحثون مشاركونمفكرون مؤسسون وباحثون مشاركون
19801980 ـ  ـ 20252025  

حــــــــرب حــــــــربعـاــي  عـاــي 

نجـــم بـو فــــاضلنجـــم بـو فــــاضل

قهـوجــي قهـوجــيطـــونـي  طـــونـي 

الوقــــيان الوقــــيانشـــايــع  شـــايــع 

مطــاع صفــديمطــاع صفــدي خــلــيـل حــــاويخــلــيـل حــــاوي
زيــناتـــي زيــناتـــيجــورج  جــورج 
العـــروي العـــرويعبـــدالله  عبـــدالله 

فـــــؤاد زكــريــــافـــــؤاد زكــريــــا
خلـــدون النقيـــب خلـــدون النقيـــب 
هشــــام جعيــــطهشــــام جعيــــط

اللجنة العلميةاللجنة العلمية



* كلمتنا: في التراجع المستحيل للفلسفيّ عن حافة العالم.........................رئيس التحرير	   3
• الوجود والحدث عند آلان باديو:

من أكسمة الأنطولوجيا إلى الفلسفة كذات للحقيقة......................... ربيع شلهوب	   4 	

20    		 • الوجود والحدث عند آلان باديو ؛ بانوراما مفهومية................................محمد مطر
32    		 ين ............................... خنجر حمية • الفلسفةُ، تجربةُ الحياةِ الواقعيَّة وفينومينولوجيا الدِّ
43    		 • فلسفات الاختلاف وتصدّع الكوجيتو............................................شايع الوقيان
• في راهنية كارل سميث: مفهوم السياسية، الحرب العادلة...........................زهير اليعقوبي	    49
• الفينومينولوجيا ورهان استئناف البحث في ماهية الدين............................المهدي مستقيم	    59

* ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
70    		 • سؤال الوجود اليوم ..............................................................آلان باديو
75    	 • مقدمة »الوجود والحدث« + التأملات الخمسة الأولى.............................آلان باديو	

• باديو مناظرًا هيغل في اللاتضايف بين الوحدة والتعيين.............................تزوشن ثو 
108    		 								            أ.ج. بارليت      

114    		 • الواقعي والسياسي ؛ باديو قارئًا لـ لاكان...........................................لوسي بيل
124    		 • الرياضيات بين باديو ودولوز ؛ أو في التقابل بين المسألي والأكسيومي...............دانييل سميث
129    		 • الفكر النوعي )التأمل الواحد والثلاثون(...........................................ويليم واتكن

* قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
137    		 • التسامح وآلياته الحاكمة بين اللامشروطية والسيادة................................ ماغي عبيد
145    		 • قُطوف أخلاقيَّة من حديقة أبيقور الفلسفيَّة ........................................علي صغير
151    		 • رغمً عن أنف هيغل ؛ سيوران فيلسوفًا............................................نديم مجدي

• حكماء الحيلة وفلاسفة الظل
صورة اللصوص في بغداد العباسية بين الواقع والسرد الثقافي.....................عبد الرحمن ابو زيد	    156 	

• إشكاليّة الحاكمية بين الدين والسياسة في الخطاب المعاصر: "مقاربة بينيّة"............روضة الدرواز	    168
180    		 • مشروع تدريب الأطفال على التفلسف وإشكالية الخصوصية والعالمية...............أحمد بن رابح
189    		 • "حيّ حتّى الموت" و"شذرات" لـ بول ريكور......................................كاتيا نادر
195    		 لاتها.......................................................سميرة قدوح • المقاربات الجمالية وتحوُّ

المحتوياتالمحتويات



كلمتناكلمتنا
في التراجع المستحيل للفلسفيّ عن حافة العالم

يضيق الفكر بالتزامن بين التصوّر كاختبار مجرد والشهود كاختبار حيّ. صعب أن نتصوّر ونشهد في آن 
لأن الشهود ماضي التصوّر. أصعب منه بكثير أن نتصور ما لن نشهده إلّ من خلال التصوّر. 

ثمة ما يسبق الفكر دائمً بخطوة تبدو لانهائية لأن تصور ما نشهده يصطدم بمعضلة ترجمة القَبْلي وتحويله 
إلى لغة لن يُتاح لها أن تنفصل عنه تمامًا. وإن لنا إشارة لطيفة على هذا في التوتر أو التضايف داخل المعنى بين 
كونه شعورًا أو إحساسًا من جهة وكونه تصورًا أو فكرة أو تعبيًرا من جهة أخرى. مقام القول يأتي متأخرًا 

عن الجدل بين مقاميْ الفهم والوجدان في البنية الكيانوية لذلك الكائن الذي يسأل عن معنى وجوده. 
أن يتأتى للفكر أن يؤسس أو أن يبدأ .. معناه أن إجراءات مطوية قد انعقدت، بشكل أو بآخر، على 
يصعب  ما  فيها  يدخل  سيرورة  ضمن  كله  وذلك  مسألي،  انتخاب  هيئة  وعلى  وصلّي  أسمائي  جعْل  شكل 
للتفكر  السابق  الغامض  الحضور  المثال  سبيل  على  ومنها  الفيلسوف  ذهن  في  منفَعَلة  تأليفات  من  حصره 
والترجيح دون مرجح ربما بين الحدود المتقابلة )واحد، كثير..( والكياسة المفهومية في التعامل مع الفجوات 
بين  الفرق  الى  الالتفات  عدم  ومقدار  الأصلي  الليس  عن  الإشاحة  وسرعة  والتصور  الشهود  بين  القَبْلية 
النسق والنموذج والى الفرق بينهما وبين الواقعي اللذين صدرا عنه صدورًا قويًا أو ضعيفًا، وفي الانزلاق 
السريع الى غواية التشطير المقولاتي للواقع والى كيفية تدبر الفائض الأنطولوجي كشرطلا بدَّ من استبطانه 

وتجويته في الخطاب أو كمأزقلا بدَّ من تفاديه لانشاء خطاب آخر.
مفهوم  مع  أم  الوجود  معنى  مع  ابتداء  نتعامل  هل  الميتافيزيقا.  كميتافيزيقا  الأنطولوجي  يبرز  وعليه، 
حقيقة  على  تطلق  التي  الأسماء  أن  ذلك  أسماء؟  له  نجعل  سلطان  وبأي  الوجود..  أمثول  مع  أم  الوجود 
الوجود وترتسم معالم النموذج أو المنظوم إنما تصدر بعد عن جدل أعلى مكتوم بين المتعاليات او المشغلات. 
هذا الجدل الأعلى موجود في الحقيقة الفلسفية وبدرجة أقل في الحقائق الأخرى التي تشتغل بعد أن يبدأ 
صلاح المقولات. ثم هل نلتفت ونحن نعقد الصلة بين أسمائه إلى ذلك الجعل الصلّ.. إلى ذلك "الجدل" 
الأعلى بين المتعاليات؟ كيف نتدبر هذه السيرورة والتي من لحظاتها الجعولات الصليّة والأسمائية؟ وكيف 
ننهج معها؟ مسأليًا أم جدليًا أم أكسيوميًا؟ هل كموئل لا ينضب في كل مرة لطرح مسائل جديدة متضايفة 
أم كفراغ وكثرات غير  فيها؟  الفروق  بدَّ من اختراقها ونسخ  أم كمادة جدليةلا  للفكر؟  مع صور جديدة 
متسقةلا بدَّ من السيطرة عليها بالأكسمة؟ هل ثمة هناك ما على الفكر أن يجده كي يؤصّل نفسه أم ليس على 
الفكر بعد أن وجد نفسه موجودًا سوى الاشاحة عن هذه الواقعة والانصراف إلى إيجاد تطرقات جديدة 

ومسارات تتعولم وتهتك التماثل بينها وبين أي خارطة سّرية لواقعيّ العالم؟
عند مقام الواقعيّ، حيث لا اسم بعد ولا رسم ولا صفة، تلوح استحالة عودة الفلسفة أدراجها الى العالم 
بمقدار ما تلح استحالة مكوثها هناك بصحبة وجدانها الأخير. إن نظم العالم، ثم تفكيكه ثم نظمه مجددًا، هو 

سيرورة لا تنقطع. ذلك أن الفلسفة ليست نظمً للعالم ؛ إنها تبدأ قبل ذلك بكثير...
رئيس التحرير



 4

والفريدة  القليلة  الكوكبة  تلك  إلى  باديو  آلان  ينتمي 
المبنى  بين  جمعوا  الذين  العشرين  القرن  في  الفلاسفة  من 
إلى  المستند  والتفكير،  للتفلسف  الصارم  الكلاسيكي 
والطبيعية  الرياضية  للعلوم  المتشعبة  المعاصرة  المكتسبات 
والإنسانية، في جملة واسعة من المسائل النظرية المتولّدة من 
شتى ميادين الفكر والممارسة. يتعين مناط فرادة فلسفة باديو 
بأمرين: الأول هو معاودة النظر في مسألة المسائل أو المسألية 
كالواحد  المسائل  من  جملة  ضوء  في  )الوجود(  الأساس 
الثاني  والمنفصل.  والمتصل  واللامتناهي  والمتناهي  والكثير 
وبلورة  الفلسفة  ماهية  لتجديد  المعاودة  البناء على هذه  هو 
صورة جديدة للفكر واقتراح نموذج جديد للعالم، وإعادة 
إنتاج المفاهيم القصوى للفلسفة المتمثلة بالوجود والحقيقة 

والذات.
يمكن تقسيم عمل باديو إلى مرحلتين، المرحلة الاولى 
الستينات  أواخر  منذ  الممتدة  المنهجية  الكتابة  مرحلة  هي 
الذات. هذه  نظرية  كتابه  1983 وهو عام صدور  إلى عام 
المرحلة تجد مرجعياتها في التراث الأبستيمولوجي الفرنسي 
وباشلار  كانغيليم  لـ  الواضحة  التأثيرات  حيث  المعاصر 
ضمن  يتحرك  إشكالي  خط  ضمن  لاكان  لـ  أيضًا  ولكن 
السؤال عن ماهية الفلسفة وموضوعها ويتوفر على أرضيته 
المباشرة في عدد من أطروحات ألتوسير. إن مفهوم الذات 
الكوجيتو  على  لاكان  لعمل  تملّك  إعادة  يمثل  باديو  عند 
بمفهوم  مرتبط  الحدث  عن  مفهومه  أن  كما  الديكارتي، 
وظفه  كما  سيما  باشلار،  عند  الأبستمولوجية  القطيعة 
ألتوسير في اطار عمله على التمييز بين العلم والأيديولوجيا 
وعلى المهمة التي سيختطها للفلسفة بوصفها ذلك النشاط 

النظري الذي يهدف إلى التأريخ للقطائع داخل العلوم.
كتابه  من  الأول  الجزء  صدور  مع  تبدأ  الثانية  المرحلة 
العمدة الوجود والحدث عام 1988 مشفوعًا بكتاب )بيان 
من أجل الفلسفة(. الجزء الثاني من الوجود والحدث يصدر 
الثالث  الجزء  أما  العوالم،  منطقيات  بعنوان   2006 عام 

والأخير فيظهر عام 2018 بعنوان محايثة الحقائق، وما بين 
ما يصعب حصره من  باديو  لـ  الثلاثة يصدر  هذه الأجزاء 
وفلسفة  الأنطولوجيا  في  والمقالات  والدراسات  الكتب 

الرياضيات والسياسة والحب والفن.
المشروع  بنواة  التعريف  إلى  المقالة  هذه  في  نهدف 
الفلسفي لـ باديو المتمثلة في الجزء الأول من كتاب الوجود 
والحدث الذي أعلن فيه باديو أطروحته الشهيرة والملتبسة 
الكتاب  الرياضيات والأنطولوجيا. هذا  المماهاة بين  بصدد 
تعاود  الأولى  الثلاثة  الأقسام  أقسام.  ثمانية  إلى  ينقسم 
وتخلص  والكثير  الواحد  مسألة  ضوء  في  الوجود  في  النظر 
خارج  تفكيرها  يمكن  لا  محضة  كثرة  هو  الوجود  أن  إلى 
زرملو  )بصياغة  المجموعات  نظرية  وتحديدًا  الرياضيات 
خلال  من  يقنن،  كي  باديو  سيوظفها  والذي  وفرانكل( 
الباردوكسات  تتيحها،  التي   axiomatisation الأكسمة 
الناجمة عن تفكير الوجود من حيث هو. في الأقسام الخمسة 
التالية وبعد إقصاء مبحث الوجود من حيث هو من دائرة 
الفلسفة وبالاستناد إلى كل من عمل كانتور )على الأعداد 
طريقة  مرة  لأول  وتقديمه  الترتيبية  والأعداد  الأساسية 
موجودة  بوصفها  اللانهاية  مع  التعامل  خلالها  من  يمكن 
متعددة(  لانهايات  من  هيراركية  بنية  ذات  وبوصفها  فعليًا 
واسهامات غودل وكوهن )اللذين سيتعاملان مع الحدود 
باديو ببسط  النموذج( سيقوم  الداخلية للأكسمة في نظرية 

تصوراته بشأن كل من الحدث والذات والحقيقة.
بين  الاختلاف  هذا  بحثنا  في  تباعًا  نوضح  وعليه، 
باديو ومشروعيْ كل من هايدغر ودولوز )الفقرة  مشروع 
أو لاشيء  كفراغ  عنده  الوجود  لتصوّر  نعرض  ثم  الأولى( 
وما يتكوكب حوله من مفاهيم ميتا ـ أنطولوجية كالوضعية 
والهيئة والإبداء والكثير غير المتسق )الفقرة الثانية( ثم نقف 
لنخلص  الثالثة(  )الفقرة  فلسفته  في  الحدث  مفهوم  على 
بعدها إلى إيضاح تصوره الجديد لماهية الفلسفة بوصفها ذاتًا 

للحقيقة )الفقرة الرابعة(.

الوجود والحدث عند آلان باديو:
من أكسمة الأنطولوجيا إلى الفلسفة كذات للحقيقة

ربيع شلهوب



5
1. في صراع العمالقة المستأنف حول الوجود؛ 

باديو بين هايدغر ودولوز
من الواضح على ما يبدو أن الأنطولوجيا تتوفر منذ أن 
الوجود  علم  هي  هل  ملتبس.  تعريف  على  أرسطو  دشّنها 
هو  حيث  من  الوجود  علم  أنها  أو  موجود  هو  حيث  من 
من  جملة  على  تتوقف  الأنطولوجيا  تعريف  مسألة  وجود؟ 
المسائل أو المسأليات الأخرى كالإشتراك المعنوي للوجود 

)التواطؤ( والفرق الأنطولوجي.
أهم  من  واحدة  أن  إلى  ذهب  قد  هايدغر)1(  كان 
السيادة على  التي ستُكتب لها  الميتافيزيقية،  البنية  خصائص 
العقل الغربي، هي التقاط الوجود في كل حقبة عبر مرجعية 
برانية، ولهذا كان لما يصفه بحقيقة الوجود )انكشافه( سلسلة 
من الانبثاقات التي يمكن قراءة التاريخ في ضوئها على أنه 
مجموعة من العتبات. لقف الوجود كموجود يعني بالنسبة 
أخرى  بعبارة  بعينه.  موجود  خلال  من  قراءته  هايدغر  لـ 
المقولات، المرتبطة بميتافيزيقا موجود بعينه، لا تصلح لفهم 
الوجود. إنها تصورات غير أصلية وينبغي تفاديها. من هنا 
ضرب  مع  هايدغر  لدى  الأنطولوجيا  تتضايف  لماذا  نفهم 
عند  الوجود  انكشاف  التصوري.  العقل  نقد  من  تأويلي 
هايدغر هو تاريخي بامتياز لأن الآفاق التي التقط من خلالها 
الوجود لا تصدر عن التزام فينومينولوجي صارم بالوجود 
من حيث هو، بقدر ما تفهم الوجود وتعقلنه من خلال صلة 
مع برانية ما يمكن الحصول، من خلال الالتفات إلى تاريخية 
الأفلاطوني  بالأمثول  تبدأ  منها  مختلفة  نسخ  على  الوجود، 
بالجوهر/الأوسيا  النيتشوي مرورًا  الاقتدار  بإرادة  وتنتهي 
الأرسطي والذات الحديثة وهكذا. إن هذا الآخر ليس هو 
ثيمة الفكر الهايدغري، ذلك أنه ما إن يفقد الوجود آخريته 
حتى يكون الإمكان قد فتح بعد لشتى ضروب الآخريات 
التي تمثل في العمق تدليسًا على رأس الأمر الفلسفي حيث 
أو  التاريخ  فلسفة  أو  الطبيعة  فلسفة  قبيل  من  لمنطوقات 
عمل  لكأن  شرعيتها.  ذلك  بعد  تأخذ  أن  اللغة  فلسفة 
سوى  ليس  الميتافيزيقا  تاريخ  تفكيك  على  الطويل  هايدغر 
الذي  الوجود  للفلسفة من موضوع سوى  نفي لأن يكون 
للفكر  كشيء  أي  كموضوع  تصوره  أو  مقاربته  يمكن  لا 
بنية مقولاتية لن  أن أي  بنية مقولاتية محددة، ذلك  يمتلك 
تعدو كونها مشتقة مهما طمست إرادة التوضيع عبر التفكر 
على  رجعي  بمفعول  المقولاتي  الإسقاط  واقعة  السيستامي 
الوجود. إن البنية الأنطوثيولوجية للميتافيزيقا لا تعني عند 

الميتافيزيقا  وتردد  الفلسفة  في  الإلهيّ  دخول  فقط  هايدغر 
جهة  من  ثيولوجيا  وكونها  جهة  من  أنطولوجيا  كونها  بين 
أخرى، بل يمكن توسعتها لتطال كل صليّة جرى بعد ربط 
بسؤال  يتشبث  أن  الفكر  على  كان  إذا  بها.  الوجود  مبحث 
الوجود فعليه أن يضرب صفحًا عن اتخاذ أي موجود بعينه 
إحداثية ممتازة لمواصلة سؤال الوجود. من هنا يمكن إدخال 
معايير للحكم على درجة الأصالة التي تتمتع بها كل فلسفة، 
ومن بينها معياران أساسيان: الأول هو عدم توهين مفهوم 
قبيل  من  آخر  مفهوم  لسيادة  إخضاعه  خلال  من  الوجود 
الجوهر أو الاندفاع الحيوي أو الغايست أو اللاوعي. الثاني 
عن  للكلام  ميتامقولات  أو  جديدة  مقولات  تطوير  هو 
الوجود الذي يحتاج دائمً إلى لغة أخرى، لا ينبغي أن تكون 
أن  يعتبر  باديو، كما سنرى، لا  بعينه.  مأخوذة من موضوع 
ويذهب  معناه،  تحديد  ينبغي  إيجابيًا  مفهومًا  للوجود  هناك 
كذلك إلى أن ما يمكن أن يقال عن الوجود ليس من طبيعة 

لغوية، إنما تتولاه الرياضيات من خلال الرويض أو المأثم.
تعيد طرح سؤال  أو  التي تطرح  الفلسفة  أن  الملاحظ 
جديد  بتعريف  الإتيان  إلى  منساقة  نفسها  تجد  الوجود 
القرن  بداية  في  الأول  هايدغر  استعاد  لقد  للفلسفيّ. 
تطوير  ضرورة  عليه  أملى  وهذا  الوجود  سؤال  العشرين 
أيضًا  المأمولة، وفرض عليه  مقولات جديدة للأنطولوجيا 
لدورها  تأصيلي  بفهم  مشفوعًا  للفلسفة  تصوّره  يأتي  أن 
يمكن  لا  الطبيعة  أو  للتاريخ  لاحقة  ميتافيزيقا  كل  حيث 
أن  يجب  بل  الأساسية  الأنطولوجيا  عرض  في  توجد  أن 
خلال  من  لميادينها  الناظمة  الأساسية  مفاهيمها  تستسلف 
في  للأنطولوجيا.  الأصلي  المضمار  في  بعد  تجليته  جرى  ما 
من  الذي  المفتاحي  الدور  أن  نجد  العشرين  القرن  نهاية 
شأن سؤال الوجود أن يلعبه، يعاود الظهور في فلسفة باديو 
الإتيان  مع  مجددًا  الوجود  سؤال  طرح  فيها  سيتلازم  التي 
عن  باديو  فلسفة  يميز  ما  الفلسفيّ.  لطبيعة  جديد  بتحديد 
كانط،  منذ  مرة  لأول  سيخوض  الأول  أن  هايدغر  فلسفة 
مع إستثناءات قليلة كـ دولوز مثلً في الفرق والتكرار)2(، في 
أسئلة وقضايا كان براديغم الذاتية الترسندالية، الذي ورثه 
وضرب  حيّدها  قد  آن،  في  وضده  ضمنه  واشتغل  هايدغر 
صفحًا عن التقرير بصددها. لا يجد باديو أي حرج في بناء 
مشروعه الفلسفي على قضيتين، مفاد الأولى منهما أنه: ليس 
أن  الثانية  ومفاد  موجود،  غير  الواحد  أن  أو  الواحد  ثمة 
باديو  فلسفة  تميّز  التي  الأمور  كثرة محضة. من  الوجود هو 



 6
الوجود  عن  المقولاتي  البحث  في  التورّط  عن  إعراضه  هو 
تلك  حتى  السابقة  الفلسفات  من  كثير  على  يعيبه  ما  وهو 
كفلسفة  المعنوي  إشتراكه  أو  الوجود  بتواطؤ  التي تمسكت 
جيل دولوز التي عقد لها باديو كتابًا كاملً صخب الوجود 
الأزواج  أو  الثنائيات  من  مجموعة  مثلت  حيث  لمناظرتها 
فلسفته  بأن  لاتهامه  باديو  عند  ذريعة  دولوز  عند  المفهومية 
رفضت البحث المقولي على المستوى النظري )تشبث دولوز 
من  موسعًا  مارسته  حين  في  للوجود(  المعنوي  بالاشتراك 
دولوز  عند  الإحداثيات  تعدد  أو  الأسمائية  الكثرة  خلال 
الذي ما انفك يمارس القسمة الأفلاطونية في الوقت الذي 
كمهمة  الأفلاطونية  قلب  شعار  وتكرارًا  مرارًا  فيه  رفع 

عاجلة للفكر الباحث عن صورة جديدة. 
ومشروعيْ  باديو  مشروع  بين  يخفى  لا  تواشج  ثمة 
عليها  يتوفر  التي  العدّة  أن  صحيح  ودولوز)4(.  هايدغر)3( 
المباشر  للدور  نظرًا  تعقيدًا  أكثر  تكون  وربما  مختلفة،  باديو 
إلّ  مفاهيمه،  صياغة  في  العالية  الرياضيات  تلعبه  الذي 
وأطروحاته  لتصوارته  المباشر  الفلسفي  المسألي  السياق  أن 
مرتبط على نحو غائر بهذين المفكرين. رهان باديو هو على 
فكر محايث بالمطلق وعلى الخروج نهائيًا من الأنطوثيولوجيا 
عند  ملتبسة  عناوين  تحت  مستمرة  لاتزال  يعتبرها  الذي 
بين  النسقية  المقارنة  إلى  هنا  نهدف  لا  ودولوز.  هايدغر 
الأساسية  باديو  مرجعية  طبعًا  ودولوز.  وهايدغر  باديو 
والدولوزي  الهايدغري  المتنين  تتخطى  بالحدث  يتعلّق  فيما 
لأنها على تماس عميق ومباشر مع ألتوسير ولاكان سيما فيما 
أن  كالذات، غير  أخرى  مفاهيم  بمفهوم الحدث من  يحيط 
التقاط بلورته الخاصة لمفهوميْ الوجود والحدث وصياغته 
دون  متعذرًا  يبقى  والكثرة  الوحدة  بصدد  لأطروحاته 
الإحالة، لو السريعة، إلى مثيلاتها عند دولوز وهايدغر. إن 
الوجود  وتواطؤ  الأنطولوجي  الاختلاف  قبيل  من  قضايا 
عوائق  بل  باديو  عند  للفكر  قصوى  مطلوبات  تكون  لن 
أمام إنجاز فكر جديد للمحايثة وذرائع مواربة للإبقاء على 
الأفلاطونية  من  الدوغمائية  للنسخة  إنتاج  وإعادة  التعالي 
التي تشطر الوجود ككل بين إقليمين غير متكافئين، وتهربًا 
من التفكير الصارم بالكثرة المحضة التي لا يلتقطها مفهوم 
الفرق عند هايدغر ويقصر عنها مفهوم الكثرات الافتراضية 

غير المتجانسة عند دولوز. 
عدم توفر كل من هايدغر ودولوز على مفهوم مناسب 
مفهوم  تخريج  إلى  الباديوي،  المبنى  على  بهما،  يفضي  للكثير 

إلى  مشدودًا  ظلَّ  الهايدغري  الحدث  للحدث.  ملائم  غير 
عند  أما  سالب  انتظار  مع  متلازم  ومجيئه  الإنسان  مصير 
انه ما حدث بعد  دولوز فالحدث هو من طبيعة افتراضية: 
لقد  الحاضر.  في  فعلً  يحدث  ان  دون  يحدث  سوف  ما  أو 
والكثير  المشتد  الكثير  بين  تمييزه  من  وانطلاقًا  دولوز،  نظر 
الممتد، إلى الوجود بوصفه الفرق الذي يفرق دائمً عن نفسه 
ونظر  الفردية،  قبل  ما  للفرادات  افتراضيًا  أفقًا  بوصفه  أي 
التفريدية  السيرورة  عن  راهناً  ينتج  ما  بوصفه  الموجود  إلى 
جملة  هو  لديه  الحدثي  الموقع  أو  الدولوزي  الحدث  أن  أي 
باديو  يرفض  الفعلي.  للموجود  الافتراضية  الشروط 
تقود  والتي  والأنطولوجي  الأنطي  بين  الهايدغرية  القسمة 
إلى البحث عن لغة أخرى أو لوغوس آخر من شأنه الظفر 
كذلك  ويرفض  بالوجود،  المتعلقة  للقضايا  جديد  بتأليف 

إعطاء الإفتراضي الدولوزي قسطًا من الواقع.
إن فكر دولوز لا يزال مشدودًا إلى الفرق الأنطولوحي 
تكريس  غير  الوجود  تواطؤ  بأطروحة  المريب  تشبثه  وما 
التوجيه  لسطوة  تثبيت  وغير  الوجود  معنى  عن  للسؤال 
كتابه  في  سيما  باديو،  يشن  هنا  من  للفكر.  الأنطوثيولوجي 
الوجود، هجومًا حادًا على أطروحة دولوز بصدد  صخب 
الفكر  إنجاز  أمام  عائقًا  تمثل  أنها  معتبًرا  الوجود  تواطؤ 
والموجود  الوجود  بين  فرق  لا  )حيث  الكاملة  للمحايثة 
كثير  بين  تمييز  لا  وحيث  الكل  للواحد  وجود  لا  وحيث 
كثيرة  مجموعة  النهاية  في  هو  الحدث  لأن  مشتد  وكثير  ممتد 
تتميز عن الكثرات الأخرى بكونها تطرح نفسها من واحدة 
من مسلّمات نظرية المجموعات: مسلّمة التأسيس(، وتمثل 
كذلك تهديدًا للنظرية المأمولة في الكثرة. ذلك أن التمسّك 
بأطروحة التواطؤ أي بكون الوجود يُقال بالمعنى نفسه على 
كل الموجودات من شأنه أن يحول الموجودات إلى ترائيات 
يكون الفرق بينها صوريًا. صحيح أن دولوز يرفض بشدّة 
فكر التماثل ويرفض استنساخ الترسندالي عن الأمبيري لأن 
)كما  المفارق)5(  المثال  أيقونية عن  نسخة  ليس  عنده  الراهن 
فعل أفلاطون في تصويره لمشاركة المحسوس في المعقول أو 
كما فعل كانط في التأليف الترسندالي( إلّ أنه يشتق الفروقات 
بين الموجودات من فرق أصلي داخل الوجود نفسه بوصفه 
نفسها وفي هذا قصور  دائمً عن  متفارقة  افتراضية  سيرورة 
إلى شيء  لها  الراهنة وإخضاع  أو  الفعلية  الكثرة  تفكير  عن 

آخر يتسم بالمفارقة. 



7
يتساءل باديو مرارًا كيف يمكن قول الوجود على كل 
كان  إذا  نفسه؟  بالمعنى  )الفعلي(  والراهن  الافتراضي  من 
اسمين  إلى  دائمً  دولوز  يلجأ  فلماذا  واحد  معنى  للوجود 
إنتاج  شأنه  من  التواطؤ  بأطروحة  التمسّك  إن  لقوله؟ 
نظرية مثنوية مضعضعة وتوليد كثرات أسمائية ثنائية الطابع 
والصدفة/العَوْد  والزمان/الحقيقة،  كالافتراضي/الراهن، 
يعيدنا  أن  أيضًا  هذا  شأن  من  والطيّة/الخارج.  الأبدي، 
إلى ما كان دولوز قد رفضه بشدّة: القسمة الأفلاطونية أو 
التشطير المقولاتي للوجود)6(. إن الكثرة الأسمائية للوجود، 
المتأتية من التمسّك بأطروحة التواطؤ، تعيد دولوز إلى إنتاج 
خطاب مقولاتي لا يستوي إلّ بقسمة للواقع بين قطبين غير 
الراهن معها لكونه مجرد  أو  الفعلي  متكافئين. قسمة يُتزل 

محطة من محطات سيرورة شبحية. 
الفلسفيين  للمشروعين  الباديوي  النقد  خلاصة 
التعامل  يمكنها  لا  الفلسفة  أن  ودولوز  هايدغر  من  لكل 
أنطولوجيا.  تكون  أن  يمكنها  لا  أي  الوجود  أسئلة  مع 
عن  البحث  الأساسية  الأنطولوجيا  من  هايدغر  أراد  لقد 
تمسك  حين  في  المتعددة  الوجود  لمعاني  التماثلية  الوحدة 
هو  بينهما  المشترك  المأزق  الوجود.  تواطؤ  بأطروحة  دولوز 
أن الانطولوجيا هي الرياضيات وأن سعيهما لالتقاط معنى 

الوجود إنما يتحرك بعد في أفق ما قبل كانتوري.

2. في لاتناهي الوجود من حيث هو
الثلاثة  الأقسام  هو  حيث  من  الوجود  مبحث  يغطي 
يتبنى  القسم الأول  الوجود والحدث. في  الأولى من كتاب 
الفراغ  ويقترح  محضة  كثرة  هو  الوجود  أن  مسلّمة  باديو 
لنظرية  الأكسيومي  التدخل  أهمية  ويُبرز  له  مناسب  كاسم 
كالواحد  الأنطولوجية  المفارقات  حل  في  المجموعات 
يستبدل  الثاني  القسم  في  واللامتناهي.  والمتناهي  والكثير 
الإنتماء  بصلتيْ  والكل/الأجزاء  الواحد/الكثير  باديو 
والتضمن مقدمًا تيبولوجيا ثلاثية لإنعطاء الكثير والتي في 
ضوئها يتم التمييز بين الوضعية الطبيعية التي لا يمكن أن 
يقع فيها الحدث والوضعية التاريخية أو الكثرة التاريخية التي 
باديو مسألة  الثالث يطرح  القسم  إمكان ظهوره. في  تحمل 
الوجود ككل وينتهي بعد رصد خواص الكثرات الطبيعية 
من حيث هي ترتيبية ومتعدية إلى أن الطبيعة غير موجودة 
للكل.  وجود  من  ثمة  ليس  ولأنه  لامتناهية  لأنها  ذاتها  في 

1.2 نظرية المجموعات كفقه للوجود
بالنسبة لـ باديو تمثل نظرية المجموعات الجهد البشري 
الأعظم الذي تمَّ إنجازه بواسطة الإنسانية)7(، وذلك لأنها 
قدمت لنا أخيًرا اللغة المناسبة التي تخولنا الكلام عن الكثير 

المحض أو الكثير من حيث هو كثير.
من  جملة  حل  أجل  من  المجموعات  نظرية  لجأت 
المفارقات المتولدة من المسائل الميتافيزيقية الكبرى كالواحد 
إلى  واللامتناهي  والمتناهي  والمنفصل،  والمتصل  والكثير، 
المطلوبات  المصادرة سلفًا على  إلى  التدخل الأكسيومي أي 
الفلسفية من خلال الانطلاق من جملة من المسلّمات)8(، وقد 
وجد باديو في هذه الطريقة أسلوبًا ناجعًا في تجاوز المفارقات 
برهان  لا  فلسفي  بقرار  فيها  التدخل  طريق  عن  الفلسفية 
عليه كما هو الحال في إعلانه أن الوجود هو كثرة محضة وأن 

الواحد غير موجود.
دلالية  الأولى  ؛  بطريقتين  المجموعة  تعريف  يمكن 
نظرية  تبنتها  التي  ـ  والثانية  ما،  مضمون  ذات  حدسية 
مجموعة  هي  المجموعة  صورية.  نحوية  ـ  المجموعات 
للمجموعة  الإنتماء  صلة  فقط  تجمعهم  أعضاء  أو  عناصر 
دون أن يكون هناك أي صلات أخرى بينهم. إذًا الخاصية 
الإنتماء.  خاصيّة  هي  للمجموعة  الأساسية  )الصفة( 
تكون  أن  أو  المجموعة مجموعات  تكون عناصر  أن  يمكن 
المحضة.  بالمجموعة  يعرف  ما  وهذا  الفارغة  المجموعة 
الأخرى  والصلات  إليها  الإنتماء  بصلة  تعرّف  المجموعة 
ف انطلاقًا من هذه الصلة الأساسية. اللغة الصورية)9(  تُعرَّ
التي نتحدث بها عن المجموعة هي نحو منطقي من الدرجة 
الأولى حيث »كل« و»ثمة« تؤثران فقط في الحدود )الأفراد( 

وليس في الصفات.
 extension إن تعريف المجموعة من خلال مصداقها 
الإنتماء حصًرا يجنبنا بحسب  الكثير أي من خلال خاصيّة 
هي  الخواص  إن  الكلمات.  إلى  الكثرات  إخضاع  باديو 
الوصف  على  قائمة  تكون  مفهومية  لا  مصداقية  خواص 
التي تتطابق مع ما يسميه  اللغوي. الخاصية المصداقية هي 
باديو بالإحتساب كواحد le compte pour-un وهي العملية 
باديو  يدعوه  ما  مع  تتلازم  والتي  الواحد  عنها  ينتج  التي 
أن  ذلك   .présentation التبدّي[  أو  ]الإحضار  بالإبداء 
فئة  له  يُقال  يُعرّف مفهوميًا من خلال محمول  الذي  الكثير 
classe. هذا النمط جرى تمييزه بحدّة عن المجموعة. ليس 



 8
كل فئة مجموعة، وأبرز مثال على ذلك مفارقة راسل بشأن 
المجموعة التي نعطيها محمول الإحتواء على المجموعات التي 
لا تحتوي نفسها)10(. خاصيّة أو علاقة أخرى بالغة الأهمية 
في نظرية المجموعات هي خاصيّة التضمن inclusion التي 
فرعية  بل تضمن مجموعة  إلى مجموعة  أفراد  إنتماء  لا تحكم 
sous-ensemble في مجموعة أخرى. إن أجزاء المجموعة هي 

عبارة عن مجموعاتها الفرعية التي تشكل مجتمعة ما يسمّى 
بمجموعة القوى ensemble des parties. صلة التضمن تتبع 
لصلة الإنتماء لأن كون مجموعة متضمنة في مجموعة أخرى 
بالمجموعة)11(.  الخاصة  القوى  لمجموعة  منتمية  أنها  يعني 
بأفراده  الكلّ  لعلاقة  المفهومي  المكافئ  الإنتماء  صلة  تمثل 
أفراد مجموعة.  من  واحدًا  الشيء  يكون  حيث عن طريقها 
بأجزائه،  الكل  لصلة  المكافئ  فهي  التضمن  صلة  أما 
حول  تتمحور  كل.  من  جزءًا  الشيء  يكون  وبواسطتها 
والبنية  كواحد  والاحتساب  الإبداء  مفاهيم  الأولى  الصلة 
فيما تتمحور حول الصلة الثانية مفاهيم الهيئة état، الميتابنية 
 .représentation والتمثيل أو إعادة الإحضار métastructure

الوحدة والكثرة  للتقابل بين  اعتبار  باديو أي  يقيّم  لا 
أن يكون  فإما  المنطقي،  التعارض  أو  التقابل  خارج حدود 
كان  لما  واحدًا  الوجود  كان  ولو  كثيًرا،  أو  واحدًا  الوجود 
إذًا  كثير.  هو  يتبدّى  أو  يُبدى  ما  أن  بَيْدَ  موجودًا.  الكثير 
الكثير موجود والوجود والواحد غير متساوقين. لا وصول 
للوجود من خلال ما يسميه باديو بالإبداء الذي يكون كثيًرا 
الواحد لاحقًا، ولهذا ما من دليل على كونه  ثم يحمل عليه 
واحدًا خارج اعتباره كذلك. اعتبار الإبداء واحدًا هو عملية 
يسمّيها باديو الإحتساب كواحد Le compte pour-un. هل 
يمكن  لا  باديو)12(،  بحسب  ذاته؟  في  واحدًا  يكون  الإبداء 
الجزم بذلك والفكر هنا لا يكون أمام برهان بقدر ما يكون 
ليس سوى عدد  الواحد  التالي:  القرار هو  قرار وهذا  أمام 
أن  بَيْدَ  عملياتي.  حاصل  سوى  ليس  أيضًا  والواحد  فقط، 
باديو ومع تمسّكه بمسلّمة أنه »ليس ثمة الواحد« يعترف أن 
الوجود ليس عددًا بل أن الوجود من حيث هو وجود ليس 
واحدًا لأن »الإبداء نفسه وثيق الصلة بالإحتساب كواحد« 
 .)32 )ص  الإبداء«  نظام  هو  الكثير  »لأن  كثيًرا  وليس 

يقول باديو:
En somme: le multiple est le régime de la 

présentation, l’un est, au regard de la présentation, 
un résultat opératoire, l’être est ce qui (se) présente, 

n’étant, de ce fait, ni un (car seule la présentation 
elle-même est pertinente pour le compte-pour-un), 
ni multiple (car le multiple n’est le régime que de la 
présentation). 

 multiplicité الوضعية هي الكثرة المتبدية أو المحضرة
وثيق  هو  الإحضار  لأن  بنية  الوضعية  وتكون   ،présentée

المحضرة  الكثرة  إذًا هي  البنية  كواحد.  بالإحتساب  الصلة 
أي الوضعية باعتبار الإحتساب كواحد. إن تفكير الإبداء 
الكثير  ان  ذلك  كواحد،  للإحتساب  بعدي  أثر  هو  ككثير 
يُدرك بمفعول رجعي. يميّز باديو )ص 33( بين اعتبارين 
للكثير. الكثير من حيث هو محمول للبنية ناتج عن الواحد 
نميّزه  الذي  الخامل  والكثير  يوجد،  ولا  يشتغل  الذي 

بمفعول رجعي انطلاقًا من عملية الإحتساب كواحد.
le multiple est l’inertie rétroactivement décelable 

à partir du fait que l’opération du compte-pour-un 
doit effectivement opérer pour qu’il y ait de l’un. 
Le multiple est l’inévitable prédicat de ce qui est 
structuré, car la structuration, c’est-à-dire le compte-
pour-un, est un effet. Que l’un, qui n’est pas, ne puisse 
se présenter, mais seulement opérer, fonde «en arrière» 
de son opération que la présentation est au régime du 
multiple .

ويسمّى  كثيرة  آحاد  عن  عبارة  هو  الأول  الكثير 
إن  المتسق.  الكثير غير  الثاني فهو  الكثير  أما  المتسق،  الكثير 
كثيرة  كآحاد  الإبداء  حدود  تأليف  على  تقوم  نفسها  البنية 
حاصل  هي  التي  المتسق(،  )الكثير  الآحاد  هذه  تحت  لكن 
متسقة.  غير  كثرة  كثير  أنه  الإبداء  لنا  يكشف  عملياتي، 
الإتساق يعني الإنتماء إلى مجموعة واحدة أو عدم التناقض 

واللاإتساق هو ما لا يمكن أن يؤلف كلًّ واحدًا)13(.

2.2 مفهوم الوجود عند باديو
متسقة  غير  ككثرة  الوجود  تفكير  إلى  باديو  يدعو  إذًا 
أو بوصفه التسمية العامة لما لا يمكن أن يُقال عنه غير أنه 

الفراغ أو الكثير المحض، وذلك يتحقق عنده من خلال:
1( أطروحة ليس ثمة الواحد أو الواحد لا يكون )التأمل 

الأول في الوجود والحدث(.
2( أطروحة أن الوجود كثير مع تمييز حاد بين كثرتين كان 
أفلاطون قد انتبه إليهما في محاورة برمنيدس: الكثرة المتسقة 
والتي تكون كثرة آحاد، والكثرة المحضة أو البلاثورا وهي 



9
التي تثوي تحت الكثير الذي يجري احتسابه لاحقًا كواحد. 
الكثير  كثير  أو  كثيرة  إنها  سوى  عنها  يقال  لا  الكثرة  هذه 

)التأمل الثاني(.
3( أطروحة أنه ثمة لاشيء أو ان الوجود هو الفراغ )التأمل 

الرابع(.
أو  صلة  أو  إضافة  دون  يحضر  أن  يمكن  لا  الوجود 
قيد أو دون أن يكون كذا وكذا، ولذلك لا إحضاراو إبداء 
للكثير المحض لأن كل إبداء يتلازم مع عملية الاحتساب 
الفراغ  يكون  هنا  من  متسقة.  كثرة  هو  فالإبداء  كواحد، 
فيها  يظهر  وضعية  كل  من  مطروحًا  المتسقة(  غير  )الكثرة 
الفائض  الذي يصادر على  الواحد  الوجود وكأنه متهو مع 
65(. الكثير المحض مستثنى  الأنطولوجي للوضعية )ص 
من الإبداء ومتضمن فيه في الوقت ذاته كأنه داخل الوضعية 
يكون(  لا  الواحد  )أو  الواحد  ثمة  ليس  قضية  وخارجها. 
وجود  التالي:  النحو  على  ميتافيزيقية  بلغة  ترجمتها  يمكن 
أو  له  ماهية  لا  الماهية  وجود  أو  موجود  غير  هو  الموجود 

الوجود هو لاشيء )ص 66(. 
الوجود إذًا هو اللاواحد واللامحتسب في الإحتساب 
واللامحضر في الإحضار وهو اللاحدّ non terme لكل كلّية 
وهو أيضًا الفراغ الذي هو التصاق الوضعية بوجودها )ص 

68(. لكن ما الفرق بين الوجود واللاشيء والفراغ؟
J’appelle vide d’une situation cette suture à son 

être. Et j’énonce que toute présentation structurée 
imprésente «son» vide, dans le mode de ce non-un qui 
n’est que la face soustractive du compte.

بلحاظين  لكن  للوجود  اسمان  هما  والفراغ  اللاشيء 
مختلفين. اللاشيء هو اسم الوجود تبعًا للبنية أو الإحتساب 
ويسميه باديو بالأثر الشامل l'effect Global )ص 69(. بل 
أما  الوجود،  لاسم  اسم  أي  للفراغ  اسم  أنه  القول  يمكن 
تبعًا للوضعية ويكون ذات طابع  الوجود  الفراغ فهو اسم 
موقعي local يشير إلى اللاواحد واللاكلّ في الوضعية والذي 
لا حدّ له. بعبارة أخرى يمكن التمييز بين اللاشيء والفراغ 
بالتمييز بين الاحتساب وما يقع عليه الإحتساب »الوجود 
 .)69 )ص  شاملً«  ولا  موقعيًا  يكون  لا  هو  حيث  من 

Il s’agit ici des noms, «rien» ou «vide», car l’être, 
que ces noms désignent, n’est par lui-même ni global 

ni local.

الوضعية أي  اللاإتساق في كامل  تغلّغل  اللاشيء هو 

إنه تلك الفجوة في الإحتساب نفسه أما الفراغ فيكون على 
جانب ما عليه يقع الإحتساب دون أن ينجح في احتسابه.

جدًا.  مخصوصة  وضعية  الأنطولوجيا  تمثل  هنا  من 
أو  اللاإحتساب  إحتساب  هو  ومطلوبها  الفراغ  نظرية  إنها 
الفراغ  أن  بواقعة  الاحتفاظ  مع  ولكن  اللامتبدي،  إبداء 
لاحدّ له وأن أي حدّ له معناه ملء الفراغ بغيرية ليست هي 
الفراغ. الأنطولوجيا تشتغل على إبداء الإبداء نفسه أي أن 
مهمتها هي نظرنة الكثير غير المتسق الذي يكون مطروحًا 
»الإبداء  بـ  ذلك  عن  باديو  يعبّ  كما  أو  الاحتساب  من 

الأكسيومي الذي لا يمفهِم الكثير« )ص 69(.
مسأليًا  لوغوسًا  ليس  الوجود  لوغوس  إن 
بمثابة  يكون  أكسيومي  لوغوس  هو  بل   problématique

لوغوس تشريعي للكثير المحض أي للكثير الذي لا يتبدّى 
بعْد في أي ميدان مخصوص من الميادين الشيئية، ولا يتعلّق 
بوجود مقيّد. ليس من شأن الأنطولوجيا ـ وهذا هو مناط 
 ontologie طارحة  أنطولوجيا  المجموعات  نظرية  كون 
تتولّ  أن  ولا  الموجودات  عن  تتكلم  أن  ـ   sous-tractive

مخصوص  نظام  ارتسام  أو  الواقع  مفاصل  نحت  مهمة 
لهوياته. إنها تعمل في ذلك الحقل الذي يسبق ظهور ما تأتي 
والجوهر  الكوسموس  قبيل  من  مفاهيم  عنه  لتعبّ  لاحقًا 
الذريين  تصور  هو  فراغًا  بوصفه  الوجود  تصور  والعلّة. 
لا  أنه  قوامه  أساسي  تعديل  مع  باديو  يتبناه  الذي  القدامى 
مُضَْ.  هو  ما  إلى  تنتمي  الأخيرة  لأن  الذرات  لمبدأ  حاجة 
يتولّ  أكسيومي  جهاز  إنشاء  هو  الأنطولوجي  المطلوب 
تشريع القوانين المثالية للفراغ. وتمامًا كما تعامل كانتور مع 
اللانهاية )كما لو أنها عدد( سيتم التعامل مع الفراغ ـ والذي 
ـ  كوضعية  تستقيم  كي  الوضعية  من  المطروح  الوجود  هو 
كما لو أنه قائم )ص 70(. الأنطولوجيا تحضر الفراغ بوصفه 
لا  الوجود  إحضار  تحضر  انها  محضر.  وغير  لامتسقًا  كثيًرا 
الوجود نفسه وهي تحضره ككثير محض ولكن نظرًا لكونها 
خطابًا عن الوجود فإن الوجود في نهاية المطاف ليس واحدًا 
ثمة  »ليس  مسلّمة  من  الانطلاق  بعد  انه  ذلك  كثيًرا  ولا 
بَيْدَ  كثيًرا.  الوجود  اعتبار  سوى  أمامنا  يبقى  لا  الواحد« 
أن الوجود من حيث هو ليس بواحد ولا بكثير؛ كل ما في 
الأمر أن »الظهور الافتتاحي للفراغ هو فعل تسمية محض 
وهذه التسمية لا تدرج الفراغ ضمن تقسيمات أو تصنيفات 
الفراغ  تسمية  للواحد.  إنتاج  إعادة  ذلك  في  لأن  فرعية 
إلى  فقط  تشير  بل  ذاك  أو  هذا  يكون  أنه  إلى  لاتشير  باسمه 
غير المتبدي في الإبداء، أي غير القابل للإبداء بما هو كذلك« 



 10
)ص 72(. ثمة إبداء قسري Forcage présentatif للوجود 
بعد  حدثت  لحقيقة  ذاتًا  تتحوّل  حين  الفلسفة  به  تضطلع 

وتتمثل هنا في ابتكار كوهن لتقنية القسر في الرياضيات. 

3.2 في أنحاء انعطاء الكثير ولاحدثية الوضعية الطبيعية
يميّز باديو بين ثلاثة أنحاء من انعطاء الكثير أو ثلاثة 
لاشتغال  مفعول  هو  الانعطاء  الوجود.  انعطاء  من  أنماط 
بالبنية والهيئة.  المتعلقين  متزامن للإحتسابين الأول والثاني 
أو  تمثيل  من  له  بدَّ  لا  الوضعية  في  )الماثل(  المحضر  إن 
عن  عبارة  هي  التي  القوى  مجموعة  تؤمنه  استحضار 
 .regrouping المجموعات الفرعية الخاضعة لإعادة التجميع
العنصر  بلحاظين:  الوضعية  عناصر  نرى  أن  إذًا  يمكن 
في  والمتضمن  الممثل  والعنصر  للوضعية  والمنتمي  المتبدي 
بالوضعية.  الخاصة  القوى  مجموعة  في  متبدٍ  لأنه  الوضعية 
بين الإحضار والاستحضار أو بين الإنتماء والتضمن يمكن 

تمييز أنماط ثلاثة من الكثير )ص 120 ـ 109(:
1( الكثير العادي أو الطبيعي normale ويكون محضًرا 

في الوضعية ومستحضًرا )ممثلً( في الهيئة. 
2( الكثير المفرد singulier ويكون محضًرا في الوضعية 
المفرد  الكثير  تمثيل(.  دون  )ماثل  فيها  مستحضر  غير  لكن 
هو عنصر في المجموعة لا يكون منتميًا إلى أي من مجموعاتها 
الفرعية كما أن بعض عناصره لا يكون منتميًا إلى المجموعة 
إلى  منتم  عنصر  هو   }3{ الـ   .}}3{  ،2  ،1{ مثلً  الأصلية. 
المجموعة الفرعية لكن }3{ لا يكون منتميًا إليها. أنه يكون 

كما لو أنه داخلها وخارجها معًا.
ويكون   excroissance الناتئ  أو  الزائد  الكثير   )3
مستحضًرا في الهيئة دون أن يكون محضًرا. يقول باديو )ص 

:)115
J’appellerai normal un terme qui est à la fois 

présenté et représenté. J’appellerai excroissance 
un terme qui est représenté, mais non présenté. 
J’appellerai singulier un terme qui est présenté, mais 
non représenté.

بالتوازي مع هذا يمكن أن نميّز بين الوضعية الطبيعية 
والوضعية التاريخية تبعًا لانطواء كل منهما على أنماط بعينها 
الكثير  فيها  يكون  التي  هي  الطبيعية  الوضعية  الكثير.  من 
طبيعيًا أو زائدًا ولا تملك كثيًرا مفردًا. أما الوضعية التاريخية 
على  لاحقًا  الوقوف  المفرد.  الكثير  على  تنطوي  التي  فهي 

هاتين  بين  بعناية  التمييز  يستلزم  باديو  عند  الحدث  مفهوم 
الوضعيتين. 

من  اشتقاقها  إلى  تعود  باديو  عند  الطبيعة  لانهائية 
حاصل  ولكنه  الأولى  للوهلة  غريبًا  هذا  يبدو  قد  الفراغ. 
الجدل  حول  لوتمان  الفرنسي  الرياضي  لعمل  باديو  تملك 
تكوين  عن  المسؤول  ـ  )المثل(  للأفكار  الصوري  البنيوي 
سبق  والذي  ـ  والكثير  الواحد  جدل  خلال  من  الأعداد 
دولوز باديو إلى استعادته في كتابيه الفرق والتكرار ومنطق 
المعنى. وظَّف دولوز الثنائية الأفلاطونية )الواحد والزوج 
اللامحدود dyad( (14) لإيضاح الانتقال من التكوين الأمثلي 
الفرق  كتاب  في  للموضوع  الواقعي  التكوين  إلى  للفكرة 
البارادوكسية  للبنية  جذرية  أكثر  قراءة  ولتأمين  والتكرار، 
للصيرورة أو الحدث )منطق المعنى(. طبعًا ثمة صعوبة في 
إلى  اللامتعين  والكثير  الواحد  جدل  من  الانتقال  تسويغ 
إنتاج الموضوعات الجزئية. صعوبة يتلافاها باديو هنا بكون 
الطبيعة لديه ليست هي الكون المادي أو العالم وبالتالي فهو 

يشتق على مبناه الطبيعة من تكرار الفراغ. 
الفراغ غير المحضر لا تحضره الأنطولوجيا كواحد ذلك 
أن ما يسمّى هو أحدية unicité أو فرادة الفراغ. المجموعة 
الفارغة لا تملك عناصر وبالتالي لا يمكن تفريقها عن أي 
مجموعة أخرى. انطلاقًا من استحالة التفريق يكون الفراغ 
أَحديًا أو فريدًا. لكن كيف يمكن ترتيب العلاقة بين صلتي 
الذي  الفارغة وما  بالمجموعة  يتعلّق  فيما  الإنتماء والتضمن 
عليها؟  القوى  مجموعة  مسلّمة  تطبيق  من  استنتاجه  يمكن 
لأن  كونية  صلة  هي  للفراغ  بالنسبة  التضمن  صلة 
الفراغ متضمن في كل مجموعة إضافة إلى أنه يملك مجموعة 
إلى  المنتمي  اللاشيء   .)100 )ص  نفسه  الفراغ  هي  فرعية 
الفراغ يجب ان يكون متضمناً في مجموعة مجموعاته الفرعية. 
ø متضمن في نفسه وهو ينتمي إلى مجموعة القوى الخاصة به 

}P )ø( :}ø. هذه المجموعة هي الكثير الثاني وفيها كل من 

 {ø، {ø}} :الشيامة الأنطولوجية للاثنين ستكون .}ø{ و ø

)ص 106( وبهذا النحو يمكن توليد كل الأعداد الطبيعية 

أو الترتيبية. 
إذًا يمكن توليد الأعداد الطبيعية من تكرار المجموعة 
شأن  من  الطبيعة.  مفهوم  باديو  سيبتني  هنا  من  الفارغة. 
نظرية المجموعات أن تتجاوز التوتر بين تعريفين للطبيعة. 
الأفلاطونية  قبل  ما  القصيدة  من  ينطلق  شعري  تعريف 



11
ويعتبر أن الطبيعة هي ظهور وتعريف أفلاطوني لها كفكرة 
للوجود  الأفلاطوني  الطرح  سيريضن  باديو   .)141 )ص 
ذلك  من  المنسوجة  الكثرات  هي  الطبيعة  الظهور:  من 
الكثير يكون طبيعيًا )عاديًا،  الفراغ.  الظهور:  المطروح من 
ترتيبيًا ومتعديًا( إذا كان كل عنصر منتم للمجموعة جزءًا 
التضايف الأقصى بين الإنتماء  أو مجموعة فرعية منها. هذا 
والتضمن )ص 150( يضمن عدم وجود شيء غير محتسب 
الطبيعية  الكثرات  تكون  أن  الطبيعية ويضمن  الكثرات  في 
المنتشرة متجانسة. إن الفراغ يكون منتميًا إلى نفسه ومتضمناً 
التي  الذرة  أو  الأساسي  الطبيعي  العنصر  يكون  وهو  فيها 
الكثير  هو  الفراغ  فيها  يكون  التي  السلسلة  كل  توجد 
الطبيعي الأصغر. الفراغ هو الكثير الطبيعي الذي لا ينتمي 
إليه أي عنصر آخر. انطلاقًا من هنا لا يكون ممكناً الكلام 
تكون  أن  عليها  ككل  الطبيعة  لأن  ذاتها  في  الطبيعة  عن 
إلى  ينتمي  ترتيبيًا  عددًا  أي  الترتيبية:  الأعداد  لكل  الواحد 
نفسه ولكن هذا محظور انطلاقًا من مسلّمة التأسيس الذي 
جرى إدخالها لتفادي مفارقات راسل بصدد الإنتماء الذاتي 
)ص 51(. الطبيعة إذن ليس لها وجود مقول )ص 160(.

La nature n'a pas d'être dicible. Il n'y a que des 
êtres naturels

هذه المسلّمة تقول أن المجموعة توجد أو تؤسس. إذا 
بالحدّ الأدنى عنصًرا واحدًا لا تكون عناصره  كانت تملك 
عنصر  على  احتوت  إذا  أي  الأولية  المجموعة  في  عناصًرا 
لايملك أفرادًا مشتركين مع المجموعة الأولية. وبهذا النحو 
لا يمكن لمجموعة موجودة أو مؤسسة أن تنتمي إلى نفسها 

)ص 207(.

3. في الحدث من حيث هو آخر الوجود
الحدث  فقه  بلورة  الأخيرة  الخمسة  الأقسام  تتولّ 
وإيضاح  الأنطولوجيا،  على  كاستثناء  امكانه،  وتسويغ 
كالتالي:  يتدرّج  الاستدلالي  المسار  البارادوكسية.  بنيته 
مسلّمة  وإقصاء  الحدثي  والموقع  التاريخية  الوضعية  تحديد 
بغية  نفسها،  إلى  المجموعة  إنتماء  حظرت  التي  التأسيس، 
بوصفه  الحدث  ظهور  على  الأنطولوجي  الحظر  تجاوز 
Ultra-un )القسم الرابع( ثم ادخال مسلّمة  الفائق  الواحد 
من  كل  دون  الإمكان  دائرة  في  يبقى  الحدث  لأن  الإختيار 
الخامس(.  )القسم  لجدّته  والإخلاص  التدخلي  الإجراء 
بعد هذا، ومن خلال توليفة مخصوصة بين مسائل المتناهي 

واللامتناهي، وجود الكل، والمتصل والمنفصل، يعين باديو 
ر التمامية أو في ترتيب صلة  مأزق الأنطولوجيا المتمثل في تعذَّ
المتناهي واللامتناهي ضمن وجود الكل، ذلك أن الوضعية 
البنائي  التوجيه)15(  بنقد  ويقوم  لها،  هيئة  لا  الأنطولوجية 
لميتالغات  مفتوح  لتطوير  باللانهاية  ل  يتوسِّ الذي  للفكر 
كانتور  عند  المتصل  فرضية  نفي  خلال  من  وذلك  متراتبة، 
)القسم السادس(. يعقب هذا بلّورة التوجيه النوعي للفكر 
)القسم السابع( وإعادة إنتاج مفهوميْ الحقيقة والذات في 

ضوء ذلك )القسم الثامن(. 

1.3 في الطابع البارادوكسي للحدث
في  والتضمن  الإنتماء  صلتيْ  بين  تضايف  ثمّة  ليس 
كثرات الوضعية التاريخية ذلك أن الكثير المفرد يكون منتميًا 
ومحضًرا في الوضعية دون أن يكون متضمناً أو مستحضًرا 
محضرة  تكون  لا  المفرد  الكثير  عناصر  الوضعية.  هيئة  في 
خاضعة  تكون  لا  الكثير  هذا  كثرات  لأن  الوضعية  في 
هذا  من  يأتي  الوضعية  في  التغيير  كواحد.  للإحتساب 
الوضعية  من  جزءًا  اعتباره  يمكن  لا  الذي  الحدثي  الموقع 
يكون  ولهذا  كذلك  ليست  كثراته  لكن  الوضعية  في  فهو 
وجود  من  التاريخية  الوضعية  في  بدَّ  لا  الفراغ.  حافة  على 
أي  والهيئة  الوضعية  بين  مسبقًا  قياسه  يمكن  لا  فائض 
يتطلّب  هذا  بها.  الخاصة  القوى  ومجموعة  المجموعة  بين 
عنصر  عند  المجموعة  في  اللانهائية  الكثرات  تتوقف  لا  أن 
بأن لا يوجد الحدّ الأدنى  أساسي. إمكان الحدث مشروط 
من التراتبية في المجموعة ولهذا يعلّق باديو العمل بمسلّمة 
التأسيس. الكثرة المحضة هي كثرة تاريخية لا تقع في نطاق 
الأنطولوجيا وليست من شأن الوجود من حيث هو لأنها 
الحدث،  التأسيس.  مسلّمة  خارج  تشتغل  بساطة  بكل 
وهذا  نفسه  إلى  ينتمي  الأنطولوجيا،  مسلّمات  من  وبالضد 
أن  حظرت  التي  التأسيس  مسلّمة  من  انطلاقًا  مرفوض 
مجموعة  كل  أن  على  ونصت  نفسه  من  جزءًا  الكل  يكون 
تقسم إلى مجموعات أكثر أولية أو أساسية منها )كان راسل 
المجموعة  مفارقة  لتفادي  المنطقية  الأنماط  نظرية  اقترح  قد 
نفسها(.  على  تحتوي  لا  التي  المجموعات  على  تحتوي  التي 
على  لها  تصورًا  ينتزع  لكي  الفكر  يأتي  واقعة  ليس  الحدث 
لامتناهية  عناصر  من  يتألف  الحدثي  الموقع  بعدي.  نحو 
في  كعنصر  نفسه  وإدخال  كواحد  باحتسابها  الحدث  يقوم 
مبعثرًا  يبقى  الحدث  كثير  التسمية.  طريق  عن  الواحد  هذا 



 12
دون التقاطه بواسطة دال الحدث الذي يشتغل كأنه عنصر 
الذاتي.  انتمائه  إليه عبر  ينتمي  الذي  الكثير  من عناصر هذا 
له  الوضعية يشير  الحدث هو من طبيعة لابتية. لا شيء في 
باديو  يسميه  بما  مرهون  الحدث  في  البت  عليه.  يبرهن  أو 
القرار  نتخذ  خلاله  من  إجراء  وهو   )225 )ص  بالتدخل 
التي  التسمية  فعل  عن  عبارة  يكون  ما  كثير  حدثية  بصدد 
تعطي للحدث ثميّته. إن التدخل يلامس الفراغ ومسلمته 
تكون مشدودة بعد إلى الاثنين لا إلى الواحد. ذلك أن عنصر 
الموقع الذي يشير إلى الحدث غير موجود أو غير محضر. ما 
ذاته  بأنه يحدث كاثنين: كغائب في  القرار  ينتج وجوده هو 

وكاسم زائد nom surnuméraire )ص 227(. 
الوضعية  داخل  من  يأتي  لا  الحدث  دال  أو  اسم 
والعنصر الذي يسميه لا يكون مُضًرا فيها ولا يمكن تمييزه 
انطلاقًا من الوضعية، ولا يمكن أيضًا أن يتهوى مع أي من 
عناصر الموقع لأن ذلك يجعله زائدًا أو نافلً )ص 226(. إنه 
يشتغل من خارج الوضعية والهيئة. إن التسمية فعل اختيار. 
طبعًا مسلّمة الاختيار التي يتبناها باديو هنا صاحبها جدل 
منهم  البعض  بالرياضيات حيث ذهب  المشتغلين  كبير بين 
إلى أن القبول بوجود دالة الاختيار في المجموعات اللانهائية 
غير القابلة للعد هو »فكرة بلا معنى بالكامل« )ص 249(. 
يقرّ باديو بالصعوبة التي تثيرها دالة function الاختيار. إنها 
الجبر  في  الرياضية  المبرهنات  من  لجملة  ضرورية  جهة  من 
والتحليل ناهيك »عن دورها في إيضاح سؤال تراتبية الكثير 
المحض وسؤال الصلة بين الوجود من حيث هو والشكل 
استحالة  أخرى  جهة  ومن  جهة،  من  للإحضار«  الطبيعي 
عندما  حتى  تحققها  من  التأكد  أو  الاختيار  دالة  تعريف 

نفترض وجودها )ص 250(. 
جنب(  إلى  جنبًا  )تضع  تجانب  الاختيار  مسلّمة  إن 
وجود الكثير مع إمكانية تفويضه دون أن يكون هناك قاعدة 
أن  ذلك  الأولي،  الكثير  من  مخصوص  شكل  على  لانطباقه 
الكثير المثبت هنا غير قابل للتمييز لأن شرطه )اختيار ممثلين 
له( لا يخبرنا شيئًا عن كيفية تحققه. دالة الاختيار تبقى معلقة 
وجود  دون  إبداء  ثمة  كأن  الواحد  من  مطروحة  وتكون 
والتدخل  الحدث  بين  الصلة   .)251 )ص  يتبدّى  شيء 
الحدثي دائرية لأن التدخل لا يعين الحدث الذي يبقى لابتيًا 
أن  الأمر  في  ما  كل  الوضعية.  نظر  وجهة  من  ولامشروعًا 
»لا بتية إنتماء الحدث هي نقطة متلاشية تترك أثرًا في الفكرة 

الأنطولوجية التي يُنقش عليها وجود التدخل«، وهذا الأثر 
يكون بمثابة »الطابع شبه اللاواحدي أي غير المحدد لدالة 

الاختيار« )ص 252(.
يُشفع  أن  يقتضي  تسميته  بعد  حتى  الحدث  تمايز  لا 
 le وهو عبارة عن جهاز fidélité إجراء التسمية بالإخلاص
disponsitif يتتبع تداعيات الحدث ويفصل الكثرات المتعلقة 

 .)257 )ص  بالوضعية  المتعلقة  الكثرات  عن  بالحدث 
الكلام عن كثير لامتميز لا يمكن أن يكون مقبولً على مبنى 
البنائي الذي يضايف مضايفة صارمة بين ما يقال  التصوّر 
أنه موجود وما يمكن تمييزه. من هنا سيكون على باديو أن 
»يثبت« أن الوضعية الانطولوجية لا هيئة لها وذلك من خلال 

الاحتساب  مشروعية  ونفي  المتصل  فرضية  من  التخلّص 
اللامتناهية.  المجموعة  قوى  بمجموعة  المتعلّق  الثاني 

2.3. في مأزق الأنطولوجيا واستبعاد فرضية المتصل
المتصل  ان يقصي فرضية  باديو  لـ  الضروري  كان من 
إلى تخليص  قاده  الحدث ممكناً. هذا  فقه  يغدو  أن  أجل  من 
المنجز الكانتوري، بصدد الوجود الفعلي للانهاية والأعداد 
غودل  إسهامات  من  واحد  من  اللانهائية)16(،  الترتيبية 
الأساسية في نظرية النموذج)17( وهو تطوير نموذج لنظرية 

المجموعات تكون فيه فرضية المتصل صحيحة. 
اللانهاية تحتسب كواحد كل الأعداد الترتيبية. ثمّة عدد 
ترتيبي لانهائي حدي تكون كل الأعداد المنتمية إليه متناهية. 
لكن اللانهاية لا تساوي هذا العدد الترتيبي الحدّي لأنه في 
الإمكان توليد أعداد ترتيبية حدّية أخرى )ص 304(. لكن 
ثمة  وهل  اللامتناهية؟  المجموعة  قوى  مجموعة  بشأن  ماذا 
اللانهائية الأولى بعد أن  بالمجموعة  أو ميتابنية خاصة  هيئة 
افترض أو برهن كانتور على وجود لانهايات فعلية متعددة 
ومتراتبة؟ جوهر فرضية المتصل لـ كانتور إن مجموعة القوى 
الأخير  تحتسب  الأول  اللانهائي  الترتيبي  بالعدد  الخاصة 
الفرعية  المجموعات  احتساب كل  كواحد لأنها عبارة عن 
لسلسلة الأعداد الطبيعية المتناهية. هذا إن صحَّ فإنه يكون 
لدينا معرفة كمية بالوجود. انتفاء الفائض بين البنية والهيئة 
كانتور  يقرّ  هو  الحدث.  إمكان  عدم  باديو  لـ  بالنسبة  يعني 
لكنه  الترتيبية  الأعداد  لتتالي  مقياس  ابتكار  في  إنجازه  على 
أجزاء  مجموعة  متموضعة  تكون  أين  تحديد  إمكانية  ينفي 
العدد الترتيبي الحدّي اللانهائي الأول )ص 306(. بالنسبة 
العدد  فإن   aleph بـ  تبدأ  التي  اللانهائية  للكاردينالات 



13
حيث   )omega) ω بـ  عنه  يعبّ  الأول  اللانهائي  الترتيبي 
والعدد  الأول  الرئيسي  اللانهائي  العدد  بين  تطابق  يوجد 
الترتيبي  العدد  بالـ  يسمّى  الذي  الأول  اللانهائي  الترتيبي 
الترتيبية  للأعداد  المهمة  الخاصية   .limit ordinal الحدّي 
الأولى  اللانهاية  بعد  متتاليات لانهائية  توليد  أنها تمكننا من 
عدد  أصغر  بدوره.  لانهائية  متتاليات  على  يحتوي  منها  كل 
ترتيبي لامتناهي ω0 يعادل الكاردينال اللامتناهي الأصغر 
0א. أما العدد الترتيبي غير القابل للعد ω1 فسيكون تحديده 

منوطًا بقبول أو رفض فرضية المتصل. كانتور سيبرهن أن 
الطبيعية  بالأعداد  الخاصة   P(N( القوى  مجموعة  كاردينال 
غير  هذه   R المجموعة  حيث  المتصل  كاردينال  يساوي 
كاردينال  أساسيان:  عددان  لدينا  يوجد  الآن  للعد.  قابلة 
الحقيقة.  الأعداد  مجموعة  وكاردينال  الطبيعية  المجموعة 
السؤال هل ثمة بينهما كاردينال لانهائي؟ هل توجد مجموعة 
لامتناهية يفوق كاردينالها كاردينال المجموعة الطبيعية ويقل 
أصغر  هو  الثاني  أن  أم  الحقيقية؟  المجموعة  كاردينال  عن 
والمنفصل  المتصل  بين  الصلة  أن  الأول؟  بعد  اللانهايات 
أو بين المتناهي واللامتناهي ضمن الوجود ككل هو مأزق 
الأنطولوجيا وحل هذا المأزق هو في استبعاد فرضية المتصل. 
كاردينال  أن  اعتبار  على  تقوم   CH المتصل  فرضية 
صفر.   aleph الـ  بعد  الأول   aleph الـ  هو  القوى  مجموعة 
والمتصل.  المنفصل  تتوسط  لانهاية  وجود  عدم  يعني  هذا 
GCH تذهب إلى عدم وجود لانهاية  فرضية المتصل العامة 
أو مجموعة لانهائية بين مجموعة لامتناهية ومجموعة القوى 
هيلبرت  سيضعها  المتصل  فرضية  نفي  أو  إثبات  خاصتها. 
في قائمة المسائل الرياضية العويصة التي تنتظر البرهنة. كان 
المطلوب اشتقاق هذه الفرضية أو اشتقاق نفيها من مسلّمات 
ZFC. سيبرهن غودل عام 1939 على أن نفي هذه الفرضية 

لا يمكن اشتقاقه من مسلّمات نظرية المجموعات. وسننتظر 
حتى عام 1963 كي يبرهن كوهن عبر تقنية القسر على عدم 
إمكان اشتقاق فرضية المتصل حين سيطور نموذجًا لا تكون 
فيه هذه الفرضية صحيحة وبهذا ستصبح هذه الفرضية قضية 
لابتيّة لا يمكن تقرير صدقها أو كذبها انطلاقًا من مسلّمات 
ZFC. بعد هذا سيذهب إيستون عام 1970 إلى أن كاردينال 

كاردينال  لأي  مساويًا  يكون  أن  يمكن  القوى  مجموعة 
.)309-307 المتعاقبة )ص   aleph لامتناهي من الألفات 

الأساسي  )النموذج  كوهن  نموذج  سيتخذ  باديو 

أن  المعلوم  من  التاريخية.  للوضعية  الترسيمة  بمثابة   )G

المجموعات الفرعية تشبع أو تحقق صفة يمكن التعبير عنها 
مجموعة  هي  النوعية)18(  المجموعة  أن  بَيْدَ  النموذج  بلغة 
النموذج.  بلغة  عنها  التعبير  الممكن  من  يكون  لن  فرعية 
إنها غير قابلة للتمييز وإنجاز كوهن تمثل في بلورته لطريقة 
الكثير دون خيانة لاتميزيته.  يمكن من خلالها وصف هذا 
متأكدين  نكون  أن  دون  تعريفها  يمكن  النوعية  المجموعة 
يتبدّى  لا  الذي  الزائد  الكثير  ذلك  من  إنها  وجودها.  من 
حاضرة  تكون  النوعية  المجموعة  للوضعية.  ينتمي  ولا 
ايجاد  خواصها.  معرفة  يمكن  ولا  التضمن  مستوى  على 
نمطًا  أو  الخاص  التدخل  من  نوعًا  يشترط  المجموعة  هذه 
النوعية من  من استكمال الوضعية عبر نقل هذه المجموعة 
ة  وجودها التضمني إلى وجودها الإنتمائي أي جعلها مُضَََ
ية. ظهور هذه المجموعة من شأنه تغيير الوضعية.  أو متبدِّ
هذا الإجراء يسميه كوهن بالقسر ويسميه باديو بالإخلاص 
للحدث. طبعًا لا يخفى أن ما يفعله باديو هنا، وبالرغم من 

وعورته النظرية لا يعدو كونه مجرد تأويل. 

4. الفلسفة بوصفها ذاتًا للحقيقة
كونه  في  باديو  عند  الذات  مبحث  ة  جدَّ تمثلت  لقد 
هذا  لهجران  حداثي  المابعد  الفكر  حوافز  كل  استدمج 
تصور  ترك  التصوري،  أو  التمثيلي  الفكر  )نقد  المبحث 
صلاحية  تقييد  التغير،  وراء  والثاوي  المتهوي  الجوهر 
الفاعلية التفكرية..( لكنه قام بترتيب نتائج مختلفة على هذا 
فلسفي  الذات كمطلوب  النقد. فعوضًا عن هجران فكرة 

قام باديو بابداع تصور جديد لها. 
الذات لا ترتبط هنا بالأفعال المستقلة للفاعل الإنساني 
إذ ليس كل إنسان يكون ذاتًا. ليست الذات جوهرًا وليست 
إنها   )430-429 )ص  نادرة.  الذات  الخبرة.  لمعنى  تنظيمً 
توجيه، أو عملية، يتحرك في الوضعية من منظور الحدث. 
إنها تحتسب كواحد ما يرتبط بالحدث وتستوعب المثنى أي 
الحدث والوضعية. مسارها نضالي وجزافي )ص 433( لأن 
ولصدفوية  للحدث  الإخلاص  خلال  من  تتشكل  الذات 
التقائها به. إذا كان الكلام عن وضعية الوضعيات لا معنى 
من  ممكناً  لايزال  بعينها  وضعية  تعطيل  عن  الكلام  فإن  له 
المستقلة  الأفعال  من  سلسلة  بين  المخلص  اللقاء  خلال 
)السيرورة التذويتية( وحدث يمكن للذات المتولدة عنه أن 

تحدث القطيعة مع سياق مخصوص. 



 14
الأمر نفسه ينطبق على تعامل باديو مع أفكار )أماثيل( 
وتفكيكًا  نقدًا  أوسعها  قد  الحداثة  بعد  ما  فكر  كان  أخرى 
حتى فقدت مشروعيتها وراهنيتها كفكرة الحقيقة أو فكرة 
لا  الفلسفة  تصفية  أكثر في  سيذهب  باديو  نفسها.  الفلسفة 
التاريخية مع أقاليم الوجود المختلفة فحسب،  مع تعالقاتها 
بل مع فكرة أو سؤال الوجود الذي مثلت استعادته ملامح 
مشروعين فلسفيين كبيرين في القرن العشرين: الأنطولوجيا 
جيل  عند  الترسندالية  والتجريبية  هايدغر  عند  الأساسية 
دولوز. الفلسفة عند هايدغر الأول تكاد تكون، في المتحقق 
من برنامجه، هي الأنطولوجيا والفلسفة عند دولوز ليست 
الميتافيزيقا  أقصى  قد  كانط  كان  إذا  الأنطولوجيا.  سوى 
الخاصة ومعها العقل النظري ليغدو الإيمان ممكناً فإن باديو 
في  الأساسي  السؤال  هو  والذي  الوجود  سؤال  سيقصي 
من  الرياضيات(  وبين  بينها  سيُماهي  )الذي  الأنطولوجيا 
من  إستئصالها  بعد  الفلسفة  ممكناً.  الحدث  يكون  أن  أجل 
منطقة اشتغالها الأصلي قد لا يكون لها أي موضوع لتنتهي 
نشاطًا مترددًا بين اللاشيء والنوستالجيا إلى ماضيها الذي لم 
يعد أمامها سوى إعادة تملّكه في سرديات لن تفضي سوى 
إلى إعلانات متتالية لموتها في الحاضر. ساعيًا، وبكل ما أوتي 
من إخلاص المناضلين، إلى تحويل المأزق إلى فرصة، يذهب 
تطهيرها  عن  الناجم  للفلسفة  المزعوم  الموت  أن  إلى  باديو 
من كل ما هو غريب عنها، إنما هو إمكان تاريخي فريد على 
الفلسفة أن تمتلكه بعيدًا عن أوهام الماهية أو المصير وذلك 
من خلال تفكيرها في ذلك الذي يطرح نفسه من كل تعيين 

أنطولوجي: الحدث أو الإجراء النوعي للحقيقة. 
إن تصورات ألتوسير حول ترتيب العلاقة بين العلميّ 
والأيديولوجيّ واجتهاداته فيما يتعلق بطبيعة الفلسفة ستبقى 
دائمً في خلفية المشهد النظري عند باديو. بالنسبة لـ ألتوسير، 
القطيعة المعرفية هي التي تميز العلمي عن الأيديولوجي ذلك 
أن العلم ينتج موضوعه فيما الموضوع بالنسبة للأيديولوجيا 
من  تنطلق  الأيديولوجيا  إن  معطى.  موضوعًا  يكون 
الخبرات المعيشة لتنتج نظامًا تصوّريًا )تمثليًا( عنها يحدد لمن 
يحملونها أساليب اختبار وممارسة شروط وجودهم دون أن 
الأساسي  الفارق  الشروط.  مع هذه  الواقعية  الصلة  يعطي 
إذًا بين العلم والأيديولوجيا هو في طبيعة موضوع كل منهما 
وفي الأدوات، فالعلم ينتج معرفة جديدة عبر المفاهيم فيما 
تستولي الأيديولوجيا على موضوعات جاهزة وتعيد تملّكها 
عبر نسق من التصوّرات)19(. على الخط الفاصل بين العلم 

مهمته  ملتبس  نظري  كنشاط  الفلسفة  تبرز  والأيديولوجيا 
المعرفية في ميدان علمي مخصوص. هذه  القطيعة  آثار  تتبع 
موضوع  بصدد  آخر  ألتوسيري  تصور  مع  تتلازم  المهمة 
ذلك  للفلسفة.  خاص  موضوع  من  ثمة  ليس  الفلسفة: 
ليس  ولهذا  بعد  تفكيره  جرى  ما  تفكير  هي  الفلسفة  أن 
الفلسفة.  تنتظر  استباقية  ولا  تأسيسية  مهام  من  ثمة 
نظري يؤسس  نشاط  إلى  ألتوسير لا يحتاج  فالعلم بحسب 
خطاب  إلى  يحتاج  ولا  النظرية  أسسه  ويؤمن  معارفه  له 
به  القيام  الفلسفة  ما في وسع  العقل. جلّ  لحدود  ترسيمي 
بعينه.  علمي  ميدان  في  بعد  الحادثة  القطيعة  أثر  تتبع  هو 
العلوم  وبين  كحقيقة  الفلسفة  بين  باديو  يميز  لا 
للفلسفة  تمييزًا عابرًا  يقيم  إنه  الطبيعية والإنسانية كمعرفة. 
والعلم والفن بين كل من الحقيقة والمعرفة. في الفلسفة كما 
إجراءات  وثمة  ومتشعبة  متراكمة  معارف  ثمة  العلم  في 
بفعل  تستحيل  التي  المعارف،  هذه  أن  بَيْدَ  المعرفة.  لإنتاج 
التراكم إلى معارف موسوعية، لا ترقى إلى أن تكون حقائق 
في  فوكو  يرصدها  التي  وكالمنطوقات  الحقائق،  أن  ذلك 
الابستميات المتعاقبة، تبقى نادرة سواء في الفلسفة أو العلم 
أو الفن. إن ما يجعل من معرفة ما حقيقة ليس تطابقها مع 
نفس أمرها ذلك أن باديو يعتبر أن الحقيقة النادرة لا تخضع 
لا لمنطق التطابق كما هو الحال في الفلسفات الكلاسيكية ولا 
تخضع في المقابل للموضوعية البَيْذاتية التي تقررها الفلسفة 
ولا  صلبة  برّانية  إلى  إحالة  من  ثمة  ليس  النقدية.  الكانطية 
من تجوية تفكرية، إذ ليس على الحقيقة أن تتطابق مع الخارج 
الفعل  التي يصدر عنها  الداخلية  البنية  تنسجم مع  أن  ولا 
إذا فهمنا الذات بوصفها جملة البنى الداخلية المحايثة للفعل 
من  خاص  بضرب  منوطة  باديو  عند  الحقيقة  إن  الإنساني. 
لا  النوعية.  بالإجراءات  باديو  يسميها  التي  الإجراءات 
منفصلً  خطابًا  ولا  تأسيسيًا  خطابًا  إطلاقًا  الفلسفة  تكون 
عن ما يسميه باديو بإجراءات الحقيقة، بل يعود إليها خلق 
مجال عابر للحقائق في العلم والسياسة والفن والحب. هذا 
المختلفة  المعارف  لفضاءات  يمكن  بينيّ  مجال  هو  المجال 
مهمة  تكون  لا  هنا  من  فيه.  تتماكن  أن  الهجينة  ولأزمنتها 
هو  كما  للعلوم  الشيئية  الميادين  تدشين  الفلسفية  المفاهيم 
نسج  بل  هايدغر  عند  الأساسية  الأنطولوجيا  في  الحال 
للأزمنة  الفكر  لاستضافة  فضاء  »ميتا«  أو  ورائي  ما  فضاء 
ولوج  تعني  لا  الاستضافة  هذه  لكن  للحقائق.  المختلفة 
الحقائق كما هي في المجال الفلسفي. ليست الفلسفة إعلانًا 



15
أو كشفًا عن الحقائق، وليس عليها أن تفسر الأشياء. ليست 
أي  على  تبرهن  أن  علىها  ليس  إذ  تسويغًا  أو  عقلنةً  كذلك 
ليس  إذ  بعد  مضمرًا  كان  لما  التقاطًا  كذلك  وليست  شيء، 
الفلسفة  على  أن  هذا  علّة  الأشياء.  تؤوّل  أن  الفلسفة  على 
بالنسبة  الحيوية  بالغ  أمر  وهذا  ـ  بشروطها  تلتصق  لا  أن 
عنصرها  خارج  الفلسفة  انزياح  عن  ومسؤول  باديو  لـ 
الخاص في الكثير من الفلسفات التي ينتقدها باديو بشدة، 
وفلسفة  السياسي،  بشرطها  التصقت  التي  كالماركسية 
أولً  الأنطولوجيا  بلغة  تتحدث  أن  جربت  التي  هايدغر 
الأنطولوجيا  يحصر  الذي  باديو  مبنى  على  يتعذر  ما  )وهو 
بالرياضيات( قبل أن تعاود الالتصاق بشرطها الشعري)20( 
التي  الميادين  من  توجيهاتها  تأخذ  لا  وأن  ـ  وهكذا.. 
لا  الفلسفية  الحقيقة  أن  صحيح  شروطها.  منها  استسلفت 
تؤسس الحقائق ولكنها لا تتكلم لغتها أيضًا ذلك أن هذه 
أو  ذريعة  سوى  ليست  ـ  الحقائق  إجراءات  أو  ـ  الحقائق 
ببناء فكر جديد وإنشاء ميتافيزيقا  الفيلسوف  ليقوم  فرصة 
ضرورة  عن  ينتج  الفلسفي  الإنشاء  هذا  عبرها.  مختلفة 
التعبير ذلك أنه لا يوجد في الحقائق  غير ضرورية إذا جاز 
بالضروري  عنه  التعبير  استخراجه ولا جمعه ولا  ينبغي  ما 
والكلّ من المفاهيم الفلسفية التي يسميها باديو بالُمشَغِّلات 
Operatoires ويعتبرها ليست بـ »مجاميع أو تشميلات«)21(.

الفلسفة عند باديو لا تتنتّج ذاتيًا انطلاقًا من شروطها 
الداخلية. ليس ثمّة من موضوع للفلسفة وليس هناك أيضًا 
للفكر مع  استجابة مخصوصة  انها  مقام مضمار مستقل لها. 
الخارج بل هي تكاد لا تكون غير هذه الصلة مع شروطها 
الحقيقة  إجراءات  عن  عبارة  هي  الشروط  هذه  الخارجية. 
الأحداث  عن  عبارة  هي  والتي  النوعية  الإجراءات  أو 
ميادين  الثورات في جملة من  أو  القطائع  بدورها  تمثل  التي 
شرط  هو  إذًا  الحدث  والحب)22(.  والفن  والسياسة  العلم 
الفلسفة وليس سؤال الوجود. إن الدور الذي تلعبه »واو 
الذي  الوجود والحدث مختلف تمامًا عن ذلك  العطف« في 
تلعبه نظيرتها في الوجود والزمان. لقد اتخذ هايدغر الزمان 
أفقًا ترسنداليًا لفهم معنى الوجود لأن مفهوم الوجود لديه 
أصبح  قد  المعنى  هذا  كان  وإن  معنى  له  ايجابي  مفهوم  هو 
لا  أن  أرادت  إذا  الأنطولوجيا  وعلى  موجود  أنه  إلّ  منسيًا 
تبقى مجرد إمكان فارغ أن تتخذ استعادته مهمة لها قبل أن 
يصبح بوسع الفلسفة أن تمارس دورها التأسيسي في تزويد 
الميادين الشيئية بالمفاهيم الناظمة لها. خلافًا لهذا، وانطلاقًا 

للوجود، لا  الذري  التصوّر  بتبني  الفلسفي  باديو  قرار  من 
معنى للوجود على الفلسفة أن تعثر عليه أو تنقذه من براثن 
النسيان ولا التأسيس هو مهمتها المنتظرة. ذلك أن الحدث 
لا يمثل أفقًا لفهم الوجود، بل يمثل انقطاعًا. الوجود هو 
تقول  أن  الفلسفة  بوسع  يكون  ولن  واحد  دون  من  كثرة 
الكثرة  لمعالجة  الملائمة  الأدوات  لأن  الكثرة  هذه  عن  شيئًا 
موجودة  تصبح  لم  وهي  أصلً  الفلسفة  تمتلكها  لا  المحضة 
إذًا  الفلسفة  إلّ للرياضيات المعاصرة. ما هو دور  ومتوفرة 
بعد إقصاء مبحث الوجود منها وجعل صلتها به موسوطة 
بالحدث الذي يمثل انقطاعًا في الوجود؟ إنه اقتراح أو بلورة 
أو  النوعية  لإجراءاتها  أو  لشروطها  موحد  مفهومي  فضاء 
تفكير تماكن  نحوٍ يكون معه ممكناً  المعاصرة على  لأحداثها 

compossibility هذه الشروط معًا)23(.

شروطها  الفلسفة  تفكر  ماذا  من  انطلاقًا  لكن 
 nodal عقدية  مفاهيم  بواسطة  ذلك  تفعل  إنها  الخارجية؟ 
كالوجود  الفلسفي  الخطاب  داخل  إلّ  توجد  لا   concepts

تتضايف معها  إلى مفاهيم أخرى  والحقيقة والذات إضافة 
وتطورها الفلسفة كما هو الحال في المفاهيم التي نعثر عليها 
داخل فلسفة باديو كالوضعية والهيئة والإحضار او الإبداء 
والكثير غير المتسق والحدث اللابتيّ والقسر. إن فهم صلة 
والسياسي  والفني  والنفسي  بالعلمي  الفلسفية  المفاهيم 
يوضح الطابع اللاتأسيسي للفلسفة عند باديو. إذ أن معاني 
المفاهيم الفلسفية بما فيها تلك التي لا نعثر عليها إلّ داخل 
الفلسفة تكون متجذرة في نهاية المطاف في إجراءات الحقيقة 
أي أن معنى المفهوم الفلسفي يبقى خاضعًا للتوجيه القادم 

إليه من شرطه الخارجي)24(. 
في المانيفستو الثاني للفلسفة )الذي يلخص أطروحات 
تعارضًا  باديو  يقيم  والحدث(  الوجود  من  الثاني  الجزء 
أساسيًا بين الفلسفة والرأي. إنه يتدبر انتهاء المعنى أو عدم 
المهيمنة  الديمقراطية  للأيديولوجيا  مغايرة  بطريقة  وجوده 
بالسؤال عن  التمسك  المبادئ وإلى  إلى  بازدراء  تنظر  والتي 
مفادها  طاغية  تحكمة  ثمة  أنه  يبدو  اليوم  عالم  في  الحقيقة. 
ذلك التضايف بين الدعوة إلى الحقيقة وفتح الباب على نحو 
الأفكار  ولا  الكلمات  تبدو  لا  هنا  من  للكليانية.  موارب 
وللاستعمال  اليومي  للاستهلاك  ثقافية  منتجات  سوى 
أو  أفكار  عن  والبحث  منها  التخلّص  يعقبه  الذي  المؤقت 
بسرعة  يتبدل  الذي  للعالم  ملاءمة  وأكثر  جاذبية  أكثر  آراء 



 16
ضد  أفلاطون  معركة  يستأنف  أنه  يعلن  باديو  البرق. 
إمكان/ على  ليست  اليوم  المعركة  هذه  ولكن  السفسطائي 
معركة  هي  بل  الأشياء  طبيعة  إلى  الصادقة  الإحالة  إمتناع 
المعركة  مواصلة  شرط  أن  ذلك  الأولى.  بالدرجة  معيارية 
الديمقراطي  الإنسان  اليوم  يمثله  الذي  السفسطائي،  ضد 
السعيد، يقتضي الاعتراف بأن الفيلسوف بات يتشاطر مع 
السفسطائي الكثير من المسلّمات ولكنه يختلف معه في كيفيه 
تصريفها والبناء عليها. هذا الأمر ينطبق أيضًا على موقف 
باديو من فلاسفة ما بعد الحداثة الذين يتفق معهم تمامًا فيما 
ما  الوحدة والهوية وبكل  ثيمات  إلى  الموجهة  بالنقود  يتعلّق 
قاد إلى إعلان نهاية الفلسفة مع خطوة إضافية ولكن حاسمة 
محتفيًا  يتحرك  الذي  الفلسفي  مشروعه  تميز  مستوى  على 

بالجغرافيا الفكرية الجديدة لحياة الفلسفة بعد موتها. 
انهيار  بعد  الحقيقة  عن  السؤال  يبدأ  باديو  لـ  بالنسبة 
من  انطلاقًا  للعالم  المعنى  إعطاء  في  الفشل  المعنى.  نظام 
المعنى  ترابطات  وانهيار  وضعية،  أو  مفارقة  إحداثيات 
اللامعنى وغيرها  التجربة الإنسانية على  المختلفة، وانفتاح 
هي وقائع لا بدَّ من البناء عليها بنحو يختلف عما تفعله المادية 
ثمة من تلازم ضروري  ليس  أنه  اليوم. ذلك  الديمقراطية 
السفسطائية  الديمقراطية  تكرسه  وما  المعنى  انهيار  بين 
الخادع  اللانهائي  التنوع  هذا  على  تتغذى  ثقافية  نسبية  من 
عنده مسلّمات  المسلّمات )هي  من  ثمة سلسلة  نعم  للرأي. 
قرارات  اتخاذ  يقتضي  الذي  الأكسيومي  لمبناه  تبعًا  فقط 
عن  ما  إخبار  فيها  وقضايا  مسائل  بصدد  كانت  لو  حتى 
للضامن  وجود  لا  السفسطائي)25(:  مع  المشتركة  الخارج( 
)الملائكة(  أنطولوجية  لوسائط  ولا  )الإل�ه(  الأنطولوجي 
فيما  إكسترا سياقية  بالطبيعة ولاوجود لإحداثية  يتعلق  فيما 
الطبيعة  في  وجود  لا  باختصار  ثقافي.  بناء  بمطلق  يتعلّق 
هذا  للغات.  سوى  الثقافة  في  وجود  ولا  للأجسام  سوى 
مشترك عميق مع السفسطائي فيما يتعلق برؤية العالم ولكن 
مع تعديل صغير وهائل جدًا في الوقت نفسه، ذلك أنه ثمة 
استثناء هو عبارة عن »أشياء« تكون من طبيعة غريبة وفريدة 
لا شأن لها بالأجسام ولا بالبناءات الثقافية؛ وجودها عابر 
للعوالم المكونة من أجسام ولغات، وتكون بمثابة الإمكان 
المضاف على مطلق وضعية من وضعيات الثقافة والتاريخ. 
حيث  الإستثناء  هي  فالحقيقة  الحقائق،  هي  الأشياء  هذه 
واللغات  للأجسام  كإستثناء  )الكوني(  اليونيڤرسالي  يظهر 

وحيث تظهر الفلسفة بوصفها ذاتًا للحقيقة. 

خـاتمــة
باديو  لمشروع  والناقدة  الشارحة  المصنفات  تتوقف  لم 
سيما  الماضي  القرن  ثمانينات  أواخر  في  أطلقه  منذ  الفلسفي 
الذين  الانجلوسكسوني  العالم  في  بالفلسفة  المشتغلين  لدى 
أمر  وهو  للرياضيات  باديو  توظيف  بشدة  انتباههم  لفت 
غير مألوف عادة لدى الفلاسفة القاريين. القسط الوافر من 
الرياضيات  بين  الإشكالية  مماهاته  على  ابتداءً  انصب  النقد 
والأنطولوجيا وعلى مدى وجود تسويغ داخلي حقيقي في 

متنه الفلسفي لمعادلة كهذه.
صعوبته  في  المدهش  الفلسفي  البناء  هذا  أن  اللافت 
ودقته وتنوعه وصرامته ـ وكلها صفات تذكرنا بالأسلوب 
الكلاسيكي في التفلسف ـ يعوم على جملة من المسلّمات التي 
النتائج المترتبة عليها دون أن يكون  لا تجد تسويغها إلّ في 
لدى باديو ما يقوله بصدد الاستدلال عليها من حيث هي. 
معادلة  على  الفلسفة  داخل  من  التسويغ  مثلً  يمكن  هل 
الأمر  في  ما  كل  لا.  قطعًا  الرياضيات؟   = الأنطولوجيا 
إنتاج  إلى  فيها  التفكير  قاد  أنطولوجية  مسائل  هنالك  أن 
المسائل  لهذه  الإشكالي  التاريخ  على  يتكئ  باديو  مفارقات. 
ليبّرر التدخل فيها أو معالجتها بواسطة قرارات )كالوجود 
الفعلي للانهاية أو افتراض أن الوجود هو كثرة محضة أو أن 
الواحد غير موجود ( يقتصر صلاحها على وجود مماثلات 
لها في نظرية المجموعات التي لجأ من صاغ مسلّماتها إلى حل 
جملة من البارادوكسات المتولدة عن بعض المسائل الرياضية 
داخل  من  حجة  لا  المطلوب.  على  المصادرة  طريق  عن 
عمل  يجعل  ما  وهذا  المجموعات  نظرية  إلى  تقود  الفلسفة 
باديو ضربًا من الترجمة المفهومية لنظرية رياضية مخصوصة، 
الحدث  اتخاذ  بين  أحيانًا  للتمييز  واضح  حد  وجود  دون 
الرياضي شاهداً على خيار فلسفي مضاد لخيارات موجودة 
الحدث.  لهذا  الميتاأنطولوجية  والترجمة  الفلسفة  تاريخ  في 
وبالتالي  المجموعات  نظرية  هي  ليست  الرياضيات  طبعًا 
انطلقنا  لو  مختلفة  ميتاأنطولوجيا  صياغة  الممكن  من  كان 
يوجد  نفسها  المجموعات  نظرية  إن  بل  أخرى.  نظرية  من 
لها أكثر من صياغة ولا تسويغ مقنع لتفضيل صيغة زرملو ـ 

فرانكل على صيغ أخرى لهذه النظرية.
كذلك قام نقد باديو الشديد للتوجيه البنائي )غودل( 
ترفض  النموذج  في  راديكالية  نظرية  تبني  على  للفكر 
التمييز بين النحوي والدلالي أو بين النسق والنموذج، لأن 



17
النسق عن طريق  لنحو  الدلالة  يوفر  الباديوي لا  النموذج 
إنه  معطاة.  صورية  أو  أمبيرية  لبنية  مشابهة  نسخة  تقديم 
النسق  إنتاج  يعيد  البنائي  النموذج  هو.  بما  الصوري  يحوّل 
بصلته  فيحتفظ  النوعي  النموذج  أما  الوقائع  في  المعطى 
عبارة  هي  والتي  المخصوصة  التاريخية  ماديته  مع  الداخلية 
عن تجاوزه لبنية صورية قائمة. ليس المطلوب تكرار ما هو 
هنا  من  ميتالغوي.  منظور  من  المعطى  إنتاج  إعادة  أو  قائم 
النوعي  التوجيه  بناء على  ـ  الفكر  تبدو الصلة الحاكمة على 
ـ هي صلة الفكر مع الواقعي Real وليست صلة الفكر مع 
)يمكن  الصورنة  على  يستعصي  الذي  هو  الواقعي  الواقع. 
عبارة  هو  والذي  لاكان  عند  الواقعي  بمفهوم  التفكير  هنا 
التعبير  يمكن  لا  التي  الرمزي  النسق  في  الفجوة  تلك  عن 
النموذج  يكون  وبالتالي  رياضية(  بدوال  بل  باللغة  عنها 
غير  الواقعي  صورنة  في  وينجح  القسر  يمارس  حين  نوعيًا 
المتصل  لفرضية  باديو  نفي  نفهم  هنا  من  للصورنة.  القابل 
التي تفتح للهيئة إمكانية إعادة تملك الوضعية واخضاعها 
لا  لما  الاستباقي  التشريع  وبالتالي  الثاني  الإحتساب  لسيادة 
يوجد داخلها من كثير لامتميز. مطلوب الفكر هو اختراق 
آخر  ضرب  أمام  نكون  هنا  لكن  الواقع.  تمثيل  لا  الواقعي 
مشكلتان.  لدينا  توجد  أنه  ذلك  العشوائية  العقلانية  من 
فعلى مستوى صلة الفكر مع الواقعي، وحتى إذا بقينا على 
كون  يستغرق  لا  النموذج  فإن  خالص،  صوري  مستوى 
المجموعات في ذاته. إن توفّرنا على نموذج تكون فيه فرضية 
المتصل كاذبة لا يجعل من هذا الأمر مبتوتًا على مستوى كون 

ليڤنغستون في  إليه بول  ذاته على ما يذهب  المجموعات في 
كتابه سياسة المنطق )2011(. أما على مستوى صلة الفكر 
مع الواقع فنعثر على الصعوبة التي تخترق فقه شيامة الكثير 
عند باديو ـ والتي أثارها مترجم كتاب )الوجود والحدث( 
الذي عقد  الفلسفي  المؤتمر  فلثام في  أوليڤر  الانكليزية،  إلى 
في براغ 2018 ـ والمتعلقة بعدم إمكان صَوْرَنَة الوضعيات 
اتخاذها  يتعذر  التي  المجموعات  نظرية  من  انطلاقًا  العينية 
غير  للوضعيات  مضمرة  بنية  بمثابة  يكون  كأساس 
الأنطولوجية، ما حدا بـ فلثام إلى اعتبار ميتاأنطولوجيا باديو 
مجرد نموذج آخر يضاف إلى سينتاكس نظرية المجموعات. 
في ضوء هذه القراءة تكون ميتاأنطولوجيا باديو متحققة عن 
الفلسفة  تاريخ  ( من  انتقاء حقل سيمنطيقي )دلالي  طريق 
المجموعات  نظرية  لنحو  الأنطولوجية(  المشكلات  )أي 
والموقع  والإبداء  والهيئة  كالوضعية  باديو  مفاهيم  وتكون 
النظري.  النموذج  هذا  عناصر  بمثابة  وغيرها  الحدثي 
من  جديدًا  عالًما  ـ  القراءة  هذه  على  بناء  ـ  باديو  يخلق  إذن 
بل عوالم مولدة من  يقابل وضعيات عينية  الموضوعات لا 
الواقع  يقوم على  هنا لا  الصراع  مناط  أن  أي  نماذج أخرى 
التدخل  نجاعة  من  انطلاقًا  بعينه  نموذج  فرض  على  بل 

الصوري في الواقعي ؛ »إنها معركة أيديولوجية«!

الهوامــش

د. ربيع شلهوب

باحث من لبنان

)1( حول العلاقة مثلا بين هايدغر وباديو انظر: باديو 2010 صفحة 
.164-155

)2( حول العلاقة مثلا بين باديو ودولوز، انظر باديو 2010 صفحة 
.175-162

حقبتنا  وجعل  الوجود  سؤال  استعادة  هايدغر  بفضل  باديو  يقر   )3(
موسومة به. باديو )2000( ص 31.

)4( يشيد باديو بتجاوز دولوز للاختزالات النحوية والمنطقية للتراث 
الفينومينولوجي  التراث  فرضه  الذي  التضايف  ولتخطيه  التحليلي 
بكل  لامبالاته  لديه  ويحيّي  القصدي،  والوعي  الحية  الخبرات  بين 

الاعلانات التي تجتر موت الفلسفة. باديو )2000( ص 32.
)5( باديو )2000( ص 79.

)6( م.ن، ص 80.
)7( باديو )2006( ص 499.

)8( من مسلّمات نظرية المجموعات: ١- مسلمة الوجود: ثمة مجموعة 

كان  اذا  متساويتين  المجموعتان  تكون  الماصدق:  مسلمة   -٢ فارغة. 
لانهائية.  مجموعة  ثمة  اللانهاية:  مسلمة   -٣ ذاتها.  العناصر  لديهما 
أ، فإن  replacement: اذا وجدت المجموعة  ٤- مسلمة الاستبدال 
تكون  آخر  بعنصر  أ  في  عنصر  كل  استبدال  من  المتأتية  ب  المجموعة 
موجودة أيضًا. ٥- مسلمة الوصل: لكل مجموعة أ، ثمة مجموعة ب 
تكون عناصرها هي عناصر عناصر المجموعة أ. ٦- مسلمة الفصل: 
لأي مجموعة أ ولخاصية معرفة جيدا well- defined ج ثمة مجموعة 
ب تكون عبارة عن مجموعة عناصر أ الحاملة للخاصية ج. ٧- مسلمة 
التأسيس: أي مجموعة ليست فارغة أ تمتلك بالحد الأدنى عنصرا واحدا 
ب يكون اشتراكه مع أ هو الفراغ. ٨- مسلمة الاختيار: للمجموعة أ 
غير الفارغة، والمؤلفة من عناصر لا توجد بينها عناصر مشتركة، ثمة 
أ.  في  مجموعة  كل  من  واحد  عنصر  على  بالضبط  تحتوي  ب  مجموعة 

باديو )2006( صص 501-499.
)9( يمكن التمييز بين خمسة مفردات لهذه اللغة الصورية: المتغيرات، 



 18
 ،→ اللزوم   ،∨ الفصل   ،∧ الوصل  النفي~،   ( المنطقية  الروابط 
أو  الخواص   ،)∃ ثمة  و   ∀ )كل  المنطقية  الاسوار   ،)↔ التكافؤ 

الصلات ) الانتماء، المساواة ( وعلامات الوقف كالقوسين وغيرها. 
إلى  تنتمي  المجموعة  كانت  اذا  انه  قوامها  مفارقة  إلى  يقود  هذا   )10(
هذا  معالجة   ! والعكس  نفسها  إلى  انتمائها  عدم  عنه  يلزم  فهذا  نفسها 
يجري  التي  الفصل  مسلمة  فرض  عبر  سيكون  المجموعات  نظرية  في 
بموجبها فصل عناصر المجموعة وجعل الحمل predication يشتغل 
فقط على العناصر السابقة على تشكل المجموعة ما يفيد كون المحمول 
ان  قل  أو  نفسها  للمجموعة  يصلح  ولا  المجموعة  لعناصر  يصلح 
محضر".  كثير  بعد  ثمة  انه  افتراض  مع  ما  كثيًرا  فقط  يعيّ  "المحمول 

باديو )2006( ص 45.
 P(S) = {X:{:11( يعبر عن مسلمة مجموعة القوى بالمعادلة التالية(

.}X ⊆ S
الوجود  كتاب  من  هي  النص  في  الواردة  الصفحات  ارقام   )12(

والحدث.
)13( راجع برهان الدين باكي )2015( ص 67.

dyad هو الكثرة اللامتعينة )اللامتسقة بلغة  )14( الزوج اللامحدود 
باديو(. وقد ذهب بعض الباحثين إلى اعتبار ان البرهنة على كون الجدل 
الأفلاطوني يشتغل على مستوى اعمق من جدل المحسوس أو المعقول 
وبرمنيدس.  السفسطائي  محاورات  في  شواهده  على  العثور  يمكن 

راجع:
ٍSayre Keneth: plato' s late ontology: A Riddle 
Resolved , 2005 , p 161.

الفكر  لتنظيم الصلة بين  الطريقة المخصوصة  الفكر هو  )15( توجيه 
المفكر  الفكر وكلية  بين  بالصلة  المتعلق  التصور  أيضًا  والوجود وهو  
وشكل الصلة بين الفكر وحدوده أي بين المفكر واللامفكر فيه. انظر 

باديو )2006(: ص 55.
الترتيبية  والأعداد   cardinals الأساسية  الاعداد  بين  التمييز   )16(
فلسفة  في  الثيمات  من  العديد  لفهم  ومدخلي  هام  تمييز  هو   ordinals
باديو من بينها فكرة اللانهاية. الاعداد الاساسية ترتبط بحجم العدد 

فيما الأعداد الترتيبية ترتبط بموقعه. 
تمتلك مجموعتان عدد العناصر نفسه اذا كان بينهما تقابل واحد لواحد 
function هي  دالة  ثمة  أي كان   one to one correspondence
التناظر الأحادي bijection حيث كل عنصر في المجموعة لديه زوج 

فريد في المجموعة المقابلة. 
الأعداد  مجموعة  بين  أحاديا  تناظرا  نقيم  ان  نستطيع  اننا  المفارقة   
الطبيعية وواحدة من مجموعاتها الفرعية )مجموعة الأعداد الشفعية أو 
عدد  تمتلكان  الفرعية  والمجموعة  المجموعة  ان  معناه  وهذا   ) الوترية 
العناصر نفسه )الكاردينال( ! الذي يسميه كانتور بأصغر عدد رئيسي 

لامنته aleph null ويرمز اليه بـ א0. 
المجموعات الباقية Z، Q تمتلكان أيضًا الكاردينال نفسه. لكن الوضع 
لا  والذي   continuum المتصل  هي  التي   R المجموعة  مع  يختلف 
هي  المجموعة  هذه  الأعداد.  خط  طول  على  منفصلة  مجموعة  يكون 
غير قابلة للعد لعدم وجود تناظر أحادي بينها وبين مجموعة الأعداد 
الطبيعية. للبحث عن عدد الكاردينال خاصتهالا بدَّ من البحث عن 
مجموعة ثانية: مجموعة القوى الخاصة بها. مبرهنة كانتور توصلت إلى 
ان كاردينال المجموعة هو أصغر من كاردينال مجموعة القوى الخاصة 
بها ذلك انه لا يمكن ان يكون هناك تناظر أحادي عناصر المجموعة 

ومجموعاتها الفرعية. / برهان الدين باكي )2015( ص 129 /.
)17( المعرفة بالمجموعات هي معرفة مستندة إلى نسق صوري قوامه 
جملة من المسلّمات تكون بمثابة لوغوس المجموعات. يمكن ان نضرب 
امثلة كثيرة على النسق الاكسيومي الصوري كقوانين نيوتن الثلاثة في 
الخمس  اقليدس  ومصادرات  الاربعة  ماكسويل  وقوانين  الميكانيكا، 
ومسلّمات تارسكي عن الاعداد الحقيقية ومسلّمات بيانو الخمس عن 
الاعداد الطبيعية. مسلّمات بيانو مثلا: ١- الصفر هو عدد، ٢- كل تال 
لعدد هو عدد، ٣- الصفر ليس التالي لأي عدد، ٤- اذا امتلك عددان 
والتالي  الصفر  المجموعة  ضمت  اذا   -٥ متساويان،  فهما  نفسه  التالي 

الموحد هو  المفهوم  يكون  الأعداد.  فإنها تضم مجموعة كل  لكل عدد 
العدد وبالنسبة للنموذج N يؤول المفهوم بوصفه العدد الطبيعي الذي 

.N يتم تعريفه بصفة الانتماء للمجموعة
كل مجال من الموضوعات والصلات تكون فيه حدود النسق وروابطه 
صحيحة نسميه نموذجا model. النموذج يكون بمثابة تأويل أو تفسير 
فيه وتصلح مسلّمات  تنسجم  الذي  العالم  بمثابة  أيضًا  للنسق ويكون 
على  وهي  والدلالي،  النحوي  بين  الصلة  تشبه  بينهما  الصلة  النسق. 
قدر عال من الالتباس والصعوبة ذلك ان النموذج يمكن ان يؤكسم 
بأكثر من نحو كما ان النسق يمكن ان يكون مشبعا )متساوقا( مع اكثر 
والتمامية  واللاإتساق   consistency الإتساق  مفاهيم  نموذج.  من 
completeness واللاتمامية والبتية واللابتية undecidability التي 
باديو  فلسفة  في  الفلسفية(  الثانية  )المعقولات  المتعاليات  دور  تلعب 
انخرطت  التباس  والنموذج.  النسق  بين  الالتباس  فلك  في  تدور  إنما 
ثمة  النموذج.  نظرية  في  وكوهن  غودل  من  كل  اسهامات  تذليله  في 
معياران يحققان صفة الامتياز للنسق وهما الإتساق والتمامية. الإتساق 
تتناقض مع بعضها )وهذا شرط  التي لا  القضايا  يُمل على جملة من 
رئيسي لمسلّمات النسق( أو لا يولّد مجموعها تناقضا ذاتيا. هذا ما يحدد 
البرهنة  على  قدرته  فهي  السستام  تمامية  يحدد  ما  اما  السستام.  إتساق 
على صدق أو كذب أي قضية مكتوبة وفقا لنحوه )القواعد( الخاص. 
 syntactic النحوي  الإتساق  للإتساق:  معنيين  بين  نميز  ان  يمكن 
semantic consistency. الاول  consistency والإتساق الدلالي 
من  ونقيضها  القضية  على  )اشتقاق(  البرهنة  امكان  بعدم  يتحقق 
 satisfiable المسلّمات. اما الثاني فيتحقق حين يكون السستام متساوقا
 set أي يتوفر على الامتلاء الدلالي من خلال وجود مجموعة نموذجية

model تفسره. هذه خلاصة مبرهنة غودل عن التمامية. 
من هنا أي قضية يمكن برهنتها أو نفي نقيضها انطلاقا من مسلّمات 
النسق تكون قضية بتية أي يمكن البت في صدقها أو كذبها. لكن عندما 
البرهنة لا  يمكن  للسستام( لا  النحوية  للشروط  )مطابقة  تبرز قضية 
آن  ان صدقها وكذبها متسقان في  )او قل  على صدقها ولا على كذبها 
البت  يمكن  بتيّة أي لا  فإنها تكون قضية غير  السستام(  مع مسلّمات 
لابتية.  طبيعة  من  هو  باديو  عند  الحدث  كذبها.  في  ولا  صدقها  في  لا 
في مبرهنة اللاتمامية الأولى انتهى غودل إلى تعذر الجمع بين الإتساق 
والتمامية. اذا كانت ZFC تامة فلن تكون متسقة والعكس صحيح. اما 
المبرهنة الثانية للاتمامية فيذهب فيها غودل إلى تعذر الجمع بين الصدق 
والبرهنة. قضية " ZFC متسقة " لا يمكن البرهنة عليها انطلاقا من 
آخر  لشيء  نحتاج  اننا  الثانية  المبرهنة  مقتضى  نفسها.   ZFC مسلّمات 
أمام  أن الأخيرة متسقة. كذلك نحن  للبرهنة على كون   ZFC خارج 
ZFC غير متسقة ليستا متناقضتين  ZFC متسقة و  مفارقة ان قضيتي 
ان  ZFC دون  نفسها وبالتالي يمكن اضافتهما إلى مسلّمات   ZFC مع 
نموذج  من  أكثر   ZFC ل  يكون  ان  يمكن  انه  أي  إتساق  عدم  تحدثا 
وأكثر من تأويل. راجع برهان الدين باكي )2015( صص 63-52.

)18( باديو )2004(: ص 30.
)19( ألتوسير )2005(، ص 40.

)20( اذا كان هايدغر قد انتهى في ترتيب الصلة بين العلم والفلسفة 
الفلسفة، فإن  الفكر ونهاية  العلم لا يفكر والى اعلان ولادة  إلى كون 
دولوز لم يضطلع نهائيا بأي هاجس تأسيسي في الوقت الذي فتح فيه 
فلسفته على شتى مجالات المعارف العلمية والفنية والأدبية ليقول على 
نحو فلسفي ما يقوله العالم على نحو علمي في نظريته العلمية أو ليقول 
السينمائي  عمله  في  فني  نحو  على  المخرج  يقوله  ما  فلسفي  نحو  على 
بإبداع  ومنهم  مستقل  نشاط  هي  دولوز  عند  الفلسفة  اذا  وهكذا. 
يتكلم  التي  الأشياء  عن  المفاهيم  بلغة  يتكلم  الذي  الفلسفيّ  الجديد 
عنها العلم بلغة الدوال أو يتكلم عنها الفن بلغة الوجدانات. وبالتالي 
ليست الأنطولوجيا عند دولوز خطابا من الدرجة الأولى ولا خطابا 
لا  مختلفة  بلغات  تقال  أن  يمكن  الأشياء  أن  طالما  الثانية  الدرجة  من 
تتسانخ مع بعضها بل تكون منفصلة بالكامل، ولهذا لا يمكن بناء على 
الصلة  تأصيل  الفلسفة،  ما هي  الأخير،  كتابه  دولوز في  اليه  ما يصل 
بين هذه الدوائر الثلاث: الفلسفة، العلم، والفن، ذلك أن لكل واحدة 



19

Althusser, L. (2005). For Marx. Trans.B. Brewster. London: Verso
Badiou ,A. (1988). L'être et l'événement, Edition du Seuil, Paris.
Badiou ,A. (2006). Being and Event Trans.O.Feltham. London: Continuum 
Badoiu , A. (1999). Manifesto for philosophy.Trans.N.Madarasz.Albany: SUNY Press 
Badiou , A. (2011). Second Manifesto for Philosophy. Trans.L.Burchill: Polity Cambridge. 
Badiou,A.(2004). Infinite Thought ,Truth and the Return to Philosophy. Trans & Ed. O.Feltham.J.Clemens. 
London: Continuum 
Badiou,A. (2000). Deleuze.Trans.L. Burchill: Minnesota Press. 
Badiou,A.(2006 b). Briefings on Existence: A Short Treatise on Transitory Ontology.Trans.N. Madarasz: 
New York Press. 
Badiou,A.(2010). Key Concepts. Ed.A.Barlett&J.Clemens: Acumen. 
Deleuze,G. (1990). Logic of Sense. Trans.M.Lester.London: Athelon Press. 
Deleuze,G. (1994). What is Philosophy. Trans.H.Tomlinso: Columbia 
Norris,C. (2009). Badiou’s Being and Event.London: Continuum. 
Baki,B.(2015). Badiou’s Being and Event and the Mathematics of Set Theory: Bloomsbury. 
Sayre,K. (2005). Plato’s Late Ontology: A Riddle Resolved. 
Bowden.S (2008). Problematics and the Different Senses of Being in Being and Event. Parrhesia. 
Number 5. 3247-. 
Livengston ,P(2011). Badiou , Mathematics and Model Theory: https://www,unm.edu. 
Livengston ,P(2011). The Politics of Logic: Badiou,Wittgenstein and the Consequences of Formalism. 
London: Routledge. 
Feltham,O. Alain Badiou , Live Theory. London: Continuum.

المراجع والمصادر

من هذه الدوائر استقلال كامل ولغة مختلفة. فالشيء نفسه يمكن أن 
يقال بلغات مختلفة دون أن تكون هذه اللغات قابلة للترجمة إلى بعضها 
النقد الذي وجهه لتصور باديو للفلسفة في  البعض. وهذا كان مناط 
من  نمطين  بين  باديو  يميز  لم  لدولوز  بالنسبة  الفلسفة.  هي  ما  كتابه 
الكثرات: الكثرة الفلسفية والكثرة العلمية حيث لا يجب ان تأتي دوال 
ان  ينبغي  ولا  الفلسفي  المفهوم  من  أدنى  مرتبة  في  العلم  وظائف  أو 
يقع واحد من نمطي الكثرة تحت الآخر بللا بدَّ أن يكونا متقابلين أو 
متجانبين. انه يرفض ان تكون الفلسفة مفهوما غير مشروط وأن تجد 
في دوال العلم شروطها النوعية لأنها ستكون عرضة للتحرك في تعال 
قديم  تصور  إلى  عودة  من  كهذا  تصور  عليه  ينطوي  عما  ناهيك  خاو 

للفلسفة العليا. دولوز )1994( ص 152.

)21( باديو )1999(، ص 38.
)22( م.ن ص 37

)23( م.ن.
)24( م.ن، ص 80.

ولا  إله،  من  ثمة  ليس  توجد.  أنها  ُيقال  أن  باديو:يمكن  يقول   )25(
ممتاز.  وصايا.  ألواح  ولا  أعراق،  ولا  للتاريخ،  روح  ولا  ملائكة، 
حين  المرء  معه  يتعامل  ما  كل  هي  معقدة  وثقافات  فردية  كثرات 
يتعلق الأمر بالوجود. نعم، يشارك الفيلسوف اليوم الديمقراطي )أو 
السفسطائي لأنهما، ومجددا، الواحد نفسه( هذه المسلمة المادية، والتي 
يمكن تعميمها على النحو التالي: »ثمة فقط أجسام ولغات« هذا الشعار 
يمكن إعلانه ليكون شعار المادية الديمقراطية. باديو )2011( ص 6.



 20

الوجود والحدث عند آلان باديو ؛ بانوراما مفهومية

محمد مطر

عندما »الواحد لا يكون« فإنّ كل شيء سيكون مغايرًا 
هو  »ذلك  الأخرى:  الأشياء  لجميع  وإنّما  للواحد  ليس 
فإنّا ستكون لا شيء«. فالأشياء لا  يتبقّى لها، وإلا  ما  كل 
تكون »أخرى« إلّ بالنسبة إلى بعضها البعض؛ لأنّه بحسب 
الفرضيّة: ليس ثمّة شيء آخر تكون مغايرةً له ما دام »الواحد 
لا يكون«. »تُالُ الآخَريّةُ البسيطة ]بين الأشياء[ بذلك إلى 
أو  الَمحْض  الاختلاف  »تفكير  إلى  أي  تأسيسيّة«)2(؛  آخريّة 
 dissémination( ٍالاختلاف بوصفه انتشارًا غير متجانس
تنوّع تكراري بسيط«)3(. »كل  د  hétérogène(، وليس مجرَّ

آخر هو آخر للآخر«)Les autres sont Autres( )4( بحيث 
نكون أمام كَثْرة مَضَْة بإطلاق، هي عبارة عن انتشار كامل 
ولامتناهٍ للآخريّة نفسها. وعليه، فإنّ الوحدة التي تبدو عليها 
هذه الأشياء ليست سوى مظهر؛ إذْ مهما بدَت لنا صغيرةً، 
فإنّا في الحقيقة لامتناهية في التكثُّر. وكما في الأحلام: بدلَ 
هناك  الصغير  الشيء  وبدل  التكثّر،  هناك  الظاهرة  الوحدة 
شيء يتعاظم باستمرار. إنّ ما جَهَد أفلاطون في تفكيره هنا 
 la multiplicité) اللامتّسقة)5(  الكَثرة  هو:  باديو  بحَسْبِ 

لانتشارها  حدّ  وبلا  واحد،  بلا  كَثرة  أي   )inconsistante

pléthos (πλῆθος) باليونانيّة. فجوهر  الـ  اللامتناهي أي 
هذه الكَثرة أن تتكثَّر على نحو مُايث وبلا أيّ نقطة توقّف. 
وطالما أنّ »الواحد لا يكون«، فهي عبارة عن كثير هو بدوره 
دواليك  وهكذا   )multiple de multiples( لكثير  كثير 
إلى ما لا نهاية. إنّ كثرةً على هذا النحو لن توجد سوى في 
الواقع،  في  بينما  المحاورة.  ذلك  إلى  أشارت  كما  الأحلام 
دات يُمكن تفكُيرها على  ليس ثمّة إلّ كَثَرات متّسقة أي تعدُّ
عكس اللامتّسقة، بمعيّة الواحد أو البُنية )structure(. إنّ 
الَمحْض )le multiple pur( لا  الكثير  أو  الكثير بلا واحد 
لكونهِ  للتفكير  موضوعًا  يكون  أن  أفلاطون  برأي  يُمكن 
يفتقدُ إلى التماسُك المطلوب؛ فهو »لا يلبَث أن يتبخّرَ كالحُلُم 
 )απορία حين يَعْرِضُ للفكر«)6(. عبر هذا الإحراج )أبوريا
تمرُّ المحاورة إلى خاتِتها الُملغِزة: إذا كان »الواحد لا يكون« 
أو  د  كمُتعدِّ ولا  كواحد  لا  الأشياء  تفكير  إلى  يُصار  فلن 
د يتطلّب بالضرورة تفكير الواحد.  كثير؛ بما أنّ تفكير المتعدِّ
 le multiple en( وعليه، يصيُر ممتنعًا تفكير الكثير بما هو

معضلة بارمنيديس ـ أفلاطون والقرار الأنطولوجي
فحَصَ أفلاطون في محاورة )بارمنيديس( الشهيرة فرضيّاتٍ عدّة حول الواحد والكثير. كان هذا الأخير قد جزَمَ بأنّ الكينونةَ 
نها هذا "التمرين الجَدَلي"، اثنتان منها أساسيّتان. الأولى  والواحد متكافئان، وبأنّ الكَثرةَ وهمٌ يتعلّق بجهل البشر. فرضيّاتٌ تسْع تضمَّ
إيجابيّة والثانية سلْبيّة: »الواحد يكون« )l’Un est(؛ »الواحد لا يكون« )l’Un n’est pas(. ما الذي يترتّب على الفرضيّة الثانية من 
س له أستاذ أرسطو الجزء الأخير من  نتائجَ بخصوص الكَثير أو ما يُسمّيه أفلاطون »الآخرون«؟ )les Autres(. هوذا السؤال الذي كرَّ

المحاورة. نورد في ما يلي نصًا لأبرز ما جاء فيه:  
"Disons encore ce qui arrivera aux autres choses, si l'un n'est pas… elles ne sont pas autres par 

rapport à l'un, si l'un n'est pas… Elles sont donc autres les unes que les autres ; car il ne leur reste que 
cela, à moins de n'être autres que rien… C'est donc par la pluralité qu'elles sont autres les unes que 
les autres, car ce ne peut être par l'un, si l'un n'est pas. Apparemment la masse de chacune renferme 
une pluralité infinie, et lorsqu'on croit avoir pris la chose du monde la plus petite, on verra tout à coup, 
comme dans un rêve, au lieu de l'unité qu'on croyait tenir, une multitude, au lieu d'une petite chose, une 
chose immense…Enfin, revenons encore une fois au commencement, et voyons ce qui doit arriver si l'un 
n'est pas et qu'il y ait d'autres choses que l'un… Nulle autre chose ne sera une… Ni plusieurs; car l'unité 
serait comprise dans la pluralité ; et si aucune des autres choses n'est quelque chose d'un, toutes ne 
seront rien, et par conséquent il n'y aura pas non plus de pluralité…Si donc nous disions en résumé: si 
l'un n'est pas, rien n'est ?"(1)



21
tant que multiple(. والخلاصة التي يستنتجها أفلاطون 
في نهاية المطاف هي عدميّةٌ بإطلاق: »إذا افترضنا أنّ الواحد 
باديو  يتدخّلُ  النقطة  لا يكون، فلا شيء يكون«. عند هذه 
في  أنّه  وهي  عليها،  صادَق  التي  الأولى  النتيجة  انهيار  لمنع 
الكثير  أي  اللامتّسق  الكثير  غير  لدينا  ليس  الواحد  غياب 
تارةً  التأويلي«  »العنفَ  فيه  سيتوسّل  تدخّلٍ  رُبّ  الَمحْض. 
القراءة  في  وطورًا  اليونانية،  اللغة  عبارات  بعض  ترجمةِ  في 
عن  حَرْفهِا  أجل  من  للمحاورة  والإقتطاعيّة  التجزيئيّة 
نتيجتها المعروفة. ذلك أنّ تعديلً طفيفًا لكنْ فارِقًا في ترجمة 
فَهْمِ  على  اعتمادًا   »Rien est« لتُصبح   »Rien n’est« جُلةِ 
 oudén éstin (οὐδέν( باليونانيّة خاصّ للصيغة الأصليّة 
ἔστῐν، كفيلٌ بأن يقلبَ الأمور رأسًا على عَقِب. يقول باديو:  

"Il faut donc plutôt penser ici que "rien" est 
le nom du vide et transcrire l’énoncé de platon 
de la facon suivante: si l’un n’est pas, ce qui 
vient à la place de "plusieurs" est le pur nom du 
vide, en tant que seul il subsiste comme être… 
la conclusion "nihiliste" ramène… le point d’être 
du rien, corrélat présentable - comme nom- de ce 
multiple(πλῆθος) illimité, ou inconsistant, dont le 
non-être de l’un induisait le songe"(7). 

 kenón( أي )le vide( أو الفراغ )oudén( إنّ اللاشيء
متضايفًا  اسمً  بوصفه  إذن،  »يكون«  باليونانية   )κενόν
 le( المتبقيّة  الوحيدة  الوجود  نقطة  إنّه  اللامتّسقة.  للكَثرة 
point d’être( وسَطَ هذا الانتشار الهائل للكَثرات. وعلى 
»التعدّدات«  مكان  يحلَّ  أن  »يكون«،  الذي  اللاشيء  هذا 
غياب  في  منثورًا  نثرًا  صارت  التي   )les plusieurs(
التي  اللامتّسقة  الَمحْضة  الكَثرةَ  إنّ  أخرى:  بعبارة  الواحد. 
هذه  تثبيت  أجل  ومن  الفراغ!  هي  لاشيء،  هي  »تكون« 
يُنبّه باديو إلى ضرورة التمييز في نصّ  النتيجة التي يُريدها، 
 (πλῆθος) متعارضتين:  يونانيّتين  كلمتين  بين  أفلاطون 
 polla (πολλά( التي تُشير إلى الكَثرة اللامتّسقة و pléthos
 la( الواحد  من  الُمركّبة  »التعدّدات«  إلى  بدورها  تُشير  التي 
الأولى:  قِبالة  في  سيُسمّيه  ما  أي   )composition d’uns
وعليه،   .)la multiplicité consistante( المتّسقة  الكَثرة 
نفسها  المحاورة  داخل  من  الباديووي  الإستدلال  يستقيمُ 
الكَثَرات  فإنّ  الواحد،  استئصلنا  إذا  الآتي:  النحو  على 
المتّسقة ستنهار كلّيًا، ولا يبقى من ثمّ، سوى اللاشيء الذي 
أفلاطون؟ في  أراده  ما  أليس هذا  اللامتّسقة.  الكَثرات  هو 
الحقيقة إنّ استراتيجيّة باديو التي أشرنا إليها)8( في التعامل 

مع النصّ اليوناني لا توحي بذلك أبدًا. أولً ثمّة مخاتلة في 
النصّ من دون ذكر إحالاتها ولا  مُلغِزة من  إيراد عبارات 
متعمّد  إغفال  هناك  وثانيًا  لها.  الُمقترحة  الترجمات  مصادر 
لأمثلةٍ كثيرة من داخل نصّ المحاورة نفسه تناقضُ تمامًا ما 
»الواحد لا  أنّ  افترضنا  لو  أخرى،  إليه)9(. من جهة  ذهَبَ 
يكون« ἓν εἰ) μὴ ἔστι( فليسَ مفهومًا كيف يُمكن في ظلّ 
يبقى من  التي لن  المتعدّدة  الوحدات  وِحْدة من  خ كل  تفسُّ
أثَرِها سوى أشباح، صُنع أي شيء؟)١٠( هذه الأشباح الُمتبقيّة 
بعد انهيار الواحد le collapse de) l’Un ( هي مآلُ ما سمّهُ 
 ógkon( أو  التعدّدات  أي   )la masse( الكُتلة  أفلاطون 
بنفس  بصَدَد الإضمحلال  »تكون  التي  باليونانية   )ὄγκου
الفوريّة التي ظهرت بها، ولا يوجد ]من ثمّ[ غير الحدوث 
والفناء وتحوّلات غير قابلة للفهم: إننا نكون بالفعل داخل 
مَنطْقِ الأحلام، ويكون بإمكاننا أن نسندَ إلى هذه الأكداس 
المليء  العالم  وهذا  نشاء.  التي  التحديدات  جميع  ]الكُتَل[ 
الذي  باللعب  ]لنا[  يسمحُ  تخيّلها  يمكن  التي  بالتناقضات 

لا مقياس له، للمَظْهر والوهم«)11(. 
 )fantôme de) l’autre الآخر«  »شبحَ  فإنَّ  وعليه، 
مطاردًا  الأنقاض  مشهدِ  فوقَ  باستمرار  يُلّق  الذي 
الحضور  محاكاةِ  على  نفسه  الوقت  في  ويعملُ  الكينونةَ، 
كلَّ  بدوره  يمنعُ   ،)simule la présence( الحقيقيّ 
المثول)12(.  هذا  نوع  كان  ا  أيًّ  )toute présentation(ٍمثول
لقد أكّد أفلاطون أنّ كل كَثرة )ógkon( في غياب مرجعيّة 
ذاتِا  اللامتناهي، مغايرةً في  انقسامها  أثناء  الواحد، تُصبح 
للكَثَرات الأخرى. »كل آخر هو آخر للآخر« بعبارة باديو 
 ta alla( :السّابقة التي تخيّها ترجمةً للعبارة اليونانية الُملغِزة
أمام  نحن  فهل   .)étera estin ἀλλά ἑτερα ἔστῐν τά
أنّ  بحيث   )altérité radicale( جذْريّة  غيريّة  أو  آخريّة 
إلى مقولة )l’Autre heteron( في  تُال  )l’autre alla( لا 
عن  نهائيًا  جواب  لا  الحقيقة،  في  السفسطائي؟)13(.  محاورة 
مع  يتَناسَب  بما  كذلك  الأمر  يبدو  حين  ففي  المسألة.  هذه 
خيار باديو، فإنّ ثمّة عبارات في المحاورة تُسقِط هذا الخيار 
 τὰ ἄλλα ἕτερα αὐτοῦ εἶναι, ἢ μηδὲ ἐκεῖνο:ًمنها مثل

ἕτερον τῶν ἄλλων) λέγεσθαι( التي غالبًا ما تُترجم بـ
«les autres sont différents de lui [de l’Un]

sans quoi on ne le pourrait pas dire différents des 
autres» (14).

الغيريّة هنا إلى مرجعيّة  أنّ أفلاطون يُيل  الواضح  من 
الواحد بدل أن يذهبَ بها إلى الإطلاق الذي يقول به باديو. 



 22
لكن ماذا لو كان باديو على حق؛ بما أنّه لا يُمكن الاحتجاج 
بـ»أفلاطونات«  بل  واحد،  وبنصّ  واحد  أفلاطون  بـ 
بعبارة أخرى، ماذا  الواحد؟  النصّ  وبنصوص عدّة داخل 
لو كانت الآخريّة التي تكون بين الكَثرات هي »أكثرُ آخريّة« 
من مثال »الآخر« التي تقفُ من بين الأجناس الخمسة التي 
من  )le même(؟  »العينه«  بإزاء  »السفسطائي«  بها  أقرّت 
لا  التي  الجذْريّة«  »الغيريّة  إلى  سنرجِع  أنّنا  عندئذٍ  المؤكد 
يُمكن بأيّ حال اختزالها، لكونِا »ليست مشوبةً لا بالواحد 
الكينونة  تخومِ  عند  تلعب  »تظلّ  إنّا  بل  بالكينونة«  ولا 

واللاكينونة«)15(. 
استبعادَ  إنّ  أبعد:  نخطوَ  أن  قبل  ثانيةً  المشهدَ  ص  لنلُخِّ
كل  يقوّضُ  هي،  بما  الكينونة  عن  فصْلِه  أو  الواحد 
»الآخريّة  أشباحَ  منها  ويستخرجَ   )ógkon( كائنة  وِحدة 
شيء  »لا  اللاشيء:  مع  تستوي  التي  اللامتناهية  الجذْريّة« 
أي  الكينونة  يتجاوز  ما  إذن  ثمّة   .)Rien n’est( يكون« 
كما   )Levinas( ليفيناس  بعبارة   )autrement qu'être(
 Non pas être autrement,»يكون لا  الـ»ما  يتجاوز 
pasـmais) (16)(autrement qu’être. Ni non plus ne
 Le( في محاورة طيماوس khôra (χώρα( إنّه الخورا .êtreـ
Timée( أي النوعُ الثالث )triton ti( للكينونة الذي »يكون 
تعليلُه صعبًا ويُرى بضعف. إنّ النوع الجديد من الكينونة هو 
الوعاء، وهو متعّهد كل الولادات إلى حدّ ما«)١٧(. والخورا 
فلسفيًا  أما  المرتبة«،  الَمحلّ،  الموْضِع،  »المكان،  حرفيًا  يعني 
فهو »أكثر من فضاء هندسي، وإنّما حاضنة، رحِمْ، شيء ما 
يتحرّك دون نظام... إنّه مثال، مثال الآخر تحديدًا... فعدم 
لكل  قابلً  يجعله  الذي  الكيفيّ  واضطرابه  الخورا  استقرار 
شيء؛ فيُسمّى بذلك علّة هائمَة )cause errante(، هو ما 
يُقرّبه من الأبيرون ]اللامتناهي[... من مبدأ اللاتعيّ،  قد 
 .(L’idée de l’Autre)»(18) الآخر  مثال  من  وباختصار 
والخورا »مكان مجرّد غير متجانس« لا ينكشف ولا يُمكن 
يحضُ  أو  فيه  يكون  شيء  لا  لاشيء«.  هو  »مكانٌ  اختبارُه. 
إليه. »مكانٌ صحراوي قاحل، ضارب في القِدَم ولا يمكن 
أنّه بلا اسم،   )khôra( دريدا يقول عن .)تذكّره مطلقًا«)19
مجهول تمامًا، ويبقى عصيًّا على القول )indicible(. وهو لا 
 )τρίτων γένος( ثالث«  »جنس  بل  معقول  ولا  محسوس 
بل  للكينونة،  آخر  اسمٌ  هو  ليس  للتسمية)20(.  قابل  غير 
فخورًا   .)Derrida( دريدا  بعبارة   )Autre du nom(
التعريف  أداة  )nom propre( حتى  عَلَم  اسم  يرفض كل 

غير مناسبة لمقامِه. ينبغي تنكُيره على الدوام: »خورا وليس 
باديو »طمسَ كل ذلك عند أفلاطون« ساعيًا  الخورا«)21(. 
العظيم:  الخراب  مشهد  فوق  الهائمة  الأشباح«  »طرد  إلى 
 khôra ( في )بارمنيديس( والـógkon ِجَع( ogkoi فمع الـ
باديو  عاندَ  لقد  اسم.  كينونة ولا  ثمّة  ليس  في )طيماوس(، 
 l’autre dans( الكينونة«  في  »للآخر  ما  أثرٍ  في  تفكير  كلَّ 
 autrement( الكينونة«  »آخر  في  أو  دريدا  عند   )l’être

المؤثّر  التعديل  بواسطة  ليفيناس)22(، وذلك  qu’être( عند 

إليه سابقًا: من »لا شيء يكون« إلى »اللاشيء  الذي أشرنا 
اسم  هو  الفراغ  أو  اللاشيء  بأنّ  القول  ثمّ  ومن  يكون«. 
الجذْريّة«  »الآخرية  اختزال  أي  بالكينونة؛  الخاص  العلَم 
أخرى  بعبارة  يُسمّى.  لا  ما  وتسمية  الكينونة؛  جنس  إلى 
هذا  يُشكّل  هل  الفراغ«!   = »الكينونة  العينه:  إلى  العودة 
ا من  العِناد احتراسًا من الآخر الُمطلق الُمغاير للكينونة جذريًّ
بكينونة  القول  وهل  مجددًا)23(؟!  بالواحد  الاحتفاظ  أجل 
خارج  لها،  معنى  لا  عبارة  يُشكّل   )Être - rien( لاشيء 
ثمّة  هل  أم  كانت؟  خواص  أي  من  الُمطلق  الحرمان  معنى 
الفراغ)24(؟  أو  اللاشيء  لهذا  إسناده  يُمكن  صوفّي  معنى 
المعادلة  هذه  وفهم  استيضاح  على  بالطبع  الجواب  يعتمدُ 
الأنطولوجيّة المركزيّة التي أرساها باديو في كتابه »الكينونة 
والحدَث«، ومحاولة الإجابة عن أسئلة من قبيل: ما الفراغ؟ 
للكينونة؟  علم  اسم  يكون  أن  معنى  وما  يكون؟  وكيف 

وكيف له أن يتساوى معها صوريًّا؟

لغز الفراغ
الحديثَ  باديو  فلسفة  في   )Le vide( الفراغ  يفتحُ 
حكَمَت  التي  الأساسيّة  الخيارات  حول  مصراعيه  على 
عليها،  قامت  التي  الأسس  أو  به  الخاصّة  الأنطولوجيا 
توصّلت  التي  والنتائج  النظرية  غاتها  مسوِّ وضوح  ومدى 
باديو  نصّ  في  لغويةً  مراوغةً  ثمّة  أنّ  صحيح  هل  إليها. 
أن  يُمكن  معنى  كل  ممتنعًا  تجعلُ  الفراغ،  هذا  بخصوص 
يُعطى له؟ وهل الإقرار بـ »وجوده« بل جعلُه حجرَ الزّاوية 
نا إلى الواحد قسًرا؛ أي إلى الشّبح  لكامل الأنطولوجيا، يردُّ
الذي ظلّ باديو يهرب منه أينما حلّ؟ هل يكون باديو بذلك، 
في  وقعَ  أم  عليها  حَرِص  التي  الإلحاديّة  غايتَه  حقّق  قد 
مصْيدَة »الواحد« من حيث لم يحتسبْ؟ وحده فحصٌ شامل 
ومتأنٍ لنصوص باديو التي لا تخلو من صعوباتٍ، يُضاعفُ 
منها أسلوبُه الموجَز أحيانًا والُمبْهَم أحيانًا أخرى في الكتابة، 



23
ى الفراغ: علاقتُه  كفيلٌ بأن يميطَ اللثام عن هذا اللّغز المسمَّ

بالكينونة أولً، ومن ثمّ بمقولاتٍ أنطولوجيّة أخرى. 
آنفًا فصلً كاملً عن  المذكور  باديو في كتابهِ  لقد كرّسَ 
فهمٍ  سوء  كلَّ  د  يُبدِّ أن  أجل  من  الرابع(  )التأمّل  الفراغ 
طوال  حاضرةً  رئيسيةً  ثيْمةً  الأخير  هذا  ظلّ  فيما  حوله، 
الثاني(  )التأمّل  حصيلةَ  الفراغُ  كان  فقد  الكتاب.  فصول 
الشّائكة.  )بارمنيديس(  محاورة  وتحديدًا  أفلاطون،  حول 
إلى  عندَه  الجذريّ«  »الآخر  رفض  تحوّل  كيف  بيّنا  وقد 
إقرارٍ أنطولوجيّ بأنّ »اللاشيء يكون«. أي أنّ ثمّة كينونة 
اللاكينونة)25(  عن  تمييزها«  »ينبغي   )être-rien( لاشيء 
)non-être(. هل بقبولنِا بهذا التقابُل الجوهريّ بالنسبة إلى 
باديو، نكون حتمً أمام »لعبة فلسفيّة لغويّة« أو »رطانةٍ فاقدة 
بأنّ اللاشيء أو الفراغ »يكون«  للمعنى«)26(؟ لم يقلْ باديو 
 situation) ما  أمامنا في وضعيّةٍ  يمْثلُ  أو  أنّه يحضُ  بمعنى 
quelconque (. الفراغ الُمستدعى هنا، هو اللاشيء بالمعنى 
الحرفّي للكلمة. وعليه، »فلا جدوى من البحث عن ]هذا[ 
 le( المطروح  فهو  الشّعر«)27(.  أرهقَ  الذي  اللاشيء... 
أي  في  للمثول  القابل  غير  أو  حضور  كلّ  من   )soustrait
الأخيرة،  الحالة  هذه  في   .)L’imprésentable( وضعيّة 
»اللاشيء  فإنّ  هي،  حيث  من  بالوضعيّة  يتعلّق  عندما  أي 
الخاص بالوضعية« يُسمّى حينئذ »الفراغ«. اللاشيء يتعلّق 
بما هو شامل أما الفراغ فبما هو موضعيّ. والفراغ هو اسم 
علَمٍ محض )un pur nom propre( للكينونة، لا يُشير البتّة 
إلى هذا الشيء أو ذاك، بل إلى ما لا يُشار إليه أصلً، بل يوضَعُ 
 l’acte( فعل التّسمية هنا .ø une marque كعلامةٍ له فقط
de nomination( لم يتورّط في عودةٍ إلى »الانعطافة اللغوية« 
أو »التوجّه البنائي« الذي ناضل باديو طويلً ضدّهما: »أي 
في  ثمّة  للوجود«)28(.  مُستوْجبةً  التسمية  مجرّد  تكون  أنّ 
ى  المسمَّ ى، لا يعود معها  المقام هوّةٌ بين الاسم والمسمَّ هذا 
العادي الذي نعرفه. فـ»الفراغ لا يُشير إلى الواحد، كما أنّه 
ليس واحدًا ولا كثيًرا... ليس ثمّة هذا الفراغ الواحد، بل 
الَمحْض. »مجرّد  الكثير  اللاإتّساق«)29( أي  "فراغ" هو شبحُ 
التسمية« هي غير »التسمية المجرّدة«. ففي حين تُشير الأولى 
اختلاف  مؤشّ  أيَّ  الثانية  لنا  تُقدّم  لا  ى،  الُمسمَّ الواحد  إلى 
لكونهِ  له؛  علامةً  تكون  ما  على   )indice de différence(
الاسم  يبقى هذا  لذلك  كثيًرا.  واحدًا ولا  ليس  ذكرنا،  كما 
للكينونة )الفراغ( الذي تبدأ معه الأنطولوجيا لحظةَ إقراره 
ولا  ذاته،  إلى  سوى  يُشير  لا  فهو  الدوام«)30(.  على  »مُلغِزًا 

لـ اللاشيء. والكينونة  اسمٌ  إنّه  بنفسِه.  نفسِه  يُعلن إلا عن 
التي يكون الفراغُ أمارةً عليها، هي أيضًا ليست واحدًا ولا 
واختصارها  كـ»كثير محضْ«،  يمْثُل  ما  الكينونة هي  كثيًرا. 
بأنّ »الكينونة كثرةٌ لا يخلو من مُاطرة«)31(.  بالقول  أحيانًا 
 être en tant( كينونة  هي  بما  الكينونة  بين  فرقٌ  ثمّة 
qu’être( والأنطولوجيا التي هي العِلْمُ الُمفتَض للكينونة 
بما هي كينونة. فإذا كانت الكينونة بما هي، تقع خارج جدليّة 
يظلّ  لوجيا(  )الأنطو  الخاصّ  عِلْمَها  فإنّ  الواحد/الكثير، 
مربوطًا بهذه الجدليّة، بما أنّ هذا العِلْم يُمثّل الوضعيّة التي 
من خلالها تمثُْل )تَعْرِضُ( الكَثْرةُ الَمحْضة. وكل وضعيّة هي 
 (j’appelle situation ماثلِة  أو  معروضَة  كَثرةٍ  عن  عبارة 
فالكينونة  وعليه،   .toute multiplicité présentée)(32)

الحركة  لا  الهوهو؛  أو  »العينهُ«  ولا  »الآخر«  هي  ليست 
هنا  تُفيد  لا  الكينونة«   = »الفراغ  ومعادلةُ  السكون.  ولا 
مجرّد  بل  بينهما،   )identité commune( مشتركة  هويّة  أيَّ 
العاديّة  التّسمية  عن  الُمطلق  تمايزها  وضّحنا  مَضْة،  تسمية 
يُنظر  الُمسمّى  ما؛ حيث  داخل وضعيّة  تكون للأشياء  التي 
إليه هناك كـ»واحد«. هل تكون كينونة باديو بذلك، »جنسًا 
بأنّ  عرفنا  إذا  خصوصًا  أفلاطون،  خورا  غرار  على  ثالثًا« 
باديو يُردد مرارًا وتكرارًا، بأنّ الكينونة هي موْضِع الموْضِع 
)le lieu d’avoir lieu( مستعيدًا عبارةً لـ مالارميه. كما أنّ 
كموْضِع  أو  كوضعيّة  إلا  برأيه  مُكنةً  ليست  الأنطولوجيا 
انفسَح مجالُه انطلاقًا من موْضِع الموْضِع أي الكينونة الخورا. 
هل ثمّة استعادة هنا للفرْق الأنطولوجي عند هايدغر بين 
وكلّ  نفسه  الكينونة  فعل  بين  أي تحديدًا  والكينونة  الكائن 
إلى  ذلك  على  علاوةً  الالتفات  ينبغي  لكنْ  يكون؟  عنه  ما 
اسمٌ  هو  بما  الفراغ  الأول،  باديو.  دهما  حدَّ للفراغ،  معنييْ 
للكثير الَمحْض أي فراغ اللاإتّساق )الأثر الشامل(. والثاني، 
الفراغ الخاص بالأنطولوجيا بما هي وضعيّة مخصوصة، أي 

فراغ الإتّساق أو البُنية )الأثر الموضعيّ(. 
"Le rien est autant celui de la structure, donc 

de la consistance, que du multiple pur, donc de 
l’inconsistance. C’est à bon droite qu’on dit que 
rien ne se soustrait à la présentation, puisque c’est 
de son double resort, la loi et le multiple, que le 
rien est le rien"(33).

أنّه  نقول  اللامتّسقة  بالكَثرة  الخاص  الأول  الفراغ  عن 
»يكون« بما أنّه اسم العلَم الَمحْض لها. أما عن الفراغ الثاني 
الخاص بالكثرة الُمتّسقة أي بالوضعيّة وتحديدًا الأنطولوجية؛ 



 24
فنقول أنّه يوجد، لكنْ كموجود )existant( غير ماثلٍ داخل 
بوجهة  رهنٌ  وجودَه  أنّ  أي   .)imprésentable( الوضعيّة 
دون  من  فيها،  موجودًا  تحتَسِبُه  التي  نفسها  الوضعيّة  نظر 
أن يكونَ ماثلً كحدٍ )un terme( من حدودها. والسؤال 
الذي يُطرح هنا: ما نوع هذا الوجود للفراغ؟ وكيف يُبرهَنُ 
»ليس  إذ  الأول؟  المقام  في  وجودَه  يجعل  الذي  وما  عليه؟ 
هناك من سبب« كي يزعمَ الفراغ لنفسه الحقَّ في الوجود على 
غيره)34(. للإجابة عن هذه الأسئلة يجب الانطلاق من المبدأ 
الآتي: أنّ ما لا يُمكن البتّ فيه )l’indécidable( يجب إقرار 
الفراغ  إلى  ينظر  باديو  أنّ  عرفنا  ما  وإذا  أكسيوميًا.  وجوده 
صار  فقد  كذلك،  بوصفه  الأنطولوجيّة  الوضعيّة  داخل 
الُمطلَقة على كلّ الأشياء الأخرى.  لإقرار وجوده الأولويّة 

"Le rien nomme cet indécidable de la 

présentation [الوضعية] qui est son imprésentable, 
distribué entre la pure inertie domaniale du 

multiple [اللامتّسقة] et la pure transparence de 
l’opération d’ou procède qu’il y ait de l’un 
.(35)"[المتّسقة]

أن  يُمكنها  لا  باديو  نظر  في  الأنطولوجيا  فإن  وعليه، 
تكون شيئًا آخر غير نظريّة في الفراغ، ومن ثمّ لا يجب عليها 
إقرار أي حدود أخرى غير الفراغ، على نحو أكسيوميّ)36(. 
  (L’ontologie ne peut donc.الفراغ هو الموجود الوحيد
وقد   .compter comme existant que du vide)(37)

فَهِمَت المدرسة الذريّة اليونانيّة هذا الأمر نسبيًّا، حين أقرّت 
بوجود الفراغ كمبدأٍ أوّل بمعيّة الذرّات )Atomes(، لكنهّا 
للكينونة  ثانيًا  مبدأً  الأخيرة،  هذه  في  رأت  عندما  أخطأت 
القدماء  الماديّين  بهؤلاء  الأجدر  كان  فيما  كينونة،  هي  بما 
الفراغ  مُتْلفة من  الذرّات بوصفها تركيباتٍ  ينظروا إلى  أن 
وبما   .)composition du vide lui-même( نفسه)38( 
بما   )indiscernable( للتمييز  قابلٍ  غير  يظلّ  الفراغ  أنّ 
لكونه  فيها؛  الأخرى  الحدود  عن  الوضعيّة  داخل  حدٌّ  هو 
 son advenue( ليس واحدًا ولا كثيًرا، فإنّ مجيئَه التدشيني
فعل  خلال  من  فقط  سيكون  الوضعيّة  إلى   )inaugurale

طبعًا  التشديد  مع   .(l’acte de nomination)(39) التسمية 
من  مطروحًا  يبقى  ما  يُسمّي  إنّما   )∅( الاسم  أنّ  على 
شيء  وجودَ  هنا  نستنتج  لا  إنّنا  فيها.  ماثلٍ  وغير  الوضعيّة 
تمامًا:  العكس  على  بل  اسمه  إعلان  مجرّد  من  انطلاقًا  ما 
الكَثرة  أي  مسبّقًا  إقرارُ وجودِه  تمّ  قد  لما  ا  اسمً خاصًّ نضعُ 

اللامتّسقة التي يُسمّيها الفراغ داخل الوضعيّة. هل في ذلك 
»ليس  الله  أنّ  إذ  تحديدًا؟  والإسلامي  الديني،  بالَمنطْقِ  شَبَهٌ 
فإنّه  الكائنات. وعليه،  أنّه ليس أحدًا من  كمثلِه شيء« أي 
في  لكنهّ  كانت.  مهما  وضعيّة  كل  داخل  شيء«  »لا  بمثابة 
الوقت نفسه يأتي إلى كل وضعيّة من خلال التلَّفُظ الَمحْض 
الفعلَ  بذلك  يُشكّل  الذي  الكثيرة(  بأسمائه  )أو  باسمه 
مخصوصة،  بمكانةٍ  يحتفظُ  إنّه  لوجوده.  التدشيني  الوحيد 
الذي  اسمه  بواسطة  وضعيّة  كل  داخل  التعبير،  جاز  إذا 
إنّه موجود وغير موجود. هل نقول  ي انطراحَه منها.  يسمِّ
إذا  آن واحد؟  للوضعيّة ومتعاليًا عنها في  أيضًا: محايثًا  عنه 
كانت هذه الُمماثَلة صحيحة بمعنى ما، فإنّ الكينونة بما هي 
كينونة ستُمثّل الله، أما الفراغ فسيُمثّله اسم الله. بالطبع، فإنّ 
ما يُبقي هذه الُمماثلة في دائرة الجزئيّة، هو كون الله في الدين، 
 L’Un( الكينونة  واحد  هو  السّلبي،  اللاهوت  في  وتحديدًا 
de l’être( أو الآخر الُمطلق )L’Autre absolu(، بينما باديو 

قد قرر، ومنذ البداية، بأنّ »الواحد لا يكون«؛ لأنّ العصَر 
في رأيه ظلّ »وفيًّا« لنيتشه في تحقيق أو تفعيل عبارتهِ الشهيرة 

التي أعلن بها »موت الله«! 

الفراغ المستحيل
لا يكتفي باديو بعرْضِ أفكاره والدفاع عنها بل يذهب 
إلى أبعد من ذلك. إنّه يبحثُ عن هذه الأفكار وعن بذورها 
الكبار )أفلاطون، أرسطو،  الفلاسفة  الأولى عندَ غيره من 
من  وهايدغر(  هيغل  روسو،  سبينوزا،  لايبنتز،  ديكارت، 
فرضيّات  فيها  تتحرّى  لنصوصهم،  تأويليّة  قراءةٍ  خلال 
صحّ  إذا  الفلسفي«  »اللاوعي  في  قابعةً  أو  مطموسةً  بقيَت 
الذي  الأمرُ  بعد،  للفحص  برأيِه  تخضعْ  لم  أي  التعبير؛ 
الثيْمات  تُلامسَ  أن  أجل  من  الأصلي،  سياقِها  عن  يُرجُها 
تضعَ  أن  شأنِا  من  قراءةٌ  باديو)40(.  يطرحها  التي  نفسها 
الفيلسوف الذي تتناوله أمام »نقطة الُمحال« الخاصّة بفكره 
)son impossible propre (، يقترب في حال زُحزح عنها، 
من النقطة التي يقف عندها باديو. ما الذي يريدُه إذن من 
الحوار مع أرسطو بشأن الفراغ؟ ربَّ سؤال لن يجد إجابته 
باديو، والتي  اعتمدها  التي  القراءة  الحاسمة سوى في هذه 
 symptomatic( »أعراضٍ«)41(  على  يدها  تضعَ  أن  تُاول 
ره  reading( كامنة في فلسفات الآخرين، تومىء إلى ما فكَّ

هو شخصيًا. فإذا كان أرسطو قد أكّد في الكتاب الرابع من 
من  يفتقد  لأنّه  الطبيعة؛  في  الفراغ  استحالة  على  )الفيزيقا( 



25
 ،)concevable( وجهة نظره، لكينونةٍ تكون قابلةً للتصوّر
سواء على نحو منفصل أم غير منفصل؛ فإنّ المهمّة الواجبة 
الأنطولوجيّة«  الضعف  »نقطة  اكتشاف  باديو، هي  نظر  في 
الكامنة داخل الأجهوز الأرسطيّ التي جعلته يُنكر بالُمطلق 
وجود الفراغ)42(. ومن ثمّ بيان أنّ هذا الإنكار أو الرفض 
بدل  للفراغ  هو  وضعه  الذي  نفسه  المفهوم  على  يشهد  إنّما 
دفعَ  »منطقيةً«  أسبابًا  أنّ  المعلوم  فمن  ضدّه.  يقف  أن 
في  الطبيعيّ  الُممْكن  دائرة  خارجَ  الفراغ  أرسطو  بواسطتها 
الموْضِع  هو  إليه  بالنسبة  فالفراغ  العادية.  الحسيّة  التجربة 
 le lieu dans lequel rien n’est) الذي لا يكون فيه شيء
إلّ   .τὸ κενὸν τόπος εἶναι ἐν ᾧ μηδέν ἐστι)(43)

على  تشهدُ  أرسطو؛  عند  له  وجود  لا  هذا  مثل  موضعًا  أنّ 
الفراغ  كان  لو  إذ  للأجسام.  الطبيعيّة  الحركةُ  برأيه  ذلك 
يعني:  الفراغ  أنّ  ذلك  الحركة.  بذلك  لامتنعت  موجودًا 
 ،)l’in-finité( اللانهائية   ،)l’in-différence( السيّانيّة 
اللاقياس )la dé-mesure(. ربَّ تعيّنات ثلاثة تقفُ عائقًا 
طبيعية  كينونة  كل  رفض  إلى  بأرسطو  حَدَت  الحركة،  أمام 
للفراغ )tout être naturel au vide(. لكن هل يُمكن أن 
 un être non( )44(إذْ ذاك »كينونةٌ غير طبيعية«؟ له  تكون 
بينما  أيّ فرْقٍ،  الفراغ بما هو، لا ينطوي على  إنّ   .)naturel
التفريق  هذا   .)différenciation( تفريقًا  الحركة  تقتضي 
يسمّيه أرسطو الموْضِع )le lieu( حيث يتحرّك الجسم. كما 
عندَه  هما   )l’illimité )اللامحدود  واللامتناهي  الفراغ  أنّ 
  (le non-étant (45)شيء واحد. اللامتناهي هو اللاموجود
 la présentation( أي انعدام المثول نفسه μή ὄντος τόν)
الشيء  يظهر  خلاله  من  الذي  الحدّ  بانعدام   )elle-même
هناك  فرْق  ثمّة  فليس  وعليه،   .(son limite πέρας)(46)

شيء  لا  أنّ  بما  لامتناهية،  حركةً  بوصفها  إلّ  حركة  ولا 
ا لها. فما أثبتَه العلمُ الحديث حول  فارقًا يُمكنه أن يضع حدًّ
ل »مُالً أنطولوجيًا«  صحّة هذا الاستنتاج الُمستبْعَد، قد شكَّ
واللامتناهي،  الفراغ  بين  التماهي  هذا  أرسطو!  نظر  في 
الفراغَ خارجًا عن  أنّ أرسطو وضعَ من خلاله  باديو  يرى 
قابلٍ  غير  شيئًا  منه  جاعلً   ،)hors situation( وضعيّة  كلّ 
عن  الفائض  هو  بذلك  الفراغ  فيكون  فيها)47(.  للمثول 
 l’excès sur( للتفكير  قابلة  بما هي كينونة طبيعية  الكينونة 
 .)l’être comme disposition pensable et naturelle
بعبارة أخرى، الفراغ فائضٌ عن الحدّ الُملازم لكل وضعية 
)طبيعية(، الأمر الذي يحرِمُه حتمً من أن يكون له كينونةٌ. 

كما أنّ سيّانيتَه تمنعُه كذلك من أن يَفرُقَ عن نفسه، كي يكون 
ثمّة وِجهة أو مقْصَد للجسم المتحرّك فيه، ما يُبطل الحركةَ 
ك جسمٌ ما في الفراغ، فستكون له  داخله تمامًا. وإذا ما تحرَّ
سرعةٌ لامتناهية، بما أنّ مقاومةَ الموْضِع فيه تساوي صفرًا، 
يعني فعليًا إنهيار كل قياس للحركة. والحركة  الذي  الأمر 
ثمّة  يكون  لا  أن  بحركة.  ليست  قياسُها  يُمكن  لا  التي 
فراغٌ إذن )le vide n’est pas( برأي أرسطو، هي »نتيجة 
متماسكة«)48( في نظر باديو، إذا ما فهمنا من كلمة »يكون« 
)être( النظام المحدود للمثول، وتحديدًا الطبيعي منه. ففي 
يُصبح  فإنّه  ما،  داخل وضعية  الفراغ  فيها  يُسمّىَ  مرّة،  كل 
أنّه يجلُبُ اللاإتّساق  بذلك، فائضًا عن تلك الوضعية، أي 
الحركة،  لاوِجْهَة  للأجسام،  اللامتناهية  السرعة  إليها: 
أرسطو  أنّ  إلا  تصيبُها.  التي  الحدّ(  )غياب  واللامحدودية 
أنّ  الفراغ عبارةً عن نقطة؛ بما  قد استبعدَ فرضيةَ أن يكون 
 le( الملموس  الجسم  امتداد  تستوعب  لا  اللاممتدّة  النقطةَ 
عزْلِ  على  عَمِلَ  العكس،  على  بل  فيها.   )corps tangible

هذه الفرضية بالقول:
"Absurde (hors-lieu) que le point soit vide". (49) 
(Ἄτοπον δὲ εἰ ἡ στιγμὴ κενόν(50))

ر  يُفكِّ أن  من  باديو،  برأيه  يتمكّن،  لم  أرسطو  أنّ  ذلك 
»مستحيلُه  يكْمُن  بالضبط  هنا  الموْضِع.  عن  بمعزل  الفراغ 
رَه أو يقوله. ما يظلّ خارجًا  الخاصّ«. ما لا يُمكن له أن يُفكِّ
أنّ  باديو  يرى  أيضًا،  وهنا  له.  ملامسَتهِ  رغم  قولهِ،  عن 
دورَه حاسمٌ في قول ما لمْ يقلْه المعلّم الأول، متخطيًّا »نقطة 

المستحيل« الأرسطيّة، بخصوص مسألة الفراغ: 
"Le vide, dès lors qu’inlocalisable (ou hors-

situation) ait a être pensé comme pur point…
c’est la solution ontologique véritable…le 
vide est le point d’être imprésentable de toute 
présentation…qu’il faille penser, sous le nom de 
vide, le hors-lieu dont tout lieu-toute situation 
- se soutient quant à son être.Que le sans-lieu 
(Ἄτοπον) signifie l’absurde fait oublier que le 
point, de n’être pas un lieu, peut justement pallier 
les apories du vide. C’est parce qu’il est le point 
de l’être que le vide est aussi presqu’être qui 
hante la situation où l’être consiste.L’insistance 
du vide in-consiste comme délocalisation"(51). 

الفراغ،  أمام فلسفة أرسطو في مسألة  انسدادَ الأفق  إنّ 
والإحراجات التي أوقَعَت نفسَها فيها عند افتراض وجوده 



 26
إنكار  إلى  المطاف  نهاية  أدى في  ما  الطبيعية،  الوضعيات  في 
قبول  خلال  من  تفاديه،  باديو  برأي  مقدورًا  كان  كينونته، 
خارج  موضِعًا(  )وليس  نقطةً  الفراغ  يكون  أن  فرضيّة 
على  الوضعيّةَ  تطاردُ  لكنهّا  فيها،  ماثلةٍ  غير  الوضعيّة، 
كَثرَتها  إلى  وتجلُبُ  الأخيرة،  هذه  كينونةُ  حيث  الدوام، من 
اتّساقها  نظام  ب  يُرِّ الذي  اللاإتّساق  مرّة،  كلّ  في  المتّسقة، 
الشبح  هو  المعنى  بهذا  الفراغ  يغلّفُها(.  الذي  الواحد  )أي 
أو شبه ـ الكينونة الـ )presqu’être( الذي لا يوجد سوى 
الموْضِع«  عن  كـ»إزاحة  أو  نفسها،  للكينونة  محضْ  كاسمٍ 
القبول،  هذا  لكنّ  الوضعية.  داخل   délocalisation

بالنسبة إلى باديو، كما صار معلومًا لدينا، على قرارٍ  يتوقّف 
أنطولوجي أساسي في »أنّ الواحد لا يكون«. ربَّ قرارٍ يرى 
الفراغ  لمسألة  أنطولوجيًا«  »حلً  يُقدّم  بأن  كفيل  أنه  باديو 
التي طرحها أرسطو في كتابه »الطبيعة«، من غير أن يتمكّن 

من الوصول بها إلى حلِّ معقول ومُرضٍ أنطولوجيًا. 

الأنطولوجيا كوَضْعيّة
على غرار كانط الذي بحثَ عن شروط إمكان الميتافيزيقا 
عمومًا في »نقد العقل المحض« وفي »مقدّمة لكل ميتافيزيقا 
مُقْبلة يُمكن أن تصيَر علمً«، سيتحدّث باديو عن »الشروط 
القبْليّة لكل أنطولوجيا مُكنة«. الأنطولوجيا بما هي خطابٌ 
 un discours sur) l’être en حول الكينونة بما هي كينونة
إذن  أنطولوجيا  لدينا  تكون  أن  يُمكن  لا   .)tant qu’être

 ("L’ontologie si elle »وضعية«!  عن  عبارةً  تكن  لم  إن 
ثمّة إلاّ  أنّه »ليس  (existe est une situation"(52). ذلك 
وضعيّات«)il n’y a que des situations( )53(. لكن ما 
أن  الأنطولوجيا  على  لماذا  ذلك؟  من  باديو  يقصدُه  الذي 
بنا  يجدر  أسئلةٌ  أولً؟  الوضعيّة  هي  وما  وضعيّة؟  تكون 
باديو. كما يتطلّب  إذا أردنا أن نفهمَ فلسفة  التوقّف عندها 
بدأنا  التي  والكثير  الواحد  جدليّة  إلى  العودة  إجاباتِا  بيانُ 
بها هذا الفصل، وبلورتِا على نحو أوضح وأكثر تفصيلً. 
كان باديو قد توصّل انطلاقًا من فرضيّة »الواحد لا يكون« 
التي عمِلَ على قراءة محاورة »بارمنيديس« على هدّيها، إلى أنّ 
الخالية من  اللامتّسقة أي  الكَثرة  الكَثرات:  نوعيْ من  ثمّة 
تمامًا  الواحد  الخالية من  المتّسقة غير  والكَثرة  تمامًا؛  الواحد 
بة من وَحَدات عدّة. وقد عرَفنا أنّ الكينونة بالنسبة  بل المركَّ
إلى باديو هي على جِهة الكَثرة الأولى بينما الوضعيّة على جِهة 
لها،  تعريفه  وفقَ  الوضعية  أنّ  معنا  تبيّ  كما  الثانية.  الكَثرة 

بالضرورة.  متّسقة  ماثلة، تكون  أو  كَثرة معروضة  كلّ  هي 
وقد جرى التمييز بين الكينونة بما هي كينونة والأنطولوجيا 
التي هي علم الكينونة. الكينونة تقعُ خارجَ جدليّة الواحد 
والكثير بينما الأنطولوجيا متعلّقة حتمً بهذه الجدليّة. وعليه، 
الأنطولوجيا  أما  لها،  وضعيّة  لا  الكينونة  بأنّ  القول  جرى 
بلا  الذي  الَمحْض  الكَثير  فيها  يَمْثلُ  محدّدة،  وضعيّة  فهي 
واحد. كل ذلك سبَق لنا أن ذكرناه وعرضنا لبعض حيثيّاته، 
بهذه  نأتَي  أن  الآن  فالمطلوب  لذلك،  أوسع.  إطار  في  لكنْ 
العروض  الوضعيّة،  اللامتّسقة/المتّسقة،  )الكَثرة  المفاهيم 
أو المثول( إلى إطارها الخاصّ أو سياقها الطبيعي من أجل 

الإضاءة على الأنطولوجيا كما يفهمها باديو. 

العروض/المثول
أو  العروض  هو:  مركزيّ  مفهوم  مع  ستكون  البداية 
المثول )la présentation(. لا يقدّم باديو تعريفًا صريًحا له 
بل يستخدمه على الفور منذ المقدّمة في »الكينونة والحدَث« 
بذاته  واضحٌ  مفهومٌ  هو  كأنّما  تحديدًا،  الأول  والفصل 
يطرح  أو  مشكلات  أيّ  ثمّ،  من  يُثير  ولا   ،)va de soi(
سيستامِه  داخل  من  معلَّقة  إجاباتها  تبقى  تساؤلاتٍ،  باقةَ 
هذا  فيها  يَردُ  التي  الأولى  المرّة  نفسه)54(.  الأنطولوجي 
الحديث  سياق  في  يأتي  المذكور،  الكتاب  مقدّمة  في  المفهوم 

عن الرياضيات بوصفها الأنطولوجيا. 
“Les mathématiques ne présentent, au sens 

strict, rien, sans que pour autant elles soient 
un jeu vide, puisque n’avoir rien a présenter, 
hormis la présentation elle-même, c’est- a- dire 
le multiple”(55). 

الافتراق  تحديد  سياق  في  لكنْ  نفسِها،  المقدّمة  وفي 
»القُرْب  قِبالة  في  باديو  يطرح  هايدغر،  عن  الأساسّي 
الانطراحي  البُعْد  يُسمّيه  ما  للكينونة،  الشّعري« 

للأنطولوجيا الذي يستَبْعد كلَّ عروضٍ أو مثول. 
“A la séduction de la proximité poétique… 

j’opposerai la dimension radicalement 
soustractive de l’être, forclos non seulement de la 
représentation, mais de toute présentation. je dirai 
que l’être, en tant qu’être, ne se laisse d’aucune 
facon approcher, mais seulement suturer dans son 
vide a l’âpreté d’une consistance déductive sans 
aura.”(56).
الواحد  مسألة  لبحث  الُمخصّص  الأول  الفصل  في  أما 



27
للأنطولوجيا،  القبْليّة  الشروط  إحدى  بوصفها  والكثير 
حجرَ  منه  جاعلً  المفهوم،  هذا  ذكر  في  يُسْهِب  باديو  فإنّ 
الأول،  الاقتباس  الكَثرة.  أنواع  بين  التمييز  في  الأساس 
يؤكد بأنّ الرياضيات لا تعرِض شيئًا محدّدًا أي هذا الشيء 
أو ذاك بل إنّا تعرِضُ العروضَ نفسه؛ أي الكثيَر الَمحْض. 
الانطراحي  البُعْدَ  أنّ  على  د  فيُشدِّ الثاني،  الاقتباس  أمّا 
منيعًا  ا  سدًّ يقف  كينونة(  هي  بما  )الكينونة  للأنطولوجيا 
معروضةً  لجعلِها  محاولة  كل  أو  للكينونة  تمثُّل  كل  بوجه 
للوهلة  العروْضَ  فإنّ  وعليه،  ما.  وضعيّة  ضمن  ماثلةً  أو 
يسأل  هنا  من  الفكر.  أمام  يحضُ  أو  يمثُل  ما  هو  الأولى 
أم  أمامنا، هو كثيٌر  الُمحْضَ(  المعروض )أو  باديو: هل هذا 
هو  المثول  أو  العروْض  نظامُ  هل  أخرى:  بعبارة  واحد؟ 
كثيٌر أم واحد؟ ثمّة أطروحتان متناقضتان: إنّ »ما يعْرِضُ 
أمامنا  نفسه  يعْرِض  »ما  إنّ  كثير«؛  أساسًا  هو  أمامنا  نفسه 
تبادليّة  إنَّ  الصحيحة؟  الأطروحة  أيّما  واحد«.  أساسًا  هو 
)réciprocité( الواحد والكينونة تضمنُ على نحوٍ لا يخلو 
من إحراج فلسفيّ صحّةَ الأطروحة الثانية التي عَمِلَ لايبنتز 
 ce qui n’est( واحدًا«  ليس  ما  يكون،  »لا  تأبيدِها:  على 
pas un être n’est pas un être(. لكن قبول ذلك، يعني 
نفيَ الكثير، الأمر الذي يَنبْذُه الفكر؛ إذ أنّ ما هو معروضٌ 
الواحد.  ونفي  الكثير  قبول  علينا  إذن،  كثير.  هو  أمامنا، 
يكون  لا  الكثير  أنَّ  إذ  أيضًا؛  النتيجة  هذه  يَنبْذُ  الفكر  لكنّ 
معروضًا كـ »كثرة« إلاّ في حال النظر إليه من خلال الواحد 
نُبسّطه  الأمر،  لتوضيح  كواحد)57(.  احتسابه  بالأحرى  أو 
نظرنا  لو   )un étant( أمامنا النحو الآتي: كل موجود  على 
المنزل،  الطاولة، هذا  لنا كشيءٍ واحد: هذه  يبدو  إليه، فهو 
le) compte- »ة... إلخ. هذا »الاحتساب كواحد هذه الذَرَّ
من  أمامنا.  الموجود  مثول  أجل  من  ضروريّ   .)pour-un
جهة ثانية، لو نظرنا إلى هذا الشيء »الواحد« نفسه، فسنجَِدْ 
صغرى  وحدات  من  مؤلف  أنَّه  أي  كثيٌر؛  الحقيقة  في  أنّه 
لامتناهية. لا يشذّ عن هذه الواقعة شيء. وعليه، فإنّ الكَثير 
 le multiple est le régime هو نظامُ مثول الأشياء أمامنا
de) la présentation(، أمّا الواحد )الذي لا يكون( فليس 
 l’un est au regard( سوى أثرٍ لعمليّة الاحتساب كواحد
de la présentation un résultat opératoire(. إنّ هذه 
العملية )أي الواحد ـ الأثر( هي شرطُ إمكان مثول الكَثرة 
كَثرة تشذّ  أمامنا، ذلك لأنّ كثرةً بلا واحد أي محضْة، هي 
 )intuition( ٌعن كل عروض أو مثول. إذ ليس ثمّة حدس

أو تمثّلٌ لدينا، لكَثرةٍ من هذا النوع أي للكثير بما هو كثير. 
لذلك، الأنطولوجيا هي الرياضيات في نظر باديو؛ لأنّ هذه 
الأخيرة هي وحدها من تستطيع تفكير هذه الكَثرة )نظرية 
فرضيةً  تظلّ  يكون«  لا  »الواحد  فرضيّة  إنّ  المجموعات(. 
في  لكنْ  باديو،  إلى  بالنسبة  أنطولوجيًا  قرارًا  أي  أساسيةً 
 il( »مقابل ذلك، من الصحيح عندَه القول بأنّ »ثمّة واحد
y a un( أو بالأحرى، »ثمّة« فقط )il y a(. هذا »الواحد« 

يوجَد كما قلنا كعمليّة )opération( فحَسْب. لكنّ السؤال 
يَعْرِضُ  الذي  ما  أو  أمامنا؟  يمثُل  الذي  ما  الآن:  الأساسي 
المثول  إلى  يأتي  الذي  هذا  ما  أخرى،  بعبارة  علينا؟  نفسَه 
الكينونة)58(  إنّا  الإجابة:  في  باديو  يتردّد  لا  العروض؟  أو 
بما  الكينونةَ  أنّ  بَيْدَ   .)l’être est ce qui se présente(
هي، ليست واحدًا ولا كثيًرا. ليست واحدًا، أولً لأنّ هذه 
فرضيّة الأنطولوجيا المركزيّة، وثانيًا، لأنّ عمليّة الاحتساب 
وليس  العروض  أي  بالمثول  حصًرا  تتعلّق  إنّما  كواحد، 
بالكينونة. وهي ليست كثيًرا أيضًا، لأنّ الكثيَر ليس سوى 
نظام المثول فقط. بعبارة دقيقة: لا تكون الكينونةُ كثرةً إلا 

حينما تأتي إلى العروض أو المثول)59(. 
كَثرة«،  هي  »الكينونة  القول:  أنّ  إلى  أشرنا  أن  سبَق 
فإيرادُه  ثمّ،  ومن  »مخاطرة«،  على  باديو  نظر  في  ينطوي 
البُعْدُ  يكمُن  هنا،  كبير.  تجوّزٌ  فيه  الفلسفي،  النصّ  في 
القابلة  الكينونةُ غير  تأتي  لكن كيف  للكينونة.  الانطراحي 
وما  أصلً؟  تأتي  ولماذا  المثول؟  أو  العروْض  إلى  للمثول 
أن  بعد  لاحقًا  إليها  سنرجِع  أسئلةٍ  ربَّ  بها؟  يأتي  الذي 
عَ القِطَعَ الباقية من الصورة الكبيرة لأنطولوجيا باديو،  نُجمِّ
وتحديدًا إلى نوعيْ الكَثرة عندَه، وعلاقتهما بالمثول من جهة، 
أن  المقام  هذا  في  يفوتنا  ولا  ثانية.  جهة  من  وبالوضعيّة 
 deux( نسترجعَ النتائج السّابقة التي عرَضنا لها: ثمّة كَثرتان
 )inconsistante( اللامتّسقة  الكَثرة   .)multiplicités

واحد  بلا  هي  الأولى   .)consistante( المتّسقة  والكَثرة 
الأثر«  »الواحد  بمعيّة  فهي  الثانية  أمّا   ،)sans-un(
)l’effet-un(. الكَثرة المتّسقة هي التي يكون لها ثمّة مثولٌ 
فعلّي )présentation effective(؛ يُسمّيه باديو »الوضعية«. 
أما الكَثرة اللامتّسقة، فلا مثول لها ولا وضعيّة. لذلك فهي 
الكينونة، التي لا يُمكن لها أن تعرِضَ نفسها بما هي كينونة، 

رغم أنّا تكون متضمّنةً في كل ما يعرِضُه مثولٌ ما.
“"l’être" soit compris dans ce que présente 

toute présentation.one ne voit pas qu’il puisse se 



 28
présenter en tant qu’être”(60). 
هذه الكثرة اللامتّسقة لا يمكن للفِكر أن يقبضَِ عليها؛ 
فيه،  ر  الُمفكَّ للمعقول  معيّنة  وضعيةً  يتطلّب  التفكير  لأنّ 
حيث  كواحد"،  "احتساب  عملية  أو   structure بُنيْة  أي 
بذلك،  إنّا  للعدّ)61(.  وقابل  ومتّسِق،  معروض  كثيٌر  ثمّة 
 horizon فكرية  بُنيْة  كل  عن  خارجًا  يظلّ  كينونة"  "أفقُ 
بأنّ  باديو  يقول  فعندما  وعليه،   .d’être insaisissable
الكينونة ليست كثرةً، إنّما يقصِد بذلك، الكثرةَ التي تكون 
هي  )المتّسقة(  الكَثرة  فهذه  الوضعية.  كثرةَ  أي  معروضةً 
الواحد والكثير.  العروض، وهي تخضع حتمً لجدليّة  نظامُ 
اللامتّسقة  الكَثرة  عن  مطلقًا  تمييزًا  تمييزها  ثمّ،  من  وينبغي 
فكر،  كل  وخارج  الجدليّة،  تلك  خارج  أساسًا  تقعُ  التي 
جاز  )إذا  الكَثرة  هذه  شتاتَ  يلمَّ  أن  يُمكنه  ما  بمعنى  أي 
 figure d’objet pour التعبير( تحت شكل موضوع للفكر
إنّا  واحد.  بلا  كثرة  أو  محضة  كَثرة  أنّا  ذلك   .la pensée
أي   L’un الواحد  لتغييب  الأساسي  التجلّي  أخرى،  بعبارة 
أنطولوجيا  قامت  عليها  التي  يكون"  لا  "الواحد  لفرضية 

باديو )الرياضيّة(. 
بوصفه  يكون  "واحدًا"  إذن  يفترض  مثول  كل  إنّ 
مثول  كل  شرط  هو  الواحد  هذا  احتساب.  لعملية  نتيجةً 
 "le régime نفسه  المثول  من  الُممكن  نظام  بالأحرى  أو 
 .du possible de la présentation elle-même"(62)

يولّد  أن  شأنه  من  الذي  كواحد  الاحتساب  فإنّ  وبذلك، 
يقِفُ  الخاصّة،  بُنيْتَها  يمنحُها  أنّه  خلال  من  متّسقة  كثرةً 
والكثرة  )المتّسقة(  لدَة  الموَّ الكثرة  هذه  بين  الوسط  في 
 le non واللاواحد  النتيجة،  ـ  الواحد  بين  أي  اللامتّسقة. 
دة،  بُنيْة محدَّ un -. وبما أنّ الأشياء كما هي ماثلة أمامنا، لها 
الكَثرة اللامتّسقة أي  التفكير في  فإنّ  أي واحد خاصّ بها، 
بأثرٍ رجعي  تفكيًرا  أن يكون  إلاّ  يُمكن  بلا واحد، لا  التي 
أنّ  التي نقرّ بها  النقطة  rétroactivement، أي انطلاقًا من 
الواحد لا يكون. أي بالإجابة عن السؤال: ما الذي يكون 
قبلَ أن نأتي بواحد البُنيْة أي الواحد الذي هو نتيجة لعملية 
الاحتساب؟ والجواب الحاسم عند باديو، هو طبعًا: الكَثرة 
بلا واحد أي الكثرة اللامتّسقة. هذه الكَثرة هي حقيقة كل 
 ،la pur présentation الَمحْض  المثول  أي  هو  بما  مثول 
 rétroactivement"واحد ـ  كـ"لا  رجعي  بمفعول  الُمدرَك 
appréhendée comme non-une dès lors que l’être-
 .structuré َْوليس المثول بما هو مُبني un est un résultat

ويُطلق باديو على هذه الكَثرة اسمً آخر هو: الكَثرة الهامِدة 
الكثرة  مقابل  في   multiplicité d’inertie العاطلة(  )أو 
نتيجة  التي هي   multiplicité de composition التركيبية 
اسم  غرابة  ورغم   .effet de la structure البُنيْة  أثر  أو 
باديو  نظر  في  يُشير  ربما  هنا  "الهمود"  فإنّ  الأولى،  الكثرة 
الاحتساب  عملية  عن  بمنأى  زالت  ما  الكَثرة  هذه  أنّ  إلى 
لقصورها  متروكة  بذلك،  وكأنّا  للبُنيْة؛  الُمنتجِة  كواحد، 
لها)63(  بُنية  لا  الَمحْضة  فالكينونة  البُنيْة.  توليد  عن  الذاتي 

"il n’y a pas de structure de l’être". 

من اللاإتّساق إلى الإتّساق
الصّلة  عن  أعلاه،  المطروحة  الأسئلة  إلى  بالعودة  لكنْ 
التي بين الكَثرة اللامتّسقة والكَثرة المتّسقة، أو بين الكينونة 
 présentation الواحدي  والمثول  للمثول،  القابلة  غير 
تنجح،  لم  باديو  أنطولوجيا  فإنّ  الوضعية،  في   unaire la

برأي البعض، في تخريج هذه "الصّلة الضرورية"، ما جعلها 
في نظرهم "غير ناجزة بعد")64(. هل نحن مرةً أخرى، أمام 
فرْقٍ أنطولوجي على غرار فلسفة هايدغر، يجعل من الكثير 
الَمحْض والاحتساب كواحد نظامَيْ مختلفَيْ، يتعلّق الأول 
بالأنطولوجيا بينما الثاني يتعلّق بالفينومينولوجيا)65(؟ أم أنّنا 
أمام فرْقٍ أنطولوجي "جديد" داخل الكينونة نفسِها، هو في 
 une différence ontologique مُضاعَف"  "فرْق  الحقيقة 
 l’Un هايدغر  عند  الكينونة"  "واحد  يَقسُم   au carré

خلال  من  والإتّساق(،  )اللاإتّساق  اثنيْ  إلى   de l’être

المعروف  من  يكون)66(؟  لا  الواحد  الأفلاطوني":  "القرار 
في  يرَ  لم   l’univocité بالتواطوء  تمسّك  الذي  دولوز  أنّ 
نفسه  الماديّ  الإتّساق  سوى  محضة،  كَثرة  هي  بما  الكينونة 
شكل  تحت   son hic et nunc والآن  الهنا  في  يَظْهَر  الذي 
هي  التي  السيمولاكرات  أنّ  إذ  forme unitaire؛  الوحدة 
الافتراضية  للكَثرات   actualisation )تحييْنات(  ترهينات 
multiplicités virtuelles، إنّما لها عندَه، كينونةٌ واقعية)67(. 

بين  دولوز،  فلسفة  في  أنطولوجي  فرْق  ثمّة  فليس  وعليه، 
وِحْدةً.  أو  واحدًا  بوصفه  والمثول  كَثرة،  بوصفها  الكينونة 
فكلاهما "يكونان": الكثير والواحد، أي أنّنا أمام ما يُسمّيه 
الواحد ـ الكل. هذا التواطؤ هو ما يرفضه باديو بإطلاق؛ لأنّه 
يُعيدنا برأيه إلى سَطْوَة الواحد. في المقابل، على الكينونة أن 
ر بوصفها كَثرةَ لامتّسقة "من دون أي توحيد مُايِث")68(  تُفكَّ
غير  الوحيد  محمولها  أنّ  أي   unification immanente



29
القابل للاختزال هو الكَثرة نفسها ولا شيء آخر. لكنّ باديو 
"يكون"  أن  المستوى الأنطولوجي،  بأنّه على  يقرّ مع ذلك، 
être، وأن "يكون حاضًرا" être present ليسا الشيء عينه، 
يشذّ  الأول  بينما  )مُهيْكلً(  مُبَنيْناً  يكون  الأخير  هذا  أنّ  بما 
 .il inconsiste بُنيْة، طالما أنّه يجلب اللاإتّساق)69(  عن كل 
الذي  بالمعنى  فلسفته  في  القّار  للفرْق  واضح  إثبات  وهذا 
نجده عند هايدغر بين الأنطولوجي والأنطيقي )الكائن(. 
ثمّة بالتأكيد فينومينولوجيا )الوجود ـ هناك l'être-là، أو 
الكينونة بما هي تمظهر( بالمعنى الهيغلي، في قِبالة الأنطولوجيا 
هذا  من  باديو  يتهرّب  لا  كينونة(.  هي  بما  )الكينونة 
في  الكانطية  الطريقة  على  عنه  السؤال  يطرح  بل  الإحراج، 
معالجة مسألة الإمكان: كيف أمكنَ للحيادية، لللاإتّساق، 
إلى  تأتَي  أن  كينونة،  هي  بما  للكينونة  السيّاني  وللإنتشار 
الإتّساق بوصفه كينونة هناك؟ بعبارة أخرى: كيف يمكن 
 l’être - الأساسية للكينونة ـ كثير la déliaison للّاصلة
 ،liaison locale أن تُقدّم نفسَها كصلة موْضعيّة ،multiple
وليس  عوالم،  ثمّة  وكيف  لماذا  للعوالم؟  كاستقرار  ثمّ  ومن 
السؤال/الأسئلة  هذا  شغل  لقد  le chaos؟)70(  الفوضى 
الجوهري هايدغر طويلً، وقد أمضى طوال حياته الفلسفية 
وأخرى)71(.  إجابة  بين  متقلّبًا  عنه،  والتحرّي  البحث  في 
الكينونة  كيف  هو:  السؤال  سيصيُر  هايدغر  بمصطلحات 
والكائن يتعالقان أو يتضايفان؟ فمرةً يقول بأنّ "الكينونة لا 
 Das Sein nie west "تجيء إلى الحضور من دون الكائنات
أنّ  ohne das Seiende ومرة أخرى سيقول العكس، أي 
 das الكائنات"  دون  من  الحضور  إلى  تجيء  قد  "الكينونة 
Sein wohl west ohne das Seiende. وبرغم ما يُسمّى 
Sein و مرحلة الـ  Die Khere بين مرحلة الـ  "الُمنعرج"  بـ 
Seyn، فإنّ الـ Dasein ظل محتفظًا بمحورية ما، في العلاقة 
مع الكينونة سواء في انكشافها أو انسحابها)72(. بالنسبة إلى 
باديو، لن يكون ثمّة دازاين ولا أيّ ذات، لتخريج "الجواب" 
يكون  ولن  الفلسفة.  تاريخ  في  الكبرى  الُمعضلة  هذه  عن 
دور  أيّ  الهناك(  في  التَمظْهرات  )دراسة  للفينومينولوجيا 
من  نفسها،  الأنطولوجيا  على  الأمر  سيقتصر  بل  ذلك.  في 
"لا يكون" أو بالأحرى  le tout الذي  خلال مفهوم الكل 
"لا يوجد". سبق أن بيّنا في الفصل الثاني كيف يفهم باديو 
l’apparaître بوصفه منطقًا رياضيًا يحكم وجود  التمظهر 
الشيء )علاقاته( في عالم محدّد. وكيفَ أنّ هذا المنطق ليس 
 l’être de التمظهر  كينونةَ  تجعل  التي  الفكر  حركة  سوى 

ما  بقدر  نفسها  الكينونة  داخل  من  مسوّغةً   l’apparaître
موازية:  بعبارة  الثاني(.  الفصل  )راجع  هناك  كائناً  تكون، 
داخل  مبّررًا من  يكون  التَمَظْهر  أو  المنطق  إلى  الوصول  إنّ 
نظرية  من  مشتقّة  مسلّمة  عبر  وذلك  نفسها،  الأنطولوجيا 
تُفيد  الكثير(  أنطولوجيا  )مبادئ  الرياضية  المجموعات 
اللاوجود  هذا  المجموعات.  لكل  مجموعةٌ  توجد  لا  بأنّه: 
كثير  افتراضُ  يُمكنه  لا  الفكر  أنّ  يعني   non-existance
الكائنات الأخرى  ذاته على كل  ما، يحتوي في  ما أي كائن 
الفرض)73(.  هذا  جرّاء  ينهارَ  أن  دون  من  للتفكير،  القابلة 
ليس ثمّة إذن "الكائنُ في جُْلته" l’étant en totalité كما عند 
هايدغر. مقولة "الكل" لا وجود لها؛ لأنّ الفكر يرفضها من 
ذاته. وعليه، فإنّ كل بحث أنطولوجي هو بحثٌ موْضعي 
بما  بالكينونة  برهان(  )أو  حدسٌ  ثمّة  ليس  لأنّه  locale؛ 
 lieu général هي جُْلة الكائنات، أو بما هي الموْضع العام
حيث تكون الكائنات)74(. إنّ الكينونة بما هي انتشار لامتناهٍ 
)للكثير( غير قابل لحَصْه في أيّ جُْلة، لا يَعرِض نفسه أمام 

الفكر إلّ كموقع موْضعي
"L’être ne s’expose à la pensée que comme 

site local de son déploiement intotalisable"(75). 
التفكير في الموجود )الكائن( بما هو  أنّنا لا نستطيعُ  أي 
 ،étant particulier بما هو موجود مخصوص  إلا  موجود، 
أنّ  وبما   .le tout de l’être الكينونة   " "كلُّ هو  بما  وليس 
الموجود بما هو موجود هو في الأصل، كثيٌر مَضٌْ أي كثيٌر 
 ،multiple de multiples كثير  لكثير  كثيٌر  أو  واحد  بلا 
موْضعيًا.  للفكر  يعرِض  نفسه  المحض  الكثير  هذا  فإنّ 
 localisation du site de la للأنطولوجيا  الموْضَعة  هذه 
"الكينونة والحدَث"  الُمسمّة في  pensée ontologique هي 
الوضعية situation أو الموقعsite، بينما في "منطقيّات العالم" 
القيْد  le monde. هذا  "العالم"  سيُطلَق عليها اسمً آخر هو 
يُسمّيها  محض،  كثيٌر  هي  بما  الموجود  كينونة  على  الموْضعي 
 le ّباديو التَمظْهر أي تَظْهر الموجود في الهناك؛ ما دام الكل
tout غير موجود. إنّ كينونة الموجود تُتّم عليه أن يتَمَظْهر. 
فكل كينونة هي كينونة ـ هناك tout être est être-là. إلا أنّ 
هذا التمظهر لا يعتمدُ مطلقًا على أي ذات sujet يكونُ من 
شأنِا أن تعطيَه قوامه son constitution أو إتّساقه، كما هو 
 le sujet الحال في فلسفة كانط مثلً مع الذات الترسندالية
 l’étant - multiple الكثير  فالكائنُ   .transcendantal
التَمَظْهر هو  إنّ هذا  بل  ما.  ذاتٍ  أبدًا من أجل  يتمظهر  لا 



 30
 insituable الكل  في  تموْقِعه  استحالة  أنّ  طالما  جوهرُه، 
ر كينونته )بما هي كثير  selon le tout تفرضُ عليه أن يُظهِّ

 ،au regard d’un non-tout د محض( بإزاء "لا ـ كلّ" محدَّ
يُعيّ  أن  شأنه  من  مخصوص،  آخر  )موجود(  كائن  أي 
 détermine l’être du هناك  ـ  الكينونة  في  الهناك،  كينونة 
là de l’être - là(76). بكلمة مختصرة إنّ التَمَظْهُر هو تعيٌّ 

 l’apparaître est une détermination جوهريّ للكينونة
على  هو  التَمَظْهر  هذا  لكنّ   .intrinsèque de l’être(77)

عن  عبارة  هي  التي  كينونة،  هي  بما  الكينونة  من  النقيض 
كثرات لامتّسقة أي لا صلات بينها ولا "كلّ" يجمعُها. ليس 
ثمّة إلّ كَثرات ولا شيء آخر. كلُّ كَثرة مُنفصلة عن الأخرى 
كَثرة  بدورها  هي  أو  لاحقة  هي   relation صلة  كل  تمامًا. 
أيضًا. أمّا التَمظْهر فيفترضُ وجود صلة ما بل إنّ الصلةَ هي 
 .l’essence de l’apparaître est la relation)78( جوهره
ذلك أنّ موْضعة الكائن التي هي تمظَْهُره تفترضُ، كما أشرنا 
التي  الوضعية  هو  مخصوصًا  آخر  كائناً  بالضرورة  أعلاه، 
 liason ًيندرج فيها أو ينتمي إليها. ومن ثمّ، فإنّ صلةً أصليّة
 son )79(ستقوم بين الكائِن ووضعيّته الخاصة primordiale

situation. هذه الصلة )أو الصلات( هي العنوان الرئيسي 

على الإتّساق. لا يكون التَمَظْهر إذن إلا متّسقًا، وذلك على 
عكس ما اعتقده أفلاطون، من أنّ عالمَ الظهور مُلْتبسٌ، وغير 
قابل للتفكير فيه؛ فيما عالمُ الُمثل ثابتٌ، ومتواطئ، وقابل لأن 
)في  باديو  يْجسِ  توضيحه،  سبق  ما  على  بناءً  فيه)80(.  يُفكّر 
رأيه( الهوّة l'abîme بين الكينونة والكائن أو بين اللاإتّساق 
م مسوّغًا  الكينوني والإتّساق الظهوري. بعبارة أخرى، يُقدِّ
في  جذرَها  تجدُ  قاعدة  على  الثاني،  إلى  الأول  من  للمرور 
ولا  هايدغر  عن  كثيًرا  يبتعدُ  لا  هذا  وفي  نفسها.  الكينونة 
ففي  باديو.  عند  تثبيته  ينبغي  فارقٍ  مع  دولوز،  عن  حتى 
التصوّف في تفسير  حين نحا هايدغر الأخير نحو نوع من 
"الصوت  إلى  الاصغاء  عبر  والكائن  الكينونة  بين  العلاقة 

الصامت")81( التي رأى دولوز أنّا تعود إلى الكينونة بما هي 
التفريق الجهويّ  ذاته، وتحديدًا من خلال عمليّة  الفرْق في 
بما هي  المتواطئة  )الكينونة  الواحد  الجوهر  داخل   modale

باديو من جهته  م  قدَّ الكل( على طريقة سبينوزا،  ـ  الواحد 
تصورًا جديدًا لا يتعلّق هذه المرّة، بمقولة الفرْق الأساسية 
 le tout الكلّ  بمقولة  بل  ودولوز،  هايدغر  من  كل  عند 
الُممتنعة عن الوجود )اللاموجودة(، التي أخذَها عن نظرية 
باديو  رسمَها  التي  الصورة  لنقرّب  الرياضية.  المجموعات 
أكثر قبل أن ننتقل إلى نقطة أخرى. لو أخذنا التفكير مثالً، 
لكوْن الفكر والكينونة هما الشيء عينه عند باديو"وفاءً" منه 
لمسلّمة بارمنيديس الأصلي )لا الأفلاطوني(، فسنلحظُ أنّنا 
في كل مرة نفكّر فيها، يمتنعُ علينا قول: فكرةُ كل الأفكار 
ما  كل  فكر.  هو  بما  بالفكر  الإحاطة  أو  جُْلتهِ  في  الفكرُ  أو 
نقدر عليه حينئذٍ، هو قول هذه الفكرة أو تلك أي الإحاطة 
بفكرة محدّدة في رأسي أي بفكرة تكون موضعيّة بالنسبة إلى 
لا  أي  البتّة  له  وجود  لا  الأخير  هذا  أنّ  وبما  بعامّة.  الفكر 
وجود للفكر بما هو كلّ )أي واحد(، فإنّ على الفكرة التي 
في رأسي أن تتموضع لا بإزاء ما ليس موجودًا بل بإزاء فكرة 
أخرى موْضعيّة. ومن هنا، ستنشأ أولً صلة )أو علاقة( بين 
رأسي،  أي  فيها  تموْضَعت  التي  والوضعية  المحدّدة  الفكرة 
من  ستخرج  لاحقة  أخرى  وأفكار  الفكرة  هذه  بين  وثانيًا 
بعبارة  أو  جميعًا  بينها  علاقات  ثمّة  سيكون  بحيث  رأسي؛ 
أخرى، ثمّة إتّساق يحكم ظهور هذه الأفكار. لكن بالنظر 
إلى كينونة كل فكرة، أي بكل فكرة بما هي فكر، فإنّا عبارة 

عن كَثرة لامتّسقة. 

chttp://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/ )1(
cousin/parmenide.htm.
BADIOU, L’être et l’événement,Seuil, 1988,  p. 43.            )2(
L’être et l’événement, op.cit.,  p. 43.                         )3(
Ibid.                               )4(

الهوامــش
Ibid.                                )5(
Ibid., p. 44.                             )6(
L’être et l’événement, p.45                 )7(

)8( العنف التأويلّي والقراءةَ التجزيئيّة الاقتطاعيّة.
 Bruno BESANA, Quel  Multiple?: Les conditions )9(

د. محمــــد مطــــر

باحث من لبنان



31
 ontologiques du concept d’événement chez Badiou
 et Deleuze, in Bruno Besana et Oliver Feltham (éd),
 écrit autour de la pensée d’Alain Badiou, Paris,
L’Harmattan, 2007, p.27.
 Valentin HUSSON, Badiou: Ontologie et  )10(
 politique du mathème, article  in ACADEMIA sur  le
site:  https://www.academia.edu/
)11( مونيك ديسكو،  أفلاطون: الرغبة في الفهم، تر: حبيب الجربي، 

ط1، دار سيناترا، تونس، 2010، ص 196.
 HUSSON, Badiou: Ontologie et politique du  )12(
mathème, op.cit.
Ibid.                                )13(
BESANA, Quel  Multiple? op.cit. p 27.           )14(
Badiou: Ontologie et politique du mathème, op.cit.   )15(
Emmanuel LEVINAS,  Autrement qu'être ou Au- )16(
delà de l'essence, p. 3

)17( أفلاطون، طيماوس، ضمن المحاورات الكاملة، تر شوقي داوود 
تمراز، بيروت، الأهلية للنشر والتوزيع، 1994، المجلد الخامس، ص 

.389
 RICOEUR, Être,essence et substance chez platon )18(
et aristote, op, cit. p.142.
)19( انظر، حسين لوكيلي، التسامح والضيافة: إعادة صياغة تفكيكية 

في فلسفة دريدا، مجلة لوغوس، العدد الثالث والرابع،
  http://labopheno.com/lms/logos-revu/course/diridda
 cf., Badiou: Ontologie et politique du mathème, )20(
op.cit.
Ibid.                                 )21(
Ibid.                              )22(
Ibid.                              )23(
 Edoardo  ACOTTO , Alain Badiou et L’ontologie )24(
 du monde perdu, in Bruno Besana et Oliver Feltham
 (éd), écrit autour de la pensée d’Alain Badiou, Paris,
L’Harmattan, 2007, p.89.
Badiou  Alain, L’être et l’événement, op.cit., p.66.      )25(
 Alain Badiou et L’ontologie du monde perdu,  )26(
op.cit., p.89.
 L’être et l’événement, op.cit., p.67.                )27(
 Francois  WAHL,  Présentation, Représentation, )28(
 Apparaître, in Bruno Besana et Oliver Feltham (éd),
 écrit autour de la pensée d’Alain Badiou, Paris,
L’Harmattan, 2007, p.176.
 L’être et l’événement,  pp. 68, 71.                      )29(
 Ibid.,  p. 72.                                   )30(
L’être et l’événement, p. 71.                           )31(
Ibid., p. 32.                                          )32(
Ibid., p. 68.                                    )33(
 WAHL, Présentation, Représentation, Apparaître, )34(
op. cit., p. 177.
L’être et l’événement, p. 68.                                    )35(
 Ibid., p. 70.                                           )36(
Ibid., p. 71.                                          )37(
Ibid.                                    )38(
 L’être et l’événement, p. 72.                          )39(
 Christopher  NORRIS, Badiou’s Being and Event, )40(
A Reader’s Guide, Continuum, 2009, p. 75.
Ibid., p. 76.                                  )41(
 L’être et l’événement,  p. 87.                       )42(
to kenon topos einai en hôi midén ésti                )43(
L’être et l’événement, p. 90.                         )44(
Ton mi ontos                        )45(
Péras                            )46(
Ibid., p.89.                            )47(

Ibid., p.90.                                   )48(
L’être et l’événement, p. 92.                         )49(
Atopon dé ei hé stigmí kenon                     )50(
Ibid, Loc. Cit.                                   )51(
 L’être et l’événement, p. 33.                         )52(
Ibid.                              )53(

تحديدًا  تركزت  باديو  عند  المفهوم  هذا  طاولت  عدّة  انتقادات   )54(
حول عدم تخريجه الصلة التي بين لاإتّساق الكينونة وإتّساق المثول.

L’être et l’événement, p. 13.                         )55(
L’être et l’événement, p. 16.                           )56(
Ibid., p. 31.                                                     )57(
L’être et l’événement,  p. 32.                     )58(
Ibid.                           )59(
L’être et l’événement,  p. 34.                         )60(
 Ibid., p. 44.                         )61(
Badiou Alain, L’être et l’événement, op.cit., p.65.    )62(
 Ibid, p.34.                    )63(
 Wahl, Francois, Présentation, Représentation,  )64(
.Apparaître, op.cit., p.187
Besana, Bruno, Quel Multiple? op.cit. p 36.             )65(
 BAC, Rémy, La soustraction de l’être, la question )66(
 ontologique de la vérité de Heidegger à Badiou, Le
Grand Souffle Edition, 2008, p.129.
Besana, Bruno, Quel  Multiple? op.cit. p. 36.          )67(
 Badiou  Alain, Court traité d’ontologie transitoire, )68(
op,cit., p.34.
 Badiou  Alain, Heidegger, L’être 3 – Figure du )69(
retrait, op,cit., p.210.
 Badiou  Alain, Logiques des mondes, L’être et  )70(
l’événement 2, Paris, Le Seuil, 2006, p.111.
 Corvez Maurice, L’être et l’étant dans la  )71(
 philosophie de Martin Heidegger, dans revue
 philosophique de Louvain, troisieme serie, tome 36,
n° 87, 1965. pp. 257-279. Site: https://www.persée.fr/
doc/phlou_0035-3841_1965_num_63_78_5305
Ibid                   )72(
 Badiou Alain, Court traité d’ontologie transitoire, )73(
op,cit., p.190.
Ibid., Loc. Cit.                         )74(
Ibid., p.191.               )75(
 Badiou Alain, Court traité d’ontologie transitoire, )76(
op,cit., p.192.
Ibid., Loc. Cit.                       )77(
Ibid., Loc. Cit.                        )78(
Ibid., Loc. Cit.                       )79(
Ibid., p.193.                      )80(
 Corvez Maurice, L’être et l’étant dans la  )81(
philosophie de Martin Heidegger



 32

I. بناءُ المفاهيم الفلسفيِّة وتجربةُ الحياةِ الواقعيَّة

1. خصوصيَّةُ المفاهيم الفلسفيَّة 
يحتويها  التي  الكلمات  معنى  تحديد  الضروري  من 
اعلان المحاضرة هذه بشكل مبدئي. وتعود هذه الضرورة 
العلمية  التخصصات  في  الفلسفية.  المفاهيم  خصوصية  إلى 
سياق  في  وضعها  خلال  من  المفاهيم  تحديد  يتم  المحددة، 
أكثر دقة كلما كان  يتم تحديدها بشكل  موضوعي، وبالتالي 
الفلسفية،  المفاهيم  أما  أفضل.  بشكل  معروفًا  السياق  هذا 
متشعبة  غامضة،  متأرجحة،  فهي  أخرى،  ناحية  من 
ومتقلبة، كما يبدو لنا في تغير وجهات النظر الفلسفية. لكن 
الالتباس في المفاهيم الفلسفية لا يستند حصًرا إلى هذا التغير 
المفاهيم  معنى  من  جزء  بالأحرى  إنه  النظر؛  وجهات  في 
دائمً غير مؤكد. وتختلف  الذي يظل  نفسها  الفلسفية ذات 
عن  تمامًا  الفلسفية  المفاهيم  إلى  الوصول  إمكانية  كذلك 
الواقع ليس هناك تحت  العلمية. في  بالمفاهيم  تلك الخاصة 
تصّرف الفلسفة سياق موضوعي متشكل بشكل موضوعي 
يمكن تصنيف المفاهيم فيه من أجل الحصول على تعريفها. 
العلم والفلسفة. هذه  وبالتالي هناك اختلاف جوهري بين 
4( )إنه  إثباتها في سياق الدراسة.)ص  فرضية مؤقتة سيتم 
فقط بسبب ضرورة الصياغة اللغوية هي فرضية، اقتراح(.

لادراك  ملاءمة  أكثر  طريق  سلوك  يمكننا  ذلك،  ومع 
نتحدث  نحن  العنوان.  لمفاهيم  المسبق  الفهم  إلى  الحاجة 
عن »مفاهيم« فلسفية وعلمية، وعن »مقدمات« في العلوم 
الأساسي  الاختلاف  من  الرغم  وعلى  والفينومينولوجيا. 
بين العلم والفلسفة، هناك تشابه معين بينهما. لكن من أين 
إدراكي  الفلسفة هي موقف  أن  يُظَن  التشابه؟ قد  يأتي هذا 

تنشأ  هنا  من  بسواء.  سواء  العلمي  الموقف  هو  كما  عقلاني 
فكرة »الافتراض بشكل عام«، »المفهوم بشكل عام«، إلخ. 
للفلسفة بوصفها  رٍ  لتصوُّ الرأي لا يخلو من تحيز  لكن هذا 
العلمية  المعرفة والمفاهيم  نقل فكرة  يتم  أن  علمً. ولا يجب 
على أساس امتداد مفهوم الافتراض العلمي إلى الافتراض 
للعلم  العقلانية  السياقات  كانت  لو  كما  عام،  بشكل 
»متواز«  استحواذ  هناك  ذلك:  ومع  متطابقة.  والفلسفة 
الفلسفية  و»الافتراضات«  »المفاهيم«  علـى   nivelliertes
بعضها  والافتراضات  المفاهيم  هذه  وتلتقي  والعلمية. 
التمثيل  مجال  في  الواقعية«  »الحياة  في  الآخر  البعض  مع 
والتواصل اللغويين بوصفها »معان« »مفهومة«. في البداية، 
لا يتم تمييزها على الإطلاق بعضها عن البعض الآخر. وبما 
الفلسفية  المفاهيم  على  الاستحواذ  أن  ندرك  أن  يجب  أننا 
أن  فيجب  العلمية،  المفاهيم  على  الاستحواذ  عن  يختلف 

نتحرى كيف ينشأ هذا الاستحواذ المتوازي.
للأسئلة  مستمرة  معالجة  برمتها  المعاينة  هذه  أليست 
الأولية؟ وإذا كان الأمر كذلك فيبدو أننا نراوغ في المجال 
القدرة  عدم  ضرورة  من  نصنع  أن  ونحاول  التمهيدي؛ 
الفلسفة  اتهام  يمكن  لا  لكن  فضيلة.  الإيجابي  الإبداع  على 
أخذنا  إذا  إلّ  دائم  بشكل  الأولية  الأسئلة  في  بالخوض 
معيار الحكم عليها من فكرة العلوم، وإذا توقعنا منها حل 
 .)5 )ص  للعالم  رؤية  ببناء  وطالبناها  الملموسة  المشكلات 
وأنا هنا أريد أن أكثف حاجة الفلسفة هذه لكي تتحول دائمً 
إلى الأسئلة الأولية وأن أبقيها مستيقظة لدرجة أن تصبح في 
الواقع فضيلة. ليس لدي ما أقوله لكم حول ما هو أساسي 
في الفلسفة نفسها. لن أقدم أي شيء مثير للاهتمام من الناحية 
المادية. أو يؤثر على القلب. ستكون مهمتنا هنا محدودة للغاية. 

ين  الفلسفةُ، تجربةُ الحياةِ الواقعيَّة وفينومينولوجيا الدِّ

مارتن هايدغر

خنجر حمية

في  مقدمةُ  عنوان:  تحت  الصيفي 1921  الفصل  أوائل  فرايبورغ  في   ألقاها  كان  لـ هايدغر  محاضرة  من   التمهيدي  الجزء  هو  النص  هذا 
ين. وهي نشرت في كتاب: فينومينويوجيا الحياة الدينية فينومينولوجيا الدِّ

 PHÄNOMENOLOGIE DER RELIGION,Vittorio Klostermann GmbH. Frankfurt am Main , 1995.   

ترجمة



33
2. حول عنوان المحاضرة

فينومينولوجيا  في  »مقدمة  المحاضرة:  هذه  عنوان 
الدين«. ويمكن أن يُؤدي هذا العنوان معنى ثلاثيَّ الأبعاد، 
يجب  البداية  في  منه.  عليه  د  نشدِّ الذي  الجزء  على  اعتمادًا 
»المقدمة«،  الثلاثة:  للمفاهيم  مؤقت  فهم  إلى  نتوصل  أن 
معنى  نفس  لها  سيكون  والتي  و»الفينومينولوجيا«، 
»الفلسفة« بالنسبة لنا، و»الدين«. عند القيام بذلك، سرعان 
مشكلة  أعني  مألوفة،  غير  جوهرية  ظاهرة  سنواجه  ما 
القيود على  منه  الذي ستأتي  الموضِع  التاريخي)1(. وهذا هو 

تطلعاتنا الحالية. 
سنبدأ بتوضيح معاني الكلمات؛ لكننا سنشير على الفور 
 Gegenstandszusammenhänge عية إلى السياقات الموضَّ
التي يُشار إليها بواسطتها، بحيث يتم وضع هذه السياقات 

موضِع تساؤل.

ماذا تعني »المقدمة«؟
كل »مقدمة« للعلم تميل إلى أن تشتمل على ثلاثة أشياء:

.Sachgebiets أ( تحديد مجال الموضوع
الموضوع  لمجال  المنهجية  المعالجة   die Lehre علم  ب( 
)ويمكن تلخيص أ و ب بجملة واحدة هي: تحديد مفهوم 

العلم وهدفه ومهمته(. 
المهام  لتحديد  السابقة  للمحاولات  التاريخية  المعاينة  ج( 

العلمية والحل الذي قدمته.
هل يمكن للمرء أن يقدم أيضًا الفلسفة بنفس الطريقة؟ 
المنهجية  والمعالجة  الموضوع،  مجال  العلوم  مقدمة  تحدد 
تاريخية  ولمحة   ،)6 )ص  والمهمة(  )الهدف  المجال  لذلك 
عن المحاولات المختلفة للتوصل إلى حل. وإذا كان العلم 
بإمكان  كان  إذا  ما  فيه  المشكوك  فمن  مختلفين،  والفلسفة 
الفيلسوف ببساطة أن يتبنى هذا المخطط للمقدمة، إذا كان 
يرغب في إعطاء ما هو فلسفي حقه الذي يستحقه. يتعرّف 
المرء على الفيلسوف من خلال تقديمه للفلسفة. إن المقدمة 
وفقًا للمخطط المعتاد تحجب الروابط الفلسفية. وإذا كانت 
من  تتنوع  الأدب  وتاريخ  والكيمياء  الأحياء  علم  مقدمة 
حيث المحتوى، فإنها تمتلك تشابًها شكليًا كبيًرا؛ كلها تتبع 
مدفوع  التمهيدي  المخطط  معنى  أن  على  المخطط.  نفس 
تؤخذ  لا  التي   Wissenschaf العلم  بفكرة  مفهوم  بشكل 
التجريدي، ولكنها تؤخذ بشكل محدد  المنطقي  بالمعنى  هنا 
حقيقيان،  وتعاون  بحث  أنها  على  للعلوم،  إنجاز  أنها  على 

العلوم،  نشأت  بالطبع،  نظامًا عقلانيًّا خالصًا.  بوصفها  لا 
تاريخيًا، حتى فيما يتعلق بمعناها، من الفلسفة. لكن »نشأت« 
»Entspringen« لها هنا معنى محدد للغاية. حيث يُفهم منها 
عادة أن بعض التخصصات الفردية انفصل عن علم عام، 
النشأة  تعني  السياق،  هذا  في  مستقلة.  أصبحت  أنها  أي 
تحديد مجال معين لموضوع، بطريقة مستقلة، سبق أن عملت 
عليه الفلسفة. وهكذا، يَفترض المرء أن الفلسفة نفسها هي 
أيضًا علم. هذا التصور لنشأة العلوم من الفلسفة بوصفها 
»الانشغال المعرفي بالعالم« والذي تكون العلوم موجودة فيه 
بالفعل بشكل جنيني، هو تصور متحيز، يعيد المفهوم الحالي 
لاحق  تعديل  فقط  لكن  التاريخ.  إلى  أخرى  مرة  للفلسفة 
نٍ بالفعل في الفلسفة ـ أوان، مع ذلك، ما  معين لأوانٍ مكوَّ
يزال يوجد في الفلسفة في شكلها الأصلي غير المعدل ـ يجعل 
دة  المحدَّ الخاصية  خلال  ومن  الفلسفة،  من  الناشئة  العلوم 
لانبثاقها، علومًا. وبالتالي فإن العلوم لا توجد في الفلسفة. 

ويقودنا هذا بالفعل إلى السؤال الآتي:

ما هي الفلسفة؟ 
قدر  التمهيدية  بالأسئلة  أبدًا  العالِ  يهتم  لا   )7 )ص 
في  ويظهر  المحددة.  الفعلية  العلمية  بالمشكلات  اهتمامه 
بالفلسفة،  الأمر  يتعلق  عندما  خاصة  المقدمة،  يخص  ما 
هذه  بمثل  ننخدع  لا  دعونا  وراسخ:  مؤكد  ارتياب  حالة 
كل  مع  الاعتبار  في  تؤخذ  أن  يجب  المقدمة  إن  الأحكام. 
تبدو  وقد  تقنية.  مجرد  ليست  فهي  الفلسفة،  في  خطوة 
أيضًا  هذا  لكن  و»أكاديمية«،  عقيمة  الفلسفة  ماهية  مسألة 
نتيجة للتصور الشائع للفلسفة بوصفها علمً. الفيلولوجي 
لكن  الفيلولوجيا،  »جوهر«  بـ  يهتم  لا  المثال  سبيل  على 
الفيلسوف يهتم بجدية بماهية الفلسفة، قبل أن يبدأ العمل 
الإيجابي. إن حقيقة أن الفلسفة يجب أن تكون واضحة على 
الدوام فيما يخص ماهيتها هي عيب فقط إذا تم الاستشهاد 
بفكرة العلم كمعيار. وإذا قررنا أن هناك اختلافًا مبدئيًا بين 
حقًا  يفهم  أن  للمرء  يمكن  فقط  عندها  والعلم،  الفلسفة 
تاريخ الفلسفة من ناحية فلسفية. ثم يمكنه إلقاء نظرة على 
وفق  المشكلة  هذه  من  بتوجيه  العظيمة  الفلسفية  الأنظمة 

النقاط الآتية:
1. ما هو الدافع الأصلي للفلسفة التي هي موضوع معاينتنا؟
2. ما هي الوسائل المفهومية والمعرفية لتحقيق هذا الدافع؟

الفلسفة  دافع  من  الأصل  في  الوسائل  هذه  نشأت  هل   .3



 34
التي هي موضوع معاينتنا، أي أنه لم يتم الحصول عليها من 

خلال أماثيل Idealen أخرى وخاصة العلمية منها؟
جميع  في  الحال  هو  كما  محدد  انقطاع  نقاط  هناك  هل   .4
الفلسفات السابقة حيث تتدفق الفلسفة في القنوات العلمية؟
5. هل دافع الفلسفة التي هي موضوع معاينتنا أصلي في حد 

ذاته أو أنه مأخوذ من دوافع وأماثيل معيشة أخرى؟
الحسبان  في  نأخذ  أن  يجب  الاتجاه  هذا  وفق   )8 )ص 
بطريقة  الفلسفة  تاريخ  إلى  نظرنا  وإذا  الفلسفة.  تاريخ 
مصنَّفة.  مهنة  أو  جميل  خطاب  مجرد  فستصبح  مختلفة، 
من  فقط  نفسها؟  تلقاء  من  الفلسفة  فهم  إلى  نصل  كيف 
البراهين  خلال  من  وليس  نفسه،  ذات  التفلسف  خلال 
والتعريفات العلمية، أي إنه لا يمكن تحقيق ذلك من خلال 
»الفهم  مفهوم  في  يكمن  وهذا  موضوعي.  سياق  في  دمجها 
الذاتي« »Selbstverständigung«)2(. ما هي الفلسفة ذات 
نفسها لا يمكن أبدًا توضيحه علميًا، ولكن يمكن توضيحه 
فقط من خلال فعل التفلسف ذات نفسه. لا يمكن تعريف 
الفلسفة بالطريقة المعتادة، ولا يمكن تمييزها من خلال دمجها 
في سياق موضوعي، وفقًا للطريقة التي يقال فيها، الكيمياء 
علم والرسم فن. لقد بذلت محاولات أيضًا لدمج الفلسفة 
في نظام مفهومي من خلال القول بأن الفلسفة تتعامل مع 
موضوع محدد بطريقة محددة. لكن هنا أيضًا يلعب التصور 
تظل  المحاولات،  بالفعل. وفي هذه  دورًا  للفلسفة  العلمي 
ويمكن  الدوام.  على  واضحة  غير  والإدراك  الفكر  مبادئ 
للمرء مع ذلك، أن يتحدث بهذه الطريقة عن الرسم، على 
بهذه  يتحدث  أن  للمرء  ويمكن  علمً.  ليس  أنه  من  الرغم 
هذا،  الواقع  في  فن!  إنه  المثال،  سبيل  على  فيقول،  الطريقة 
حتى فيما يتعلق بالفلسفة، مبرر بمعنى صوري للغاية، وهو 
تم  لطالما  توضيح.  إلى  بحاجة  يزال  ما  الصورية  من  نوع 
التعامل مع مشكلة فهم الفلسفة من تلقاء نفسها باستخفاف 
شديد. إذا فهم المرء هذه المشكلة بشكل جذري، فسيجد أن 
الفلسفة تنبع من تجربة الحياة الواقعية. وبعد ذلك، في تجربة 
تجربة  مفهوم  أخرى.  مرة  نفسها  إلى  تعود  الواقعية،  الحياة 
الحياة الواقعية هنا إذًا هو أمر أساسي. إن تعيين الفلسفة على 
أنها سلوك معرفي وعقلاني لا يقول شيئًا على الإطلاق؛ لأنه 
فإن  وبالتالي  العلم،  لمثل  فريسة  المرء  يقع  التعيين،  هذا  مع 

ذلك يحجب بالضبط الصعوبة الرئيسية.

3. تجربة الحياة الواقعية كنقطة انطلاق
لكن ماذا تعني »تجربة الحياة الواقعية«؟ تشير »التجربة« 

إلى: 1( نشاط التجربة 2( ما يُتبر من خلال هذا النشاط. 
لكننا نستخدم الكلمة عن قصد بكلا معنييها، لأن ذلك يعبر 
عن جوهر تجربة الحياة الواقعية، حيث التجربة نفسها وما 
يُتبر من خلال هذه التجربة لا ينفصل أحدهما عن الآخر 
العلم«  »أخذ  تعني  »التجربة« لا  الأشياء، لأن  تنفصل  كما 
بما تم اختباره، بل التعامل مع التأكيد الذاتي لأشكال ما تم 
ومنفعل(.  )فاعل  وايجابي،  سلبي  معنى  لها  فهي  اختباره. 
محددًا  أو  طبيعيًا  شيئًا  تعني  لا  فهي  »واقعي«  كلمة  أما 
تحديد  يتم  ألا  ويجب  حقيقيًا.  شيئًا  تعني  لا  أنها  كما  سببيًا، 
المعرفية؛  الافتراضات  بعض  خلال  من  »واقعي«  مفهوم 
بل يمكن جعله مفهومًا فقط من خلال مفهوم »التاريخي«. 
ومع ذلك، فإن »تجربة الحياة الواقعية« هي في الوقت نفسه 
العلوم  المستقلة، لأن طموحات  الفلسفة  منطقة خطر على 
تفرض نفسها بالفعل في هذه المنطقة. ويجب إلغاء فكرة أن 
الفلسفة والعلم بناءان موضوعيان للمعنى، قضايا منفصلة 
عدُّ  تمَّ  وإذا   .Satzzusammenhänge مفترضة  وعلاقات 
ذلك  إلى  استنادًا  فإنه  فلسفية،  إشكالية  عام  بشكل  العلوم 
بحقيقتها  يتعلق  فيما  العلم  لنظرية  وفقًا  فيها  التحقيق  يتم 
يفهم  أن  المرء  على  ويجب  المفترضة.  وبروابطها  المنفصلة 
لاستحواذاتها؛  انجازها  أثناء  نفسها  ذات  المحددة  العلوم 
يجب أن تؤخذ العملية العلمية نفسها بما هي عملية تاريخية 
في الأساس. مثل هذا الأمر لا يتم التغاضي عنه في الفلسفة 
هنا  يسمح  ولا  عمدًا؛  رفضه  يتم  بل  فحسب،  المعاصرة 
فندعم  نحن  أما  فيها.  دور  أي  يلعب  أن  التاريخي  لمفهوم 
الأطروحة التي تقول إن العلم يختلف اختلافًا جوهريًا عن 
أراد جميع  لقد  الحسبان.  يؤخذ في  أن  الفلسفة، وهذا يجب 
الفلاسفة العظماء الارتقاء بالفلسفة إلى مرتبة العلم، وبذلك 
اعترفوا بوجود قصور في الفلسفة التي هي موضع معاينتنا، 
أي أنهم افترضوا )أنها ليست علمً بعد(. لذلك يتجه المرء 
الصرامة  هل  لكن  صارمة.  علمية  فلسفة   )10 )ص  نحو 
Strenge مفهوم فوق علمي؟ إن مفهوم الصرامة ومعناها 
الفلسفة  وحدها  علميين؛  وليسا  فلسفيان  الأصل  في  هما 
صارمة في الأصل؛ إنها تملك صرامة تبدو كل صرامة العلم 
مشتقة منها. إن الجهد المستمر الذي تبذله الفلسفة لتحديد 
دافعها الأصيل. وفي مقابل  مفهومها الخاص هو جزء من 
البقاء  تهمة  ترفض  أن  علمية  لفلسفة  أبدًا  يمكن  لا  ذلك، 
ويجب  الأولية  »الإبستمولوجية«  الاعتبارات  في  الأبدي 
 »Säkularisierung« »العلمنة«  من  الفلسفة  تتحرر  أن 



35
لتصبح علمً، أي لتصبح رؤية علمية للعالم. ويمكن تحديد 
علاقة نشأة العلم من الفلسفة بشكل إيجابي. وعادة ما يتخذ 
العلم  هي  الفلسفة  أن:  مفاده  توفيقيًا  موقفًا  اليوم  الناس 
للعالم.  رؤية  تقديم  هو  العام  توجهها  لكن  المخصوص، 
إلى  و»الرؤية  »العلم«  مفهومًا  يظلّ  الصدد  هذا  في  ولكن 
العالم« غامضين وغير واضحين. وبالتالي كيف يمكن للمرء 
أن يصل إلى أن يفهم الفلسفة لذاتها Selbstverständnis؟ 
منذ  العلمي  الاستنباط  طريق  تقطع  أطروحتنا  أن  يبدو 
البداية. علاوة على ذلك، لا يمكن الوصول إلى هذا الفهم 
تهتم  لا  ربما  الفلسفة؛  ع«  »موضَّ إلى  الإشارة  خلال  من 
الفلسفة بموضوع ما على الإطلاق. وربما لا يُسمح للمرء 
خلال  من  إنه  يُقال  وقد  موضوعها.  عن  يسأل  أن  حتى 

الحدس الصوفي يمكننا قطع المشكلة منذ البداية.
تجربة  هي  الفلسفة  إلى  الطريق  في  الانطلاق  نقطة  إن 
الحياة الواقعية. ومع ذلك، يبدو كما لو أن الفلسفة تخرجنا 
من تجربة الحياة الواقعية. في الواقع، مثل هذا الطريق يتأدى 
بنا فقط، إذا جاز التعبير، إلى الاقتراب من الفلسفة، وليس 
إليها ذات نفسها. ولا يمكن تحقيق الفلسفة ذات نفسها إلّ 
المسار؛ ولكن ليس عن طريق تحول  من خلال تحويل هذا 
المعرفة نحو موضوعات أخرى  يوجه  أن  بسيط، من شأنه 
تحول  خلال  من  جذرية،  أكثر  بشكل  ولكن  فحسب، 
11( )ناتورب( تعكس  حقيقي. إن الكنطية الجديدة )ص 
)معرفة   Objektivierung »الموضعة«  عملية  ببساطة 
عات Gegenstandserkenntnis(، وبالتالي نصل إلى  الموضَّ
إضفاءالطابع الذاتي Subjektivierung )التي من المفترض 
سحب  يتم  هذا،  في  النفسية(.  الفلسفية  العملية  تمثل  أن 
الموضّع فقط من الموضوع إلى الذات، في حين تبقى المعرفة 

بما هي معرفة في ذاتها ظاهرة غير موضحة.
إن تجربة الحياة الواقعية هي شيء خاص تمامًا؛ فيها يصبح 
الطريق إلى الفلسفة ممكناً، وفيها أيضًا يحدث التحوّل الذي 
خلال  من  الصعوبة  هذه  فهم  ويمكن  الفلسفة.  إلى  يؤدي 
تجربة  إن  الواقعية.  الحياة  تجربة  لظاهرة  الأولية  الخصائص 
الحياة هي أكثر من مجرد تجربة قائمة على المعرفة، إنها تعني 
كامل الموقف الإيجابي والسلبي للإنسان فيما يتعلق بالعالم: 
إذا نظرنا إلى تجربة الحياة الواقعية فقط من حيث التوجه إلى 

ب، فإننا نصف ما نختبره ـ ما نعيشه كتجربة ـ  المحتوى المجرَّ
بوصفه »عالًما«، وليس »موضوعًا«. »العالم« هو الشيء الذي 
ما(.  موضوع  في  العيش  يمكنك  )لا  فيه  العيش  يمكنك 

يمكن التعبير عن العالم بوصفه العالم المحيط )بيئة(، بوصفه 
المادية  الأشياء  يتضمن  لا  والذي  نواجهه،  الذي  العالم 
عيات المثالية والعلوم  فحسب، بل الذي يتضمن أيضًا الموضَّ
والفنون وما إلى ذلك. داخل هذا العالم المحيط يوجد أيضًا 
واقعية  خصائص  في  الآخرون  البشر  أي  المشترك،  العالم 
وما  ورئيس،  وقريب،  ومحاضر،  كطالب،  تمامًا:  ومحددة 
إلى ذلك، وليس كعينات من العلوم الطبيعية لنوع الإنسان 
العاقل وما إلى ذلك. وأخيًرا، تقف الأنا ذات نفسها، عالم 
الذات، أيضًا في تجربة الحياة الواقعية. وبقدر ما يكون من 
الممكن أن أكون مستغرقًا في الفنون والعلوم بحيث أعيش 
فيها بالكامل، يجب تصنيف الفنون والعلوم على أنها عوالم 
عيش حقيقية. لكنها هي أيضًا مختبرة في سياق العالم المحيط. 
أو  الظاهرات،  هذه  بين  بوضوح  التمييز  للمرء  يمكن  ولا 
النظر إليها بوصفها كيانات متمايزة، أو السؤال عن علاقاتها 
ذلك.  إلى  وما  وأنواع،  أجناس  إلى  تقسيمها  أو  المتبادلة، 
سيكون ذلك تشويًها وانزلاقًا إلى نظرية المعرفة. إن التقسيم 
الطبقي والتصنيف المعرفي العلائقي )ص 12( لهذه العوالم 
عن  هنا  يقال  شيء  لا  انتهاكًا.  ذاته  حد  في  سيكون  الثلاثة 
العلاقة بين العوالم المعيشة. الشيء الأكثر أهمية هو أن تصبح 
في متناول تجربة الحياة الواقعية. ويمكن للمرء فحسب أن 
يصف طريقة تجربة تلك العوالم وكيفيتها. أي يمكن له أن 
ومن  الواقعية.  الحياة  لتجربة  العلائقي  المعنى  عن  يتساءل 
المشكوك فيه ما إذا كانت الكيفية، والعلاقة، هي التي تحدد 
ذلك،  على  علاوة  يتميز.  وكيف  المحتوى،  أي  يختبر،  ما 
سنصلت الضوء على المعرفة أو التجربة المعرفية، حيث من 
المفترض أن تكون الفلسفة سلوكًا معرفيًا. ومع ذلك يجب، 
ذات  التجربة  دافع  من  المعرفة  معنى  فهم  بدء،  ذي  بادئ 
نفسها. إن خصوصية تجربة الحياة الواقعية هي أن »الكيفية 
التي أتعامل بها مع الأشياء«، أي طريقة تجربة الأشياء، لا 
تُتبر معها. قبل أن نقرر أن الفلسفة هي معرفة،لا بدَّ من أن 
نبرز فينومينولوجيًا ما ينتمي إلى معنى المعرفة في تجربة الحياة 
الواقعية. تكمن تجربة الحياة الواقعية تمامًا في المحتوى، أما 
المكان  هو  هذا  )المحتوى(.  فيه  غالبًا  مضمنة  فهي  الكيفية 
يوم  غضون  في  الحياة.  في  التغييرات  كل  فيه  تحدث  الذي 
ولكن  تمامًا،  مختلفة  أشياء  مع  أتعامل  الواقعية  الخبرة  من 
في المسار الواقعي للحياة، فإن الطرق المختلفة التي أتفاعل 
الإطلاق؛  على  انتباهي  تلفت  لا  المختلفة  الأشياء  مع  بها 
الذي  نفسه  ذات  المحتوى  في  الغالب  في  أواجهها  إنني  بل 



 36
يتعلق  فيما  مبالاة  عدم  الواقعية  الحياة  تجربة  تُظهر  أختبره: 
أن  الواقعية  الحياة  تجربة  ببال  يخطر  لا  التجربة.  بطريقة 
الواقعية،  التجربة  هذه  متناولها.  في  يكون  لا  قد  ما  شيئًا 
الحياة. شؤون  بكل  التعبير،  جاز  إذا   ،bestreitet تنشغل 
تكمن الاختلافات والتغيرات في التركيز تمامًا في المحتوى 
ذات نفسه. وبالتالي فإن هذه اللامبالاة تبرر الاكتفاء الذاتي 
أنها  كما  شيء؛  كل  إلى  تمتد  وهي  الواقعية.  الحياة  تجربة  من 
تقرر أعلى الأشياء في هذا الاكتفاء الذاتي. وهكذا إذا انتبهنا 
الواقعية  الحياة  تجاه  الواقعية  للتجربة  الغريبة  اللامبالاة  إلى 
بأكملها)ص 13(، فسيكون لدينا معنى محدد ومتسق للعالم 
في  نختبره  ما  كل  الذاتي:  وللعالم  المشترك  ولعالمنا  المحيط، 
في  اختباره  يتم  ما  وكل  معنى.  له  للحياة  الواقعية  التجربة 
تجربة الحياة الواقعية له طابع الدلالة؛ كل محتوى فيه يحمل 
هذا الطابع: لكن هذا لا يعني أن ثمة شيئًا معرفيًّا قد تقرر، 
لا بمعنى نوع من الواقعية ولا بمعنى نوع من المثالية. وبهذا 
النمط من الدلالة، التي تحدد محتوى التجربة نفسها، أختبر 
جميع مواقف حياتي الواقعية. ويتضح هذا عندما أسأل كيف 
أختبر نفسي في تجربة الحياة الواقعية: الجواب هو: لا نظريات!
لة  المشكَّ الروح  مفاهيم  بتحليل  الناس  يهتم  ما  عادة 
نظريًا فحسب، لكن الروح ذات نفسه لا يصبح إشكالية. 
»الوعي  الأفعال«،  »سياق  »الروح«،  مثل  مفاهيم  إن 
الترنسندنتالي«؛ ومشاكل مثل »العلاقة بين الجسد والروح« 
أختبر  الواقعية، لا  الحياة  اهتمامنا. في  يثير  لا شيء من هذا 
الأفعال  من  كمجموعة  ولا  التجارب،  من  كسياق  نفسي 
 Ichobjekt للأنا  موضوع  كأي  حتى  ولا  والعمليات، 
بمعنى محدد، بل أنا ذات نفسي، في ما أفعله، في ما أعانيه، 
في ما أواجهه، في حالات الاكتئاب والنشوة، وما إلى ذلك. 
المحيط.  بالعالم  مرتبط  دائمً  لكنني  عزلة،  في  ذاتي  أختبر  لا 
وليست  نظريًا،  »تفكيًرا«  ليست  لذاته  هذه  المرء  تجربة  إن 
عالمية،  ذاتية  تجربة  ولكنها  ذلك،  إلى  وما  داخليًا«،  »إدراكًا 
لأن التجربة نفسها لها طابع عالمي. ويتم التأكيد على أهميته، 
الواقع  في  يعد  لم  المرء  يختبره  الذي  الذاتي  العالم  أن  لدرجة 
نقطة  هي  الذاتية  التجربة  هذه  المحيط.  العالم  عن  منفصلً 
كان  إذا  الفلسفي،  النفس  لعلم  الممكنة  الوحيدة  البداية 
والرغبة في  الإطلاق.  بداية على  نقطة  افتراض  الممكن  من 
ستكون  الواقع،  إلى  المسبقة  النفسية  النظريات  من  العودة 
محاولة فاشلة لأن كل هذه النظريات ليس لها دوافع فلسفية 
لكنني  فيقول:  يعترض  أن  للمرء  ويمكن  الإطلاق.  على 

أيضًا أختبر نفسي واقعيًا، كما أشعر، دون أي تفكير خاص 
وما  خرقاء،  بطريقة  الآن  تصرفت  أنني  أعلم  14(؛  )ص 
مكتملة  طريقة  ليست  أيضًا  الطريقة  هذه  لكن  ذلك.  إلى 
الواقع  في  مرتبطة  إشارة  ولكنها  ما،  شيء  تجاه  للسلوك 
بالعالم المحيط. إن الواقعية التي يتم أخذها في الحسبان ليس 
التكوين  لها طابع الموضوع، لكن فقط طابع دلالة مكتمل 
أن  بالطبع  يمكن  والتي   Bedeutsamkeitscharakter

تتطور لتصبح سياق موضوع مكتمل التكوين.
يكون  أن  نأمل  أن  الأحوال  من  حال  بأي  يمكننا  لا 
كل هذا مفهومًا على الفور، لأنه لا يمكن الوصول إلى كل 
هذه الأشياء إلّ من خلال عملية فلسفية متواصلة، تتطور 
بنقطة انطلاق  بالفوز  باستمرار. نحن هنا معنيون فحسب 

لفهم الفلسفة من تلقاء نفسها.

 Die Kenntnisnahme ف 4. التعرُّ
دعونا الآن نعاين المعرفة الواقعية، فعل التعرف! ما يتم 
التعرف عليه فيه ليس له طابع الموضوع، ولكن يتم اختباره 
بوصفه دلالة. تظهر الآن علاقة، ارتباط، يتشكل من خلالها 
سياق موضوعات يحمل منطقًا محددًا، منطقًا واقعيًا، وبنية 
معين  موقف  في  يمكنني  الواقع،  في  معينة.  لوقائع  خاصة 
الاستماع إلى محاضرات علمية والحديث عن الأشياء اليومية 
في الوقت نفسه. الموقف هو نفسه في الأساس، لكن الشيء 
الوحيد الذي تغير هو المحتوى، من غير أن يكون لدي علم 
بتغيير محدد في الموقف. يتم دائمً التعرف على الأشياء العلمية 
لكن  الواقعية.  الحياة  تجربة  طابع  في  شيء  كل  وقبل  أولً 
الحدود  أقصى  إلى  العلائقي  التوجه  يدفع  أن  للمرء  يمكن 
عية بشكل عام  النهائي للموضَّ البنيوي  السياق  ويركز على 
ما  وبقدر  ع(.  للموضَّ القبلي  المنطق  عن  هوسرل  )فكرة 
أنها  بحقيقة  تتميز  فإنها  الواقعية،  التجربة  الفلسفة  تتجاوز 
تتعامل مع موضوعات أعلى وأسمى، مع »الأشياء الأولى 
والأخيرة«. علاوة على ذلك، في الفلسفة، كل شيء يتعلق 
عالمية  رؤية  نحو  )الميل  إليه  بالنسبة  مهم  هو  وما  بالإنسان 
بالاستحواذ  الأمر  يتعلق  وعندما   .)Weltanschauung

على الذات، يبقى الأسلوب كما هو، ويُنظر إلى الذات أيضًا 
على أنها موضوع. وبالطبع يجب أيضًا وصف الفلسفة بأنها 
علم بمعنى الإدراك المكتمل بسبب علاقتها بالموضوعات 
فهم  صعوبة  زيادة  إلى  إلا  معايناتنا  تؤد  لم  وهكذا  العلمية. 

الفلسفة من تلقاء نفسها. 



37
لكن كيف يمكن تحفيز نمط من الاستحواذ مختلف عن 
التعرف؟ إن تجربة الحياة الواقعية نفسها، تحجب دائمً حتى 
خلال  من  السطح،  على  يظهر  قد  الذي  الفلسفي  الاتجاه 
لامبالاتها واكتفائها الذاتي. في هذا الاهتمام بالاكتفاء الذاتي، 
تقف تجربة الحياة الواقعية دائمً في مركز الاهتمام. إنها تسعى 
»الثقافة  نحو  النهاية  وفي  العلم  عن  التعبير  نحو  باستمرار 
الواقعية  الحياة  تجربة  فإن  ذلك،  جانب  إلى  لكن  العلمية«. 
تحتوي على دوافع لموقف فلسفي خالص، لا يمكن إظهارها 
وتسليط الضوء عليها إلّ من خلال تحول خاص في السلوك 
على  فقط  يقتصر  لا  والعلم  الفلسفة  بين  الفرق  الفلسفي. 
فهم  إن  جذرية.  أكثر  طبيعة  ذو  هو  بل  والمنهج،  الموضوع 
الفلسفة من تلقاء نفسها ضروري أيضًا حتى لو لم يفترض 
الآن، حاول  الفلسفة. حتى  أي أصل في  له  العلم  أن  المرء 
الفلاسفة الانصراف عن تجربة الحياة الواقعية بوصفها أمرًا 
أن  من  الرغم  على  نفسه،  تلقاء  من  ومفهومًا  الأهمية  قليل 
الواقعية  الحياة  تجربة  من  التحديد  وجه  على  تنشأ  الفلسفة 
وتعود إليها مرة أخرى في تحول أساسي تمامًا. وإذا صحت 
هذه الفرضية، فإن كل محاولة توفيق بين الفلسفة والعلم وكل 
تسوية كذلك بينهما، استطاعت الفلسفة بواسطتها أن تستمد 
وجودها عبر القرون، ستتلاشى. إن نقطة البداية للفلسفة، 
وكذلك هدفها، هي تجربة الحياة الواقعية. وإذا كانت تجربة 
الحياة الواقعية)ص 16( هي نقطة البداية للفلسفة وإذا كنا 
نرى بالفعل فرقًا أساسيًا بين المعرفة الفلسفية والعلمية، فإن 
تجربة الحياة الواقعية يجب ألا تكون نقطة البداية للتفلسف 
نفسها بشكل أساسي. الفلسفة  يعيق  ما  أيضًا  بل  فحسب، 

جدًا،  قليلة  استثناءات  مع  جميعًا،  أنكم  أزعم  أن  أود 
لكم  أقدمها  التي  والتعريفات  المفاهيم  جميع  فهم  تسيئون 
يسبب  لا  وأن  الحال،  هو  هذا  يكون  أن  ويجب  باستمرار، 
هو  ممكناً  التقدم  يجعل  ما  إن  بل  الإطلاق،  على  ضرر  أي 
الإشارة، حتى لو كانت مضلّلة، إلى بعض سياقات الظاهرة 
الواضح  معناها  يصبح  بطريقة  لاحقًا  معاينتها  ستتم  التي 
بدلالة  الاهتمام  هي  الواقعية  الحياة  تجربة  إن  مفهومًا. 
 bezugsmäßig الموقف، والسقوط، واللامبالاة بالعلاقات
indifferente، والاكتفاء الذاتي. دعونا أولً نفكر في المعنى 
العلائقي لتجربة الحياة الواقعية. ما يظهر هنا هو أن مسار 
هذه التجربة له طابع اللامبالاة باستمرار، وأن الاختلافات 
في ما يختبره الأنا تظهر بالكامل في المحتوى. إن حقيقة أن 
ما أشعر به في حفلة موسيقية مختلف عما أشعر به في محادثة 

التجارب  وتنوع  المحتوى.  في  فقط  أختبره  شيء  هو  تافهة 
ب. ومن ثم،  يصبح مدركًا بالنسبة لي فقط في المحتوى المجرَّ
هي  إليه  والانجذاب  العالم  في  »الأنا«  مشاركة  طريقة  فإن 
طريقة غير مبالية؛ في الواقع، إنها غير مبالية لدرجة أنها تنكر 
كل شيء، أي تنجز جميع مهامها دون أية موانع. ومع ذلك، 

فإن طريقة التفكير هذه تتجه إلى السقوط في الدلالة.
بالفعل  هي  القيمة  لكن  القيمة،  مثل  الدلالة  تبدو 
من  تختفي  أن  يجب  تنظير،  كل  مثل  وهي  التنظير،  نتاج 
بالموضوعات  علمً  يحيط  لا  الخالص  التعرّف  إن  الفلسفة. 
الدلالة.  ذات  بالعلاقات  فقط  ولكن  التكوين،  المكتملة 
ومع ذلك، فإن هذه العلاقات تميل إلى أن تصبح مستقلة، 
ويمكن تمثيلها بوضوح في »منطق الموضوعات«)ص 17(، 
وسياقات الموضوعات وعلاقاتها. وتلعب التجربة المعرفية 
بطريقة غير ملحوظة دورًا حاسمً. في الاتجاه التنازلي لتجربة 
الحياة، يتشكل سياق الموضوع بشكل متزايد ويصبح أكثر 
استقرارًا. هذه هي الطريقة التي يصل بها المرء إلى منطق العالم 
المحيط، بقدر ما تلعب الدلالة دورًا في ترابط الموضوعات. 
وبالذهاب إلى ما هو أبعد من ذلك، فإن كل العلوم تسعى 
لتطوير نظام أكثر صرامة من أي وقت مضى للموضوعات، 
موضوعي،  وسياق  مادي،  ومنطق  موضوعي،  منطق  أي 
ومنطق يكمن في الموضعات نفسها )على سبيل المثال، منطق 
لتاريخ الفن، مختلف عن منطق لعلم الأحياء، وما إلى ذلك(. 
والفلسفة العلمية ليست سوى تشكيل أكثر صرامة لنطاق 
»تتجاوز  التي  ع  الموضَّ نطاقات  تشكيل  يتم  هنا  ع.  الموضَّ
الخبرة الحسية«، )عالم أماثيل أفلاطون( وما إلى ذلك. لكن 
الموقف تجاه الموضّعات يبقى كما هو تمامًا مثلما هو الحال في 
يظهر  لا  ذاته.  هو  العلائقي  المعنى  يبقى  الخاصة؛  العلوم 
على  قادرة  تكون  ما  بقدر  عات  للموضَّ مختلف  بُعد  سوى 
توضيح السياق بشكل أكثر عمقًا. إن الفلسفة الحديثة تنقل 
الوعي إلى نقطة المركز )كنط(. وتصبح »الذات«، خاصة في 
عية  معالجة فيشته لمشكلة الموضوع، شكلً جديدًا من الموضَّ
مقارنة بـ »الموضوعات« الأخرى. ومع ذلك، فإننا نجد هنا 
أيضًا، في ابتعاد فيشته عن فلسفة كنط العملية وباستخدام 
الأساس.  في  موقفيًا  اتجاهًا  الكنطية،  الأولية  التصورات 
ولذلك فإن الفلسفة )انطلاقًا من تاريخها( هي دائمً التشكيل 
الممكن الأكثر صرامة لسياقات الموضوع على الرغم من أن 
الذات.  معرفة  في  خاصة  صعوبة  عاينت  الألمانية  المثالية 
في هذه المرحلة لم يعد بإمكاننا أن نرى كيف يمكن أن 



 38
الاتجاه  إن  والعلم.  الفلسفة  بين  جذري  فرق  هناك  يكون 
التنازلي لتجربة الحياة الواقعية نحو الميل المستمر إلى سياقات 
إذا جاز  وثقله،  واقعيًا،  اختباره  يتم  الذي  العالم  الدلالة في 
الموضوعات  تحديد  نحو   )18 )ص  ميلً  يسبب  التعبير، 
وبالتالي  بالفعل.  نعيشها  التي  الحياة  مواقف  في  وتنظيمها 
معنى  مع  يتعارض  هذا  الواقعية  الحياة  تجربة  معنى  فإن 
الواقعية  الحياة  تجربة  إلى  حولنا  ننظر  أن  علينا  أطروحتنا. 
لكي نحصل على دافع لتغييرها. من المؤكد أنه من الممكن 
العثور على هذا الدافع، لكنه صعب للغاية. ولهذا السبب، 
بالفلسفة  معرفة  نمتلك  لأننا  ملاءمة،  أكثر  طريقًا  سنختار 
الماضية والحالية. إن الوجود الفعلي لتاريخ الفلسفة في حد 
منه  يبدأ  أن  للمرء  يمكن  لكن  للتفلسف،  دافعًا  ليس  ذاته 
دوافع  لتوضيح  استخدامه  يمكنه  ثم  ثقافية،  حيازة  هو  بما 
تفلسفه. ومن أجل أن نفهم بأكبر قدر ممكن من الوضوح 
ونتابع بدقة معنى تجربة الحياة الواقعية، فإننا ننظر حولنا إلى 
بطريقة  فهمها  أجل  من  ليس  الفلسفية،  واتجاهاته  الحاضر 
فلسفية، ولكن ببساطة بمعنى أخذ العلم بالمعرفة الواقعية. 
الدين  فلسفة  اتجاهات  في  سننظر  الإيجاز،  أجل  ومن 

الملموسة في ممثليها الأكثر نموذجية.

ين  اهات الحاليَّة في فلسفة الدِّ II. الاتِّ
Troeltsch 5. فلسفةُ الدين عند ترويلتش

النساء  حتى  الدين.  بفلسفة  حاليًا  الاهتمام  يتزايد 
أن  في  يرغبون  الذين  والفلاسفة  الدين.  فلسفة  في  يكتبن 
بوصفها  بها  يرحبون  الجد  محمل  على  الظاهرة  هذه  تؤخذ 
بالمقالتين  المثال  سبيل  على  قارن  عقود!  منذ  ظاهرة  أهم 
 ،24 العدد  الكنطية؛  الجمعية  محاضرات  في)3(  المنشورتين 
الأولى لـ رادبروخ تحت عنوان: في الفلسفة الدينية للقانون 
لـ  والثانية   Zur Religionsphilosophie des Rechts
 Über الثقافة  لاهوت  فكرة  حول  عنوان:  تحت  تيليش 
die Idee einer Theologie der Kultur. وكلاهما متأثر 
بـ ترويلتش. وفيما يلي نرغب في أن نحدد مكانة ترويلتش 
أما  الحالية.  الدين  لفلسفة  ممثل  أهم  لأنه  الدين،  فلسفة  في 
الأشياء الأخرى فتعتمد على اللاهوت. يمتلك ترويلتش في 
الواقع قدرًا كبيًرا من المعرفة بنصوص فلسفة الدين الملموسة 
إنه  الفلسفية.  الدينية  للمشكلة  التاريخي  بالتطور  وكذلك 
أكثر  نظره  أصبح عرض وجهات  وقد  اللاهوت.  من  آت 
صعوبة بسبب التغييرات المتكررة في وجهة نظره الفلسفية 

الأساسية، على الرغم من أنه بقي محافظًا على موقفه الفلسفي 
الديني بشكل ملحوظ. وبوصفه عالم لاهوت من مدرسة 
كنط  إلى  البداية  في  الفلسفية  نظره  وجهة  استندت  ريتشل 
وشلايرماخر ولوتزه Lotze. وهو اعتمد في فلسفة التاريخ 
ل اهتماته إلى »فلسفة القيمة«  على دلتي. في التسعينيات، حوَّ
 Windelband لـ ريكرت ـ فيندلباند »Wertphilosophie«
Rickertschen، ثم تحوّل في السنوات الأخيرة، إلى موقف 
Bergson Simmelschen. ومن خلالهما  بيرغسوني زيملي 
فهم هيغل، الذي بنى في نهاية المطاف عليه فلسفته التاريخية. 
لكن ما هي الأهداف التي وضعها ترويلتش لفلسفة الدين؟ 
الدين.  لماهية  علميًا  صالح  تعريف  تطويرَ  هدفُه  كان  لقد 

أ( علم النفس
الظاهرات  وصف  الضروري  من  بدء،  ذي  بادئ 
خالية  مباشرة،  بأنها   :)Positivismus )»الإيجابية«  الدينية 
)راجع  ذاتها  حد  في  ظاهرات  هي  بما  أي  النظريات،  من 
الاجتماع()4(.  علم  يخص  ما  في  فيبر  لماكس  مماثل  مطلب 
وينبغي النظر إلى الظاهرت الدينية في سذاجتها التي لم يتم 
في  وتحديدًا  الطقوس،  الطوائف،  )الصلوات،  بعد  صقلها 
سلوك الشخصيات الدينية الكبرى، والدعاة، والمصلحين( 
هنا  الترنسندنتالية.  الأولية  ظروفها  في  تحديدها  ثم  ومن 
والهامشية.  المركزية  الدينية  الظواهر  بين  ترويلتش  يميز 
الذي  الله،  بحضور  بالفوز  الإيمان  هي  المركزية  الظاهرة 
الأخلاقي  القانون  ظهور  إلى  المبدأ  حيث  من  يؤدي 
اجتماع  علم  فهي  الهامشية  الأشكال  أما   .Sittengebot

في  الفعلية  تجلياته  أي  للدين،  العملية  والأخلاق  الدين 
المثال(.  التاريخي )كما درسها ماكس فيبر، على سبيل  العالم 
أن  الدين  فلسفة  على  يجب  الهدف،  هذا  تحقيق  أجل  ومن 
الأعراق  نفس  وعلم  الفردي  النفس  علم  منهج  تستخدم 
völkerpsychologischen، مضافًا إلى علم النفس المرضي 
والمنهج  والإثنولوجيا  التاريخ  قبل  ما  عصور  ودراسات 
حتى  وصف  أفضل  إن  والإحصاء.  المسح  في  الأمريكي 
الآن )بحسب ترويلتش( للظاهرات الدينية كان الذي قدمه 
تنوعها«)5(.  في  الدينية  )»التجربة  كتابه:  في  جيمس  وليم 
النفس  علم  تأثير  تحت   )19 )ص  ترويلتش  يقع  )هنا 
ترويلتش  أن  والواضح  وديلتي(.  جيمس  لـ  الوصفي 
الأساسية. النفسية  الاتجاهات  جميع  عمله  في  استوعب 

ب( نظرية المعرفة
النفسي  الوصف  هذا  تتبع  التي  الثانية  والمهمة 



39
الصلاحية  وأوان  الدين  إبستمولوجيا  هي 
النفسية.  العمليات  في  المتضمن   Gültigkeitsmomentes
ألقيت  محاضرة  المعرفة«.  ونظرية  النفس  »علم  )ترويلتش، 
1904()6(. إنها مسألة  الدين،  في المؤتمر الأمريكي لفلسفة 
لتشكيل  العقلانية   Gesetzlichkeit المشروعية  في  بحث 
المسبقة  القوانين  بعض  دائمً  نجد  حيث  الدينية.  الأماثيل 
نظرية  حددت  لقد  الدينية.  الظاهرات  وراء  تكمن  التي 
المعرفة العامة مشكلة القبلية بشكل عام. )يعتمد ترويلتش 
هنا على نظرية المعرفة عند فيندلباند وريكيرت(. هناك قبلية 
توليفية للديني، تشبه قبلية المنطقي أو الأخلاقي أو الجمالي. 
وتسليط الضوء على قبلية الديني هذه يعني تثبيت »الحقيقة« 
في  ديني.  هو  ما  في  العقلاني  والعنصر  عام،  بشكل  الدينية 
ترويلتش  يقصد  لم  الخصوص،  وجه  على  اللاحقة  أعماله 
من »عقلاني« العقلاني النظري، بل عنى بـ »عقلاني« فقط 
ما هو صالح بشكل عام أو ضروري عقلانيًا. ولقد عرّفها 
بعد  فيما  ابتعد  ثم  قبلية،  عقلانية  أنها  على  سابقًا  ترويلتش 
أنها  الرأي وزعم من دون أي تعريف للمضمون  عن هذا 
عقلانية ولكنها ليست عقلانية قبلية، وأنه من المهم ربط ما 
هو منطقي وأخلاقي وجمالي قبليًا مع هذا الديني لنحضر هذه 
الثلاثة ونرى كيف )ص 22( تتلقى قبليًّا صلابتها من قبلية 
الأهمية؛  بالغ  أمر  الدين  المعرفة في  نظرية  إن عمل  الديني. 
فهو يسعى إلى فصل ما هو نفسي واقعي عن ما هو صالح 
بشكل قبلي. في هذا السياق، لا تؤدي تجربة الحياة الواقعية 
وظيفة المجال أو النطاق الذي تظهر فيه الموضوعات. وهي 
لا علاقة لها بالواحدية التجريبية أو نظرية الواحدية)7(؛ لا 
ح« هنا. وعند توضيح سياقات المعنى الموجودة  شيء »موضَّ
بالدقة  تستعلم  لا  الحالية  الفينومينولوجيا  فان  وتناولها، 
الكافية عن حقيقة صلاحية المعطيات الواقعية. لكن تجربة 
لا  والذي  الأول،  المقام  في  ينعطي  ما  هي  الواقعية  الحياة 
الفينومينولوجيا ليست علمً  بالطبع. إن  يمكن »توضيحه« 

تمهيديًا للفلسفة، بل هي الفلسفة ذات نفسها.
الأول  المقام  في  عملها  تنجز  الراهنة  الدين  فلسفة  إن 
اللاهوت  في  رئيسي  وبشكل  نفسه،  ذات  اللاهوت  في 
البروتستانتي؛ يتعامل اللاهوت الكاثوليكي مع المشكلات 
ويعتمد  للمسيحية،  تحديدًا  الكاثوليكي  الفهم  منظور  من 
اللاهوت البروتستانتي بشكل أساسي على التيارات الفلسفية 
الرئيسية التي يلتزم بها. ومن التحيزات لدى فلاسفة الدين 
سريعة.  يد  بحركة  اللاهوت  مشكلة  حل  يستطيعون  أنهم 

الاعتبار  في  نأخذ  أن  علينا  الأعمال  هذه  إلى  بالإضافة 
نقرر بشأن  الذي سيتعين علينا أن  الدين،  عمل علم نفس 
مساهمته لاحقًا. وبقدر ما تتم معالجة مشكلة فلسفة الدين 
المتزايد  التقارب  أن  افتراض  يمكن  فإنه  الفلسفة،  إطار  في 
الآن مع فيشته وهيغل سيؤدي بلا شك إلى تجديد التأملات 

الفلسفية الدينية)8(. 
فلسفة  مشكلة  دفع  يتم  المبادئ،  هذه  إدخال  ومع 
لاحقًا  سنرفضه  ما  وهو  محدد،  اتجاه  في   )23 )ص  الدين 
الاتجاه  لهذا  فإن  حال  أي  على  ولكن  نقدي.  بشكل 
الدين،  فلسفة  في  العمل  تقدم  في  خاصة  أهمية  التأملي 
اليوم  الكتاب  أن  والحقيقة  شك.  بلا  سيتحقق  والذي 
أنكم  المحتمل  ومن  الدين  فلسفة  على  استحوذوا  قد 
الآن. بعد  بشأنه  للقلق  داعي  لا  لكن  هذا،  تعرفون  جميعًا 

ج( فلسفة التاريخ
فقط على أساس انفصال النفسي عن القبلي يمكن للمرء 
تاريخ  يعتبر  ديني.  هو  ما  في  التاريخية  الضرورة  يتتبع  أن 
الدين أن تحقيق ما هو ديني أمر قبلي في المسار الفعلي لتاريخ 
فحسب،  الحقائق  ليس  Geistesgeschicht؛  الروحي 
ولكن أيضًا القوانين التي يتطور وفقًا لها الدين تاريخيًا. لقد 
التأسيسي  تصور هيغل هذه المهمة لأول مرة؛ لكن منهجه 
يجب رفضه. وعلى الرغم من أن مثل هذه المهمة لن تنجح 
بالميتافيزيقا  فقط  السماح  يمكن  أنه  إلا  الميتافيزيقا،  بدون 
فلسفة  على  يتعين  ثم،  ومن   .»induktive« »الاستقرائية« 
الدين التاريخية أيضًا أن تفهم الحاضر وتحدد مسبقًا التطور 
هناك  سيكون  كان  إذا  ما  تقرر  أن  عليها  للدين.  المستقبلي 
دين عام للعقل، يتم إنشاؤه بطريقة توفيقية من أديان العالم 
سودربلوم  لـ  وفقًا  والبروتستانتية  )الكاثوليكية،  الحالية 
الوثوقية  الديانات  إحدى  كانت  إذا  ما  أو   ،)Söderblom
positive )المسيحية، البوذية، الإسلام( ستسود وحدها في 

المستقبل.
د( الميتافيزيقا

سة على كل تجاربنا في  هذه ميتافيزيقا لأماثيل الإله المؤسَّ
ذلك(  إلى  وما  )كنط  النقدية  المعرفة  لنظرية  ويمكن  العالم. 
من  يأتي  المرء  لأن  الميتافيزيقا.  هذه  مثل  إلى  أيضًا  تصل  أن 
النهائي  المعنى  إلى  )الترنسندنتالي(  للوعي  الغائي  السياق 

الذي يتطلب وجود الله.
في الواقع، أخرج ترويلتش فلسفة الدين من اللاهوت، 
وركزها حول مشكلة ربط التاريخ الديني والأنساق الدينية 



 40
 Religionssystematik Albrecht.Ritschl 1822 1889ـ
 »Bewußtsein überhaupt« »ثم، بعد كتاب »الوعي العام
التاريخية  الدينية  النصوص  معالجة  حاول  ريكرت،  لـ 
الانفصال  إلى  المحاولة  دفعه فشل هذه  بعقلانية.  وانتقادها 
دين  فلسفة  يؤسس  أن  الواقع  أراد في  اللاهوت. وهو  عن 
جديدة على »فينومينولوجيا أولية«، أي أن يدعم نظرية أولية 
المواصفات  هذه  مثل  سمى  ثم  التاريخية،  الأديان  لأنواع 
سيكولوجيا الدين. ولقد كانت الظاهرة المركزية عنده هي 
الإيمان بإمكانية تجربة حضور الله؛ أما الظاهرة الثانوية فهي 
أساطير الدين وأخلاقياته وعلم اجتماعه. ويُظهر علم نفس 
المرض وعلم الأعراق أن الظاهرة الأصلية لجميع الأديان هي 
التصوف، تجربة الوحدة في الله. وأينما يتحقق الدين روحيًا، 
تكون الأسس القبلية ضرورية، وهي التي تصف العمليات 
النفسية الفردية بعد ذلك بأنها دينية. وبالتالي فينبغي لنظرية 
للقبلية  مماثلة  دينية  قبلية  إلى  تتوصل  أن  الدينية  المعرفة 
النظرية، مما يعني تثبيت محتوى الحقيقة، »الأوان العقلاني« 
الدين  يصبح  خلاله  من  الذي  للدين   rational moment
ممكناً )راجع ريكرت(. يعني Ratio، لاحقًا عند ترويلتش، 
الاتفاق مع القاعدة، ليس فقط في المستوى المنطقي، ولكن 
أيضًا في المستوى الأخلاقي، وما إلى ذلك. إن إعادة توحيد 
القبلية، التي تم العثور عليها بهذه الطريقة والتي تم تسليط 
عاتق  على  يقع  للدين  النفسية  المظاهر  مع  عليها،  الضوء 
الميتافيزيقا الدينية. وبالنسبة لترويلتش)ص 25(، تتعارض 
قبلية الديني مع عالم روحي Geisteswelt أعلى، تعد تجربته 
هي الظاهرة الدينية الأساسية. والميتافيزيقا الدينية عنده هي 
أن  تمامًا كما  الفلسفية،  الميتافيزيقا  شيء مختلف جوهريًا عن 
القبلي الديني هو شيء مختلف عن القبلي النظري. ثم يمكن 
الغائي  التطور  مبدأ  أساس  على  يتم  أن  التاريخي  للتمثيل 
يمكن  الذي  المكان  هو  هذا  التاريخ.  فلسفة  من  المستمد 
جدلية  ميتافيزيقا  ليست  ولكنها  الميتافيزيقا،  فيه  تشارك  أن 
بنائية مثل ميتافيزيقا هيغل، بل ميتافيزيقا استقرائية للدين. 
علاوة على ذلك، يجب أن تعيد فلسفة الدين تشكيل التطوير 
الإضافي للدين، على سبيل المثال حل أو مناقشة مسألة دين 
العقل الخالص أو التوفيق بين المعتقدات أو الشكل المفضل 
لأحد الأديان الكبرى )راجع سوديربلوم(، إلخ. ويجب على 
ميتافيزيقا الدين أن تصنف حقيقة الله في سياق العالم. وحتى 
في إطار فلسفة نظرية المعرفة، فإن الأساس اللاهوتي ومعنى 
أربعة  لدينا  إذًا  بالله.  الإيمان  إلى  سيؤديان  الوعي  واقعية 

 .3 2. نظرية المعرفة،  النفس،  1. علم  فروع دينية فلسفية: 
فلسفة التاريخ ـ هذه الثلاثة مجتمعة تشكل علوم الدين و4. 
الدين  وعلوم  الفعلية.  الدين  فلسفة  هي  وهذه  الميتافيزيقا، 
الجمال،  وعلم  والأخلاق  المنطق  مثل  فلسفية  مجالات  هي 
أما الميتافيزيقا فهي تقوم على هذه المجالات بوصفها المجال 
بالإضافة  المقام الأول،  نفسه في  ترويلتش  قام  لقد  الأخير. 
للمسيحية«،  الاجتماعية  »المذاهب  الخاصة  التحقيقات  إلى 
رأيه  سيتغير  لكن  التاريخ.  فلسفة  بتعزيز  ذلك)9(،  إلى  وما 
مضى  ما  فيما  التاريخ  يفهم  كان  لأنه  الأساسي،  مبررها  في 
الآونة  في  لكنه  تقدميًا.  تطورًا  بوصفه  الغائية،  الناحية  من 
معناها  الدين  تاريخ  من  حقبة  لكل  يعطي  راح  الأخيرة، 
الخاص؛ ولم يعد من الممكن النظر إليها على أنها مجرد نقطة 
عبور. إن اندفاع الحياة دائمً ما يؤدي إلى ظهور دوافع جديدة 
التالية.  الحقبة  في  عقلانيًا  للفهم  قابلة  تعود  لا   ،)26 )ص 
عفوية،  حياة  وقوى  عقلانية  أوانات  من  الأديان  وتنشأ 
ويصبح  به  خاصة  حياة  يكتسب  بها،  خاص  معنى  ولها 
ممكناً  يكون  أن  غير  من  للتطوير،  الدافعة  القوة  بالتالي 
المنطقي هو  التطوير  إنشاء سياق جدلي منطقي؛ لأن مخطط 
انتهاك )راجع زيمل وبرغسون(. ويطرح ترويلتش مشكلة 
»الجدلية التاريخية« )راجع مقالته في »المجلة التاريخية«()10(. 
وبذلك يبتعد عن فلسفة ريكرت في التاريخ ويعود إلى دلتي 
)راجع كتابه »بناء العالم التاريخي في علوم الروح« ب()11(. 
 individuelle الفردية«  »الكلّية  هي  الأساسية  ومفاهيمه 
بدلً   ،Werdekontinuität التحول«  و»استمرارية   Totalität

من »التطوير« )تطور العلاقة السببية عند ديلتي(. التعديل 
التالي لمصطلحاته القبلية لم يقم ترويلتش بتطويره بعد. ومن 
القبلي  بمفهوم  متمسكًا  يزال  ما  كان  إذا  ما  فيه  المشكوك 
الديني بروح ريكرت )راجع زيمل(. )راجع نقده لكتاب 

أوتو »فكرة القدسي« في »دراسات كنطية« 1917.()12( 

6. ملاحظات نقدية
لا نريد انتقاد موقف ترويلتش، بل نريد أن نفهم موقفه 
الأساسي بشكل أكثر وضوحًا. المسألة هنا هي مسألة تحديد 
ماهية الدين بطريقة علمية صحيحة. لدى ترويلتش مفهوم 

رباعي الأبعاد لماهية الدين:
1. الماهية النفسية للدين. أنواع تحديد شكلها.

الديني.   Vernunft العقل  قبلية  للدين؛  المعرفية  الماهية   .2
)ص 27(



41
3. الماهية التاريخية للدين، بما أنه تصنيف عام؛ إدراك )1( 

و)2( في التاريخ.
4. الماهية الميتافيزيقية للدين: الديني بما أنه مبدأ لكل قبلية. 

)مكانة الدين في سياق العقل في كليته(.
لفلسفة  إجمالية  صورة  فقط  الأربعة  المفاهيم  هذه  توفر 
الدين. ويجب علينا الآن أن نفهم كيف ترتبط فلسفة الدين 
هذه بالدين ذات نفسه، سواء أكانت تنبثق من معنى الدين، 
عيًا بشكل مباشر ويُضطر  أم ما إذا كان الدين لا يفهم موضَّ
إلى الدخول في التخصصات الفلسفية؛ على سبيل المثال يتم 
الدين  قبل  موجودة  كانت  موضوعية  سياقات  في  تصنيفه 
وفلسفة  المعرفة  ونظرية  النفس  علم  أيضًا  هناك  نفسه. 
هذه  فإن  وبالتالي  والفنون.  العلوم  وميتافيزيقا  التاريخ 
التخصصات الدينية الفلسفية لا تنشأ من الدين بوصفه ديناً 
في ذات نفسه. منذ البداية، يُنظر إلى الديني ويصنف على أنه 
موضوع. وفلسفة الدين في حد ذاتها هي علم ديني. وهكذا 
يتم إرجاع الإشكالية برمتها إلى وجهة النظر الفلسفية ذات 
نفسها. ويصبح مفهوم الدين ثانويًا. ويمكن للمرء أن يفكر 

بسهولة في علم الاجتماع أو جماليات الدين.
في  الدينية  ترويلتش  لفلسفة  الدافع  الشعار  يكمن 
حركة  في  جديدًا  شيئًا  يرى  لا  وهو  للإصلاح.  تصوره 
الإصلاح الديني، ويعتقد أنها انبثقت من داخل بنية المعنى 
في  إلّ  يظهر  لم  الجديد  وأن  الوسطى،  بالعصور  الخاصة 
أيضًا  المثالية الألمانية. قام ترويلتش  الثامن عشر وفي  القرن 
بدمج العديد من عناصر العصور الوسطى والكاثوليكية في 
يكن  لم  ديلتي،  مثل  بأنه،  بحق  متهم  وهو  الدينية،  فلسفته 
يفهم لوثر. في نهاية المطاف، ما يهم ترويلتش هو ميتافيزيقا 
الدين، والدليل على وجود الله. لكن إثبات وجود الله ليس 
مسيحيًا في الأصل، بل يعتمد على الارتباط )ص 28( بين 
المسيحية والفلسفة اليونانية. وتحدد وجهة النظر الميتافيزيقية 

هذه أيضًا فلسفة ترويلتش للتاريخ.
نحن لا نريد أن نقدم نقدًا ذا طبيعة مضمونية، بل نريد 
الدين  بالفلسفة، وكيف يصبح  الدين  أن نرى كيف يرتبط 
تخصصات  في  الدين  ترويلتش  يضع  للفلسفة.  موضوعًا 
أربعة في سياق موضوعي مكتمل. وبقدر ما  دينية فلسفية 
تتحرك المعاينة الفلسفية للعالم في مجالات مختلفة، يتم وضع 
فيها.  نفسه  عن  يعبر  كيف  ويُرى  المجالات  هذه  في  الدين 
ومن هنا تنبثق المفاهيم الأربعة لماهية الدين. ولا يتم فصل 
المجالات الأربعة من حيث منهجها فحسب، بل أيضًا من 

بنيته وطبيعة  النفسي، في  الواقع  الواقعي. إن  حيث طابعها 
وجوده، هو شيء آخر غير المجال القبلي لقانون العقل، وهذا 
العالمي،  التاريخ  وخاصة  التاريخ،  حقيقة  غير  آخر  شيء 
ر  وهذا شيء آخر غير الحقيقة الميتافيزيقية النهائية التي يُفكَّ
فيها الله. أما كيف ترتبط هذه المجالات معًا فهو ليس أمرًا 
د بالدين نفسه،  يثير اهتمامًا هنا. ففلسفة الدين هنا لا تتحدَّ
د للفلسفة، وهو المفهوم العلمي. ويبدو أن  بل بمفهوم محدَّ
شيئًا جديدًا قد تم تقديمه في ميتافيزيقا ترويلتش؛ وهو أنه 
تمت  طالما  موضوعًا،  بوصفه  الآن  بعد  الدين  إلى  يُنظر  لن 
هنا.  الله،  بوجود  الايمان  وهي  الأصلية،  الظاهرة  معالجة 
المعرفة.  خلال  من  الله  بوجود  الفوز  يتم  لن  عندها  لأنه 
الرغم من ذلك، يقول إن »موضوع«  لكن ترويلتش، على 
مرتبط  حقيقي  موضوع  أنه  على  إليه  يُنظر  أن  يجب  الايمان 
بموضوعات حقيقية أخرى، بقدر ما يكون العقل وحدة. 
وفي المعاينة النهائية للموضوع العالمي، يجب أن يتم إحضار 
التجربة الإنسانية بأكملها إلى المفاهيم، لذلك يجب أيضًا أن 
يعاين الله بوصفه موضوعًا حقيقيًّا. ويصبح من المفهوم هنا 
الديني  موقفه  على  الحفاظ  من  ترويلتش  تمكن  كيف  أيضًا 
وجهات  تغير  مع  حتى  تغيير  دون   )29 )ص  الفلسفي 
موضوع  هو  الدين  له،  بالنسبة  الأساسية.  الفلسفية  نظره 
موضوعية  سياقات  في  وضعه  يمكن  وبالتالي  البداية،  منذ 
فإن  لذا  المختلفة(.  الفلسفية  »الأنظمة«  مع  )تتوافق  مختلفة 
إمكانية التحول المستمر عند ترويلتش هي واحدة من أقوى 

العلامات التي تشير إلى أنه يرى الدين بوصفه موضوعًا.
وفقًا لـ ترويلتش، فإن العلاقة بين الدين والعلم ليست 
سياق  في  تاريخيًا  نفسه  الدين  يجد  ما  وبقدر  قسرية.  علاقة 
لعلوم  يمكن  العلم:  مع  يتعامل  أن  عليه  يجب  فإنه  ثقافي، 
أيضًا الإيجابية،  السلبية في تبريراتها، ولكن  الدفاعية  الدين 
أن تساهم في مزيد من تطوير الدين من خلال التنبؤ بتطوره 
المستقبلي. إن العلم لا يصنع الدين، ولكنه يمثل عاملً مثمرًا 
المسيحية، بحسب  تاريخ  ما يظهره  لمزيد من تطوره. وهذا 
القوية من خلال  التاريخية  التي حققت مكانتها  ترويلتش، 
إمكانيات  فإن  ذلك،  ومع  القديمة.  الفلسفة  مع  تحالفها 
والموضوع  حاليًا.  استُنفدت  الفلسفية  الدينية  المنتجات 

المطروح هو مجرد تسليط للضوء على الإمكانية الصحيحة.
ما الذي فزنا به الآن في ما يخص أغراضنا من النظر إلى 
ترويلتش؟ قبل كل شيء، فكرة محددة عن فلسفة الدين. ثم 
إن هناك أربعة محددات يمكن أن تعزى إلى الدين: النفسي 



 42
تلك  تسلك  وأخيًرا،  والميتافيزيقي.  والتاريخي  والعقلاني 
موضوع.  على  ف  تعرُّ طريقة  أنها  بما  الدين  تجاه  الفلسفة 
بين  الجذري  الفرق  حول  أطروحتنا  ضد  جادلنا  لذلك 
الدين  تجعل  أن  يجب  الفلسفة  أن  وبما  والعلم.  الفلسفة 
موضوع معرفتها، فليس من الواضح كيف ينبغي للفلسفة 
أن تنشغل بالدين إذا كان هناك )ص 30( فرق جوهري في 

د. خنجر حمية 
الجامعة اللبنانية ـ كلية الآداب والعلوم الإنسانية

)التتمة في العدد المقبل(

الهوامــش
التاريخي  إلى  النسبة  أصلً  الألمانية  في   Historische بـ  يُقصد   )1(
بات  ما  أو  التاريخ  رواية   Geschichte بـ  ويقصد  أحداث.  هو  بما 
يعبر عنه بالتأريخ. هنا لا يميز هايدغر بينهما فيستعمل الواحدة منهما 
استعمالهما  والزمان سيقلب  الكينونة  كتاب  لكنه في  في معنى الأخرى 
التاريخي  الحدث  بمعنى   Geschichte أنه سيستعمل  بمعنى  المعتاد 
أنا  أما  كعلم.  التاريخ  أو  الأحداث  رواية  بمعنى   Historische و 
فسأستعمل لفظ التاريخ في تعريب كلا المصطلحين ما دام هايدغر هنا 

يستعمل الواحد منهما في موضع الآخر.
)2( يقصد بها فهم الفلسفة لذاتها.

)3( يمكن العثور على كلتا المقالتين في:
Religionsphilosophie der Kultur. Zwei Entwürfe von 
Gustav Radbruch und Paul Tillich. (Philosophische 
Vorträge der Kant-Gesellschaft Nr. 24) Berlin 1919.
 Martin Heidegger, Grundprobleme der  )4(
 Phänomenologie. Frühe Freiburger Vorlesung
 Wintersemester 1919/20. Gesamtausgabe Bd. 58,
 hrsg. von Hans-Helmuth Gander, Frankfurt a. M.
1993, S. 189-196
مارتن هايدغر، المشكلات الأساسية للفينومينولوجيا، محاضرة فرايبورغ 
أوائل الفصل الشتوي 20/1919. الطبعة الكاملة المجلد 58، طبعة. 
196-189 ص   ،1993 م  أ.  فرانكفورت  غاندر،  هيلموث  هانز 

 William James, The Varieties of Religious  )5(
 Experience: A Study in Human Nature. New York,
 1902 (in German: Die religiöse Erfahrung in ihrer
 Mannigfaltigkeit. Materialien undStudien zu einer
 Psychologie und Pathologie des religio¨sen Lebens.
U¨ bersetzt von Georg Wobbermin. Leipzig, 1907).
البشرية.  الطبيعة  في  دراسة  الدينية:  الخبرة  أصناف  جيمس،  وليم 
مواد  تنوعها.  في  الدينية  التجربة  الألمانية:  )باللغة   1902 نيويورك، 
جورج  ترجمة  الدينية.  الحياة  وباتولوجيا  النفس  علم  عن  ودراسات 

ووبرمين. لايبزيغ، 1907(.
 Ernst Troeltsch, Psychologie und Erkenntnistheorie )6(
 in der Religionswissenschaft. Eine Untersuchung über
 die Bedeutung der Icantischen Religionslehre für die

heutige Religionswissenschaft. Tübingen 1905, S. 18.
الدينية.  الدراسات  المعرفة في  النفس ونظرية  إرنست ترويلتش، علم 
توبنغن  اليوم.  الدينية  للدراسات  الدينية  كنط  تعاليم  أهمية  في  تحقيق 

1905، ص 18.
)7( العقيدة الفلسفية والدينية لوجود مبدأ أساسي واحد فقط للوجود 

والواقع
  Helene Weiß 8( إدراج في الحاشية بقلم هيلين فايس(

راجع: Überweg IV. § 43: بعد كنط، اعترف اللاهوت الحديث 
على  عقائده  أسس  وبالتالي  المسيحية،  العقائد  إثبات  إمكانية  بعدم 
العلمي.  الدليل  متجاوزًا  المعيشة،  الدينية  للخبرة  الشخصي  اليقين 
بهذه الطريقة )على غرار عقيدة شلايرماخر حول الإيمان( هناك مجرد 
استبطان نفسي للعقيدة المسيحية، حيث تكون قيمة المسيحية، في رأي 
لوتزه، أن تكون ضمانة للحقيقة، وحيث يتم التأكيد، بالمعنى البراغماتي، 

على "قيمتها الحياتية العملية".
 Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen )9(
Kirchen und Gruppen. Tübingen 1 9 12.
إرنست ترويلتش، التعاليم الاجتماعية للكنائس والجماعات المسيحية. 

توبنغن 1912
 Ernst Troeltsch, Über den Begriff einer  )10(
 historischen Dialektik: 1.111. Windelband, Rickert
 und Hegel. 111. Der Marxismus. In: Historische
 Zeitschrift 119 und 120 (1919) und 120
فندلبند،   .2/.1 التاريخي:  الجدل  مفهوم  حول  ترويلتش،  إرنست 
 120 و   119 التاريخية  المجلة  في:  الماركسية.   .3 وهيغل.  ريكرت 

)1919( و 120 )1919.
 Wilhelm Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen )11(
 Welt in den Geisteswissenschaften. Erste Hälfte. In:
 Abhandlungen der Königl-Preuss. Ak. d. Wiss. Jahrg.
1910. Phil.-hist. K1.
 Ernst Troeltsch, Zur Religionsphilosophie (aus  )12(
 Anlaß des Buches von R. Otto über »Das Heilige«
1917). In: Kantstudien 23 (1918).

المعنى العلائقي بين الفلسفة والعلم )أي معرفة الموضوع(. 
في  كما  الدين«  »فينومينولوجيا  في  »الظاهرات«  تصبح  ألا 
للمعاينة؟  موضوعًا  الجمالي،  الاستمتاع  فينومينولوجيا 
النظر إلى الدين في واقعيته، قبل أن نحضره  بدايةلا بدَّ من 

إلى أية معاينة فلسفية محددة.



43

فلسفات الاختلاف وتصدّع الكوجيتو

شايع الوقيان

نفسه  الأصل  فإن  الأصل  هو  الاختلاف  يكون  عندما 
دولوز،  فوكو،  الاختلاف:  فلاسفة  يفكّر  هكذا  يتلاشى. 
التي  اللحظة  في  الأصل  يموت  كيف  وغيرهم.  دريدا، 
يولد فيها، وذلك في غضون الحكاية البديلة: "في البدء كان 

الاختلاف"؟
في فكر ما قبل )ما بعد الحداثة(، كان الاعتقاد السائد هو 
أن كل شيء يمكن تفسيره بالرجوع إلى مبادئ أولية قليلة، 
وكلي.  أول  مبدأ  إلى  كذلك  الرد  تقبل  المبادئ  هذه  إن  بل 
ثلاثة  إلى  صوريًا،  ردّه،  يمكن  يكن،  ا  أيًّ البشري،  فالتفكير 
مبادئ: الهوية، وعدم التناقض، والثالث المرفوع. وقد سعى 
المفكرون بعدئذٍ إلى ردها كلها إلى مبدأ واحد، فاختار البعض 
الهويةَ، والبعض الآخر اختار عدمَ التناقض)1(. والحقيقة أن 
مبدأ  فهي  وبالتالي  بعضًا،  تفترض  الثلاثة  المبادئ  هذه  كل 
واحد. وقد يصح أن نسميه بمبدأ الكوجيتو. وعبارته، كما 
موجود")2(.  أنا  إذن  أفكر،  "أنا  هكذا:  تُقرأ  معروف،  هو 
فالأنا موجود لأنه يفكر. واختزال الوجود إلى الفكر يجعل 
الأول تصورًا أو فكرةً. هذه الفكر، التي هي الأنا الواعية، 
الُمشار  الثلاثة  المبادئ  أهمها:  فطرية،  مبادئ  على  تنطوي 
إليها، وإلّ فما هو التفكير! صحيح أن ديكارت لم يبيّ بدقة 
بناء  نُقِدَ  افترض ذلك ضمنيًا. وقد  لكنه  ر«،  »أفكِّ ما معنى 

على ذلك كما سنعرف.
الفلسفة الحديثة تمحورت، في معظمها، حول محوريْن: 
الهوية والاختلاف. محور الهوية يسير حسب منطق المماثلة. 
إن  أقول  وعندما  )أ=أ(.  ذاته  مع  هوية  في  يكون  فالشيء 
ردُّ  فثمة  )ب=أ(.  أن  يعني  هذا  فإن  )أ(  مع  هوية  في  )ب( 
أو اختزال لـ)ب( إلى )أ(. وبما أن )ب( يظهر للوهلة الأولى 
على أنه )ب( وليس )أ( فإن الردَّ يحدث عبر إزالة ما يختلف 
فيه )ب( مع )أ( من أجل تحقيق الهوية أو المماثلة. أما منطق 
الاختلاف، المحور الثاني، فيشدّد على أن )ب( تظلّ مختلفة 
أن  وبما  السمات.  بعض  في  معها  تماثلت  ولو  حتى  )أ(  عن 
الاختلاف هو الأصل فإن التماثل هو عنصر ثانوي ويمكن 

فقط.  الكينونة  يميز  ما  على  والإبقاء  عنه  الاستغناء  لذلك 
يميز  ما  أن  هو  الاختلاف  لفكر  العميقة  الإشكالية  لكن 
الكينونة ليس شيئًا خاصًا بها؛ فالآخرُ حاضٌر بقوة في قلب 
منطق  في  أخرى  مرة  يعود  "التماثل"  إن  نقول  فهل  الأنا. 
أولً  لنبدأ  البساطة. لكن  الاختلاف؟ لا، ليس الأمر بهذه 
ملامح  على  لنتعرف  الهوية،  مبدأ  أو  المماثلة  منطق  بفحص 

فلسفة الاختلاف ومشكلاتها.

1. تاريخ الكوجيتو
الأنا ـ أفكر هي دائمً في هوية مع ذاتها، إنها تبدأ مسيرتها 
الأنطولوجية بطرد الآخر. في مناقشاته للشكوكية الحديثة، 
سعى ديكارت إلى بلوغ منصّة يقينية ينطلق منها في تأسيس 
في  بالشك  قام  التأسيس،  هذا  أجل  ومن  المعرفي.  بنائه 
يقهر  الذي  ذلك  هو  يقينيّ  هو  وما  يقينيًا.  ليس  شيءٍ  كل 
ولذا  معروفة،  ديكارت  قبوله. وقصة  عقولنا ويجبرها على 
يقهر  الذي  الشيء  أن  إلى  انتهى  لقد  بنتيجتها.  سأكتفي 
ليس لأنه  العقل  يقهر  أفكر. وهو  ـ  الأنا  العقلَ هو وجود 
الأفكارَ  يصاحب  قد  فاليقين  "ضروري".  لأنه  بل  يقيني، 
الخاطئة، وهو شعور داخلي، بكل حال، وليس جهةً منطقية 
والاستحالة  الضرورة  حال  هو  كما   )logical modal(
غير  والعكس  يقيني،  فالضروري  وبالتالي  والإمكان. 
يؤدي  نقيضه  افتراض  لأن  ضروري  والكوجيتو  صحيح. 

إلى خُلْف أو استحالة. فكيف أفكر إذا لم أكن موجودًا؟
الكوجيتو الآن، في حالة الضرورة أو اليقين الضروري، 
يعيش لوحده. إنه كالرجل المعلق في الهواء الذي أشار إليه 
رجلً  أن  فيها  يفترض  التي  الفكرية  التجربة  في  سينا  ابن 
حياته،  في  بشيء  يحس  أو  شيئًا  ير  ولم  واحدة  دفعة  خلق 
أي  يستقبل  لا  بحيث  مغلقة  لديه  الحس  قنوات  كل  وأن 
سوف  سينا،  ابن  حسب  الرجل،  هذا  الخارج.  من  شيء 
يعي أنه موجود حتى ولو كان لا يعرف أي شيء آخر على 
الإطلاق)3(. وديكارت بالمثل يفكّر في إنسان معزول نهائيًا، 



 44
إنسان يعيش في هوية مطلقة. ثم يبدأ بعد ذلك باستعادة ما 
نفى أو طرد مع وضع شروط منهجية معينة لذلك، ومنها 
أن يكون كل تصور حائزًا على درجات قصوى من التميز 
الذي  المبدأ  )وهو  التناقض  عدم  إلى  إضافة  والوضوح، 
كما  بصمت،  يفترضه  أنه  رغم  كثيًرا  ديكارت  عليه  يصرَّ  لم 

أشرنا أعلاه(.
أثر  وذات  متماسكة  ميتافيزيقيًا،  الديكارتية،  الفكرة 
نقد  وأول  للنقد.  تعرضها  من  يمنع  لم  هذا  لكن  عميق. 
كان ذلك الذي وجهه إليه المفكر الفرنسي المعاصر له وهو 
قضية  ليست  الكوجيتو  عبارة  أن  إلى  وأشار  جاسندي. 
منطقي.  استدلال  هي  بل  ديكارت،  يزعم  كما  حدسية 
والاستدلال أقل يقينية من الحدس الذي هو الرؤية المباشرة 
بخلاف  أوسط،  حدّ  إلى  يحتاج  لا  الحدس  أن  كما  للماهية، 

الاستدلال.
"أنا أفكر إذن  هكذا رأى ديكارت أن عبارة الكوجيتو 
الأوسط. وتصاغ  الحد  أنا موجود" حدسية لأنها تخلو من 

بالشكل التالي:               )١( أنا أفكر،
                                 )٢( إذن أنا موجود.

فليس ثمّة حدّ أوسط، وبالتالي لا توجد مقدمة أخرى.
لكن خصوم ديكارت، مثل جاسندي كما قلنا، كشفوا 
حذفت  مضمرًا،  استدلالً  إلّ  ليس  الكوجيتو  أن  عن 

مقدمته الكبرى )كل مفكّر موجود(. وتصاغ كما يلي:
                                 )١( كل مفكّر موجود،

                                 )٢( أنا أفكر،
                                 )٣( إذن أنا موجود.

وقد انتقد الفيلسوف الإيراني مرتضى مطهري الكوجيتو 
بمأخذ قريب من مأخذ جاسندي. يقول: إن ديكارت أثبتَ 

وجودَه عن طريق وجود الفكر.
                                 )١( الفكر موجود،

                                 )٢( أنا أفكر،
                                 )٣( إذن أنا موجود.

مبدأ  أن  هو  مطهري  لدى  عمقًا  الأكثر  النقد  لكن 
أهم  أحد  التناقض،  عدم  مبدأَ  مسبقًا  يفترض  الكوجيتو 
مبادئ الفكر. وهكذا فالكوجيتو ليس حدسيًا بل مستنتجَا 
من مبدأ سابق. يقول مطهري)4(: إذا كان ديكارت شكّ في 
كل شيء، فإنه شكّ أيضًا في مبدأ عدم التناقض. وإذا فعل 
كالتالي:  سيكون  لأنه  مستحيلً؛  الكوجيتو  سيكون  ذلك 
وفي  موجود  أنا  إذن  أفكر،  لا  نفسه  الوقت  وفي  أفكر  "أنا 

الوقت نفسه غير موجود". ولكي يكون الكوجيتو صحيحًا 
نتمكن  لكي  مسبق؛  بشكل  التناقض  بعدم  التسليم  يجب 
من أن نقول "أنا أفكر، إذن أنا موجود"، بحذف النقيض. 
التفكير  معنى  إن  بالقول  النقد  هذا  تفادي  يمكن  عمومًا 
عند ديكارت ينطوي على مبدأ عدم التناقض؛ بحيث يصح 
أن يكون هناك تفكير بدون مبدأ عدم  نقول: لا يمكن  أن 
أنا أفكر بطريقة  أنا أفكر تساوي  التناقض. بعبارة أوضح، 

غير متناقضة.
جذري  تحوّل  حدث  المعاصر،  الفلسفي  الفكر  في 
بعد  ما  بفكر  يسمى  ما  وظهر  والنظر.  التفكير  طرائق  في 
وقد  له،  منطلقًا  الاختلاف  مبدأ  يجعل  فكر  وهو  الحداثة، 
مسبوق.  وغير  عنيف  بشكل  الكوجيتو  فلسفات  بنقد  قام 
وسوف نفصل ذلك في حينه. لكن لننظر إلى عواقب فلسفة 

الكوجيتو فيمن أتى بعد ديكارت.
لقد  كانط.  إيمانويل  عند  نجده  للكوجيتو  تطوير  أبرز 
تأثر هذا الفيلسوف بالفكر الديكارتي عبر لابينتز وفولف، 
بلغ  والذي  لديكارت  التجريبي  بالنقد  تأثر  أيضًا  ولكنه 
تَه مع ديفيد هيوم. لقد برهن هيوم في )مبحث في الفهم  شدَّ
فلكي  الأنا مجرد وهم.  أو  الذات  مفهوم  أن  البشري( على 
"فلا بد أن يكون  أو له حقيقة،  إنه حقيقي  نقول عن شيء 
هناك انطباع ما هو الذي يؤدي إلى نشوء كل فكرة حقيقية". 
ويؤكد هيوم كذلك على أن كل شيء متغير وليس ثمة شيء 
انطباع  لها  ليس  الذات  أو  النفس  أو  الأنا  أن  وبما  ثابت. 
كما  الأنا  وجود  فإن  ثابت،  غير  شيء  كل  أن  وبما  حسي، 
يتصوره الفلاسفة وهم أو خطأ. ومن ثم يقرر هيوم أن الأنا 
"لا شيء سوى حزمة من الإدراكات الحسية المختلفة التي 
في  وتكون  إدراكها،  يمكن  لا  بسرعة  بعضا  بعضها  تعقب 
حالة تدفق وحركة مستمرة... وليست هناك أية قوة مفردة 

للروح تبقى هي ذاتها دون تغيّ")5(.
يد  الكوجيتو لأول مرة على  تم تفكيك مفهوم  وهكذا 
أن  بدَّ  إنهلا  أي  الضرورة،  بطابع  يتمتع  فالكوجيتو  هيوم. 
التفكير موجود، حتى  أن  يفكّر. وبما  يكون موجودًا مادام 
ولو كان وهًما، فإن ثمة ذاتًا تمارس التفكير بالضرورة. لكن 
قد يكون هناك تفكير بلا ذات. وهذه الفكرة الهيومية غريبة 
الريبية الهيومية قام  ولم يقبلها أحد من الفلاسفة. ولتفادي 
كانط بتطوير الكوجيتو ليتحوّل من كونه ذاتًا سيكيولوجية 
واقعية إلى ذات متعالية )ترانسندنتالية(. ولم يعد هناك أملٌ 
مفهوم  لتسويغ   )experience( الخبرة  من  الانطلاق  في 



45
لم  العقل.  هو  آخر  ميدان  من  الانطلاق  هو  والحل  الأنا. 
يكتفِ كانط بإقامة صدع أنطولوجي بين الخبرة والفكر، بل 
قام برد الخبرة ككل إلى الفكر. وهذه هي الثورة الكوبرنيكية 
التي بشّ بها)6(. وميدان العقل هو ميدان الضرورة والثبات، 
في  الأنا  لمفهوم  نؤسس  وعندما  الخبرة.  ميدان  بخلاف 
والكوجيتو  والثبات.  بالضرورة  سيتميز  فإنه  الميدان  ذلك 
الكانطي يتكون من أنا واعية صورية مجردة من الانطباعات 
الحسية. وهي لذلك "تصور فارغ" كما يرى كانط. وهو لا 
يشير إلى ذات معينة بل إلى ذات كلية متعالية. إنها الأنا التي 

تطبق على كل أنا فردية.
لمفهوم  أخرى  بانعطافة  كانط،  تلميذ  فخته،  قام 
الكوجيتو. وجد هذا الفيلسوف أن مفهوم الشيء في ذاته، 
أي الواقع المستقل عن الأنا، هو مفهوم غامض، ولا بد من 
ويسميها  نفسها.  مع  نفسها  الأنا  وجدت  وهكذا  إزالته. 
كانت  البدء  ففي   .)Absolute Ego( المطلقة  بالأنا  فخته 
الأنا، وليس ثمة شيء آخر. لكن الأنا بما أنها واعية بنفسها 
فإنها بالتالي تعي حدودَها. فتبعًا لمبدأ عدم التناقض فإن الأنا 
يفترض اللا ـ أنا. "ولا يمكن للأنا أن تفترض اللا ـ أنا إلا 
إذا وضعت حدودًا لنفسها")7(. لكن كيف تظل الأنا مطلقة 
التقليدية لفخته، هناك  القراءة  إذا كان هناك ما يحدها؟ في 
وجهان  هما  أو  للأنا،  مُنتَجًا  تزال  ما  أنا  ـ  اللا  أن  يرى  من 
لطبيعة واحدة كما كان الحال مع سبينوزا. لكن هناك قراءة 
يكون  هنا  ومن  منفصلة،  كينونة  أنا  ـ  اللا  أن  تعتبر  حديثة 
الآخرَ  تجعل  التي  البينذاتية  أو  التذاوتية  فلاسفة  من  فخته 

حاضًرا بشكل أساسي في الأنا)8(.
الأنا  أو  الذات  جعل  لأنه  فخته  انتقد  هيغل  أن  رغم 
فعل  كما  والوجود  الفكر  بين  خلط  وأنه  للوجود،  مصدرًا 
لا  هيغل  عند  الكوجيتو  مفهوم  أن  إلّ  قبله)9(،  من  كانط 
إيمان  فرغم  الاختلاف.  ونبذ  المماثلة  لمنطق  خاضعًا  يزال 
هيغل بالتناقض، الذي هو أساس الاختلاف والتنوع، فإن 
عند  المطلقة  والأنا  العقلاني.  للرفع  التناقض يخضع لاحقًا 
فخته تصبح كينونة مطلقة عن هيغل. إنها لم تعد »أنا̔«، بل 
عقل كلّي تكون الأنا الفردية إحدى تجلياته التاريخية. لكن 
التاريخ والسياسة عند هيغل، وصرفنا  لو نظرنا إلى فلسفة 
مشروعه  به  يدشّن  الذي  الميتافيزيقي  المنطق  عن  النظر 
الفكري، لوجدنا أن هيغل كان فعلً ملهِمً لكثير من فلاسفة 
نظائر  السياسية هناك  الفلسفة  المعاصرين. ففي  الاختلاف 
توماس  عند  المدني  الإنسان  أن  مثلً  فنجد  للكوجيتو. 

هو  لوك،  جون  مع  ولاحقًا  ميكيافيلي،  عند  وقبلها  هوبز، 
 )atomism( الذرية  بالنزعة  أحيانًا  تسمى  وهذه  الفرد. 
مع  ينتهي  الذي  والصراع  السياسي والاجتماعي.  الفكر  في 
البقاء. أما في  نشوء العقد الاجتماعي هو الصراع من أجل 
الفكر السياسي المعاصر، ولاسيما فكر مدرسة فرانكفورت 
الحقيقي  الصراع  فإن  هونيت(،  وإكسل  هابرماس  )مثل 
هو الصراع من أجل الاعتراف)10) (recognition). ولقد 
أسهم هيغل في تأسيس فلسفة الاعتراف وخاصة في جدلية 
كتاب  من  الرابع  الفصل  في  وردت  التي  والعبد  السيد 

)فينومينولوجيا الروح(.

2. الحل الفينومينولوجي
الميتافيزيقية  الاتجاهات  تلك  هي  الكوجيتو  فلسفات 
التي تجعل الأنا ـ أفكر منطلقًا لها في تأسيس الأنساق الفكرية 
ثنائية  مع  بدأت  ولقد  المعرفة.  وتبرر  الوجود  تؤوّل  التي 
الأمر  أول  تقف  فالأنا  والعالم.  الأنا  أو  والموضوع  الذات 
منعزلة عن كل شيء، ثم تسعى بعد ذلك إلى بلوغ تصورات 
دقيقة حول اللا ـ أنا، أي حول الوجود، سواء أكان وجود 
العالم الخارجي أو وجود الأشخاص الآخرين. ومهما يكن 
موقف الفيلسوف، فإنه سيضطر إما إلى الانطلاق من الذات 
كما يفعل العقلانيون أو من الموضوع كما يفعل التجريبيون. 
هذه الثنائية إذن لم تفعل سوى أنْ أدت إلى تعاظم المشكلات 
حلٍّ  عن  البحث  الفلاسفة  بعض  قرر  ثم  ومن  الفلسفية. 
هو  هؤلاء  وأبرز  الثنائية.  تلك  قطبي  أحد  اختيار  يجنبهم 
حل  إيجاد  أجل  ومن  هوسرل.  إدموند  الألماني  الفيلسوف 
عند  وقته  في  رائجة  كانت  التي  المفاهيم  بعض  استثمر 
هذا  ومن  وبرنتانو.  وبولزانو  فريغه  مثل  ومناطقة  فلاسفة 
"القصدية". ويعبّ عنه هوسرل بالصيغة  الأخير أخذ مبدأ 
يعني،  وهذا  ما«)11(.  بشيء  وعي  هو  وعي  »كل  التالية: 
ببساطة، أنه من المستحيل أن نفكّر إلّ إذا كان هناك »شيء 
إذا  إلّ  أرى  أن  أستطيع  فلا  لتفكيرنا.  موضوعًا  يكون  ما« 
كان أمامي شيء يقبل الرؤية، ولا أن أشمّ إلّ إذا كان هناك 
شيء ذو رائحة، ولا أن أحب إلّ إذا كان هناك شيء أحبه. 
في )تأملات ديكارتية( بدأ هوسرل في تطوير الكوجيتو؛ 
ليتجاوز حدود الذاتية المتعالية التي ورثها الفكر من كانط 
)أنا  تقول  التي  الكوجيتو  عبارة  بتعديل  فقام  وفخته. 
أفكر...، إذن أنا موجود( إلى عبارة تقول )أنا أفكر في شيءٍ 
ما، إذن أنا موجود(. والحقيقة أن الشطر الثاني من العبارة 



 46
الشرطية،  القضية  لمقدم  تالٍ  والذي هو  أنا موجود(،  )إذن 
ليس مهمً في نظر هوسرل. فالوجود ليس معطى مباشًرا لنا، 
والأحرى بنا البدء مما هو معطى للوعي)12(. وما هو معطى 
ليست  وهي   .)cogitatum( فيها  ر  المفكَّ الموضوعات  هو 
اختلاقًا للأنا ـ أفكر، بل هي موضوعات واقعية، ولكننا لا 
نسأل، في الوقت الراهن، عن طبيعة وجودها، بل فقط عن 

كيفيات ظهورها للوعي. 
إن ما فعله هوسرل من ردمٍ للهوة بين الذات والموضوع 
ولاسيما  بعده  أتى  فيمن  عميق  أثر  ذو  القصدية  مبدأ  عبر 
فلاسفة الفينومينولوجيا والوجودية. إن العالَ يقف منتصبًا 
بالتمثلات  ممتلئًا  مغلقًا  صندوقًا  الوعيُّ  وليس  هناك، 
الذهنية، بل هو نشاط يخرج إلى العالَ كما يخرج الضوءُ من 
الخلق،  تعني  المصباح ليضيء الأشياء. وعملية الإضاءة لا 
بل التأسيس. فإذا ولجتُ إلى غرفة مظلمة فإني لا أرى أي 
أنرتُا فإن الأشياء »تظهر«. وبالمثل، فالوعي  فإذا ما  شيء، 
عدم.  من  يخلقها  لا  ولكنه  تظهر،  الأشياء  يجعل  القصدي 
لنوعية  تبعًا  مختلفة  بأشكال  تظهر  حال،  بكل  والأشياء، 
الأفعال القصدية التي تستهدفها. وبالتالي فالوردة تظهر لدى 
عالم النبات بشكل مختلف عن ظهورها للعاشق الرومانسي، 
وهكذا.  للتاجر،  ظهورها  وعن  للشاعر،  ظهورها  وعن 
القصدية  مفهوم  تطور  المعيش،  الواقع  مستوى  على 
العالم تحوّل من  إلى  الذي يخرج  الوعي  مع مارتن هايدغر. 
تنص على  أنطولوجية  أطروحة  إلى  إبستمولوجية  أطروحة 
ومع  العالم  في  موجودًا  يكون  أن  الإنسان  ماهية  من  أن 
أول،  سببٌ  هو  الآخرين  ـ  مع  ـ  الوجود  هذا  الآخرين. 
البداية.  منذ  الكيفية  بهذه  نوجد  إننا  لاحقة.  نتيجة  وليس 
فالآخرون أضحوا جزءًا أصيلً من وجودي كإنسان معنيّ 
بذاته، أو كـ "دازاين". ويمكننا القول أن الدازاين حلّ محل 
ناحية  إليها من  منظورًا  الأنا ولكن  فالأول هو  الكوجيتو. 
تعد  ولم  ذاتها،  لتحقيق  كيفياتها  في  الوجود،  في  طرائقها 
مصدرًا لليقين الأساسي المطلوب لإنشاء نظام معرفي راسخ 

كما كان الحال مع الكوجيتو.
من  يكفي  ما  للآخرية  يعط  لم  ذلك  مع  هايدغر  لكن 
 .)tool( كأداة  الدازاين  فضاء  في  يحضر  فالآخر  التأملات. 
مع ذلك، علينا ألَّ نفهم الأداة هنا بالطريقة التي يروّج لها 
بالنسبة  كوسيلة.  الأداة  أي  والبراجماتي،  التجريبي  الفكر 
يساعدني في تحقيق ممكناتي.  الأداة هي كل شيءٍ  للدازاين، 
للطفل  يمكن  لا  وبدونها  لطفلها،  بالنسبة  أداة  هي  فالأم 

للأم؛  أداة  الطفل  بالمقابل،  لكن  وجودَه.  يحقق  أو  يحيا  أن 
فهي لا تحقق وجودها كأمّ إلّ بوجود طفلٍ لها. والمعلم أداة 
للطالب، والطالب أداة للمعلم، وهكذا. بتعبير آخر، الأداة 

أوسع شمولً من الوسيلة. 
تلاميذه  جعل  هايدغر  فكر  في  للآخر  النسبي  الغياب 
فها  للآخر.  الاعتبار  من  شيئًا  يعطون  وجعلهم  ينتقدونه، 
رغم  الوجودية،  لفلسفته  ركناً  الآخر  يجعل  سارتر  ذا  هو 
أن الآخرية السارترية تتخذ طابعًا سلبيًا؛ إن حضور الآخر 
يعني تقليص حدود الأنا، ولذا فالآخر جحيم. أما بالنسبة 
يحضر  فالآخر  وليفيناس  بوبر  ومارتن  مارسيل  غابريال  لـ 

كهبة. إن وجودي بدونه جحيم. 
في  فقط  يظهر  لم  الآخر  مفهوم  أن  البيان  عن  غنيٌّ 
الفلسفة، بل إن علماء الاجتماع والنفس أخذوا ينطلقون في 
مثل  عميق،  بشكل  الآخر  مفهوم  استدعاء  من  تصوراتهم 
جورج هربرت ميد وتشارلز كولي وفرويد وأدلر وغيرهم.

3. تصدّع الكوجيتو
تؤسس  أو  المماثلة،  مسطح  في  تتحرك  أفكر  ـ  الأنا 
بينما مفهوم الآخرية ينطلق من  تبعًا لمنطق الهوية.  وجودَها 
منطق الاختلاف. كان الأنا الديكارتي ـ الكانطي ذا طبيعة 
مشروعية،  للعالم  يكون  لكي  إليه  العالَ  يختزل  إنه  منغلقة. 
ولكي لا يظل مجرد وهم أو أحلام. وهذا الاختزال يتم عبر 
المقولات يهمَل  ينسجم مع  العقل. وكل شيء لا  مقولات 

بوصفه لا ـ عقلً: أوهامًا، خيالات، استحالة، جنونًا. 
في هذا السياق، كان الآخرُ يحضر ولكن بوصفه مُلحَقًا 
ديكارت  منذ  وجدالات  مناقشات  ظهرت  ولقد  بالأنا. 
"عقول  أو  "وجود الآخرين"  يومنا هذا حول موضوع  إلى 
الآخرين". الأنا ـ أفكر يحظى بمعرفة مباشرة بما يفكر فيه، 
ويشعر به. لكنه لا يعرف بشكل مباشر ما يفكر فيه الآخرون 
أو  عقولهم  بلوغ  على  قدرة  لديه  فليس  به.  يشعرون  وما 
المادية  التعبيرات  بملاحظة  يكتفي  هنا  ومن  فيها.  الولوج 
والجسدية لها. فأنا أعرف أن الآخر الآن يعيش في حالة فرح 
لأن أسارير وجهه انبسطت أو لأنه أخذ يرقص. فأفترض 
بالفرح  شعرت  فإذا  نفسي؛  في  ذلك  أعرف  لأني  سعيد  أنه 
أنه سعيد  تنبسط أسارير وجهي ويهتز جسدي. وافتراضي 
قائم على »المشابهة«. بما أنه يشبهني فهو إذن يفكر ويشعر. 
نفسي  عن  أعرفه  لما  مغايرًا  جسديًا  سلوكًا  مارس  أنه  ولو 

لاتهمته بالجنون أو اللاعقل. 



47
جذرية  أطروحة  ظهرت  وماركس،  ونيتشه  فرويد  مع 
إن  الأساس.  هو  ليس  الكوجيتو  أو  الوعي  أن  على  تنص 
اللاوعي،  بَيْدَ  ألعوبة  إلّ  ليس  فرويد  لـ  بالنسبة  الوعي 
والذي يحرك الكينونة البشرية هو "ما ليس أنا"، أي هو تلك 
الخبرات التي يمر بها المرء منذ طفولته، والتي تشّربها فظن 
أنها له، بينما هي لغيره: للأب، وللمجتمع، وللثقافة. بعبارة 
أخرى: الآخرون هم من يفصّلون للمرء هويتَه الشخصية. 
ما  هو  والاقتصادي  المادي  الوضع  أن  ظهر  ماركس،  ومع 
نيتشه  وأما  والمشاعر.  الأفكار  وطبيعة  الوعي  ماهية  يحدد 
فقد قام بتفكيك منطق المماثلة العقلاني وكشف عن أنه ليس 
إلّ ظاهرًا. أما الباطن فيسيطر عليه منطق القوة الأعمى)13(. 
أكان  سواء  الآخر،  بل  المسيطر،  هو  الوعي  يعد  لم 
اللاوعي، أو البنية الاقتصادية، أو القوة. وقد استلهم رواد 
فكر ما بعد الحداثة هذه الأطاريح ووظفوها بشكل لم يكن 
لاكان  مثل  ـ  المفكرون  هؤلاء  فأعلن  يتصوّره،  أن  لأحد 
وانهيار  الذات(  )موت  ـ  وليوتار  وبوديار  ودريدا  وفوكو 
هابرماس  مثل  راديكالية  الأقل  المفكرون  وحتى  الوعي. 
بوصفه  الكوجيتو  إلى  العودة  أن  وجدوا  ودولوز  وريكور 
وعيًا خالصًا لم يعد مقبولً. فقرّر هابرماس أن ينقل التفكير 
من حقل الوعي إلى حقل التواصل، ليؤسس فلسفتَه بذلك 
 .)intersubjectivity( على مفهوم التذاوتية أو البينـ ـ ذاتية
يرى  فإنه  الحداثة،  بعد  ما  لفكر  نقده  رغم  ريكور،  وأما 
وعبر  الآخر  عبر  إلّ  يحدث  أن  يمكن  لا  الذاتي  الوعي  أن 
تتوسطها  أن  إلى  وتحتاج  مجردة،  أفكر  ـ  »فالأنا  الرموز، 
التي  واللحظات  والمؤسسات  والأعمال  والأفعال  الأفكار 
تقوم بموضعتها«)14(. وهكذا فالأنا يجب أن تنخرط في لعبة 

اللغة لكي تدرِكَ ذاتها.
أما فلاسفة ما بعد الحداثة الأكثر راديكالية فلم يكتفوا 
بجعل الآخر يحضر كشريك للأنا، بل مالوا إلى كفة الآخر 
إنَّ  الشخصية.  الهوية  فالآخر هو أساس  فيه.  مبالغ  بشكل 

ذاتي ليست لي، إنها من صناعة الآخرين.
عدة،  أسباب  لها  الآخر  بمفهوم  المفكرين  هؤلاء  عناية 
تعزيز  الكوجيتو ساهمت في  أو  الوعي  فلسفات  أن  أبرزها 
البلدان  استعمار  مع  تفاقمت  التي  الأوربية  القومية  النزعة 
والأقوى،  الأفضل  أنهم  أذهانهم  في  رسخ  فقد  الأخرى. 
يتطوروا.  أو  يرتقوا  لكي  يقلدوهم  أن  يجب  الآخرين  وأن 
العرق  فظائع  عن  مسؤولا  كان  المماثلة  منطق  أو  فالتقلد 
الأوروبي إزاء الآخرين )الاستعمار( ثم إزاء نفسه )الحربان 

)أدورنو  فرانكفورت  فلاسفة  انتقد  وقد  العالميتان(. 
في  فشل  لأنه  العقلاني  التنوير  فكر  مثلً)15((  وهوركهايمر 
إلى ما سبق، كان  به: مستقبل زاه ومشرق. إضافة  ما وعد 
معظم فلاسفة الاختلاف أو ما بعد الحداثة ذوي مشارب 
ببعض  تأثروا  بل  ماركسيون،  أنهم  هذا  يعني  ولا  يسارية. 
أطروحات ماركس والمتأثرين به مثل فلاسفة فرانكفورت 
وجورج لوكاتش وغرامشي وغيرهم. واليسار، ولاسيما في 

صيغته الغربية، لديه اهتمام فائق بالأقليات والمهمشين. 
مع مطلع القرن العشرين تطور الدرس اللغوي ليصل 
إلى تكوين مدارس أصبحت اليوم كلاسيكية، مثل علم اللغة 
فردناند  فمع  المنطقية.  والوضعية  التحليلي  والفكر  البنيوي 
دي سوسير ورومان جاكبسون وإميل بنفسنت وفتغنشتاين 
وغيرهم أصبحت اللغة أساسَ كل تفكير فلسفي وعلمي. 
وهذا ما يسمّى بالمنعطف اللغوي)16(. ولقد التقط فلاسفة 
الاختلاف فكرةً مذهلة في دروس دي سوسير، وهي تلك 
التي ترى أن العلامة اللغوية ليست لها في ذاتها قيمة إيجابية 
بسبب  »تدلّ«  أن  تستطيع  العلامة  أن  بمعنى  سلبية.  وإنما 
هو  يهم  ما  العلامات،  شبكة  ففي  غيرها.  عن  اختلافها 
العلاقات وليس العناصر. وعند نقل هذه الفكرة للفلسفة 
له  ليست  الشخص  إن  نقول  فسوف  الاجتماعية  والعلوم 
فأنا  غيره.  مع  وجوده  في  قيمته  تكمن  وإنما  ذاته،  في  قيمة 
لست »أنا« بسبب شيءٍ فّي، شيءٍ يميزني، بل بسبب اختلافي 
الهوية  أساس  هو  الاختلاف  أصبح  وهكذا  غيري.  عن 

الشخصية، وليس التماثل أو الوعي الذاتي. 

4. الاختلاف الإيجابي
لقد انتقدتُ في غير موضع فكر ما بعد الحداثة)17( لأنه 
ينهض على مفهومٍ سلبي للاختلاف. وأقصد بهذا المفهوم أن 
»س« تكتسب قيمتها ليس لأنها »س« بل لأنها ليست »س«. 
لأحد  صارخ  انتهاك  وهذا  س(.   ~ )س=  منطقية  وبعبارة 
التناقض. لكن فلاسفة  الفكر، وهو مبدأ عدم  أهم مبادئ 
الاختلاف عمومًا لا يحفلون كثيًرا بمبادئ الفكر ويعتبرونها 
مبادئ لمنطق الهوية أو المماثلة. بل إن كلمة »مبدأ« أو »أصل« 
هي كلمة خاطئة، من وجهة نظرهم. فإذا كان الأصل هو 
عنصرين  وجود  يقتضي  الاختلاف  كان  وإذا  الاختلاف، 
حسب  النسخ،  إن  بل  أصلً.  يعد  لم  الأصل  فإن  فأكثر 
دريدا، هي التي تعطي للأصل قيمتَه؛ فالأصل لا يستطيع 
فالنسخ تجعل  له »نسخًا«. وهكذا  إلّ لأن  أن يكون أصلً 



 48
الأصل أصليًا، وبالتالي فالأصل لا يكتسب أصليته من ذاته.

في كتابي )الهوية الشخصية( اقترحتُ مفهوم "الاختلاف 
الإيجابي" كمفهوم مؤسس للهوية. وقد ميّزتُ بين مفهومي 
مع  يشترك  والأنا  الشخصية".  و"الهوية  النوعية"  "الهوية 
ويجب  الثانية.  في  معهم  ويختلف  الأولى،  في  الآخرين 
التشديد على أن المفهومين متلازمان بشكل حتمي. لو أننا 
مثلا أخذنا طه حسين كمثال، لقلنا إنه رجل مصري اشتهر 
بكونه أديبًا وأصبح وزيرًا للتربية في سنة كيت وكيت، وأنه 
إن  الاختلاف  فلاسفة  سيقول  وهكذا.  النهضة،  اد  روَّ من 
كونه رجلً لا يميزه وحده، وكونه مصريًا أو أديبًا أو وزيرًا 
كبيًرا  تشمل عددًا  عامة  بل هي مقولات  ليس شيئًا يخصه 
من الأشخاص. وسأقول: هذا أمر لا بأس به. بل هو شيء 
ضروري لهويته. لكن أليس هناك شيء يميزه؟ الإجابة: بلى. 

د. شايع الوقيان

باحث ومفكر ـ السعودية

الهوامــش

بأنْ  كانط  اشتهر  وقد  رابع.  كمبدأ  العلية  مبدأ  الفلاسفة  بعض  يضيف   )1(
جعل  الذي  لايبنتز  بخلاف  للواقع،  مبدأ  وليس  للتفكير  مبدأ  العلية  جعل 
التناقض على عالم  مبدأ عدم  يسيطر  بينما  العلية،  مبدأ  إلى  يرتد  المادي  الواقع 

الفكر أو التفكير المنطقي.
)12( لم يماهِ ديكارت بين الكوجيتو ومبادئ الفكر، لأن الكوجيتو عنده ذات 
طابع سيكيولوجي. مع كانط ستحدث هذه المماهاة بفضل التجريد المنطقي 

للكوجيتو.
باريس،  طبعة  الطبيعيات،  من  السادس  الفن  الشفاء:  كتاب  سينا،  ابن   )3(
Editions du Patrimoine Arabe et Islamique( ،1988(، ص 18 

وما يليها.
)4( رأي مطهري مثبت في الحواشي التي كتبها تعليقًا على متن الطباطبائي في 

كتابه )أصول الفلسفة والمنهج الواقعي(.
الفارابي،  دار  وهبة،  موسى  ترجمة  البشرية،  الفاهمة  في  مبحث  هيوم،   )5(

2008، ص 263-262.
العربي،  الإنماء  مركز  وهبة،  موسى  ترجمة  المحض،  العقل  نقد  كانط،   )6(

1988، ص 35.
 Fichte, Science of Knowledge, trs. A. Kroeger, J. B.)7(
Lippincott, 1868, p. 263.
 Cf. Clarke, James Alexander, Fichte's theory of  )8(
.Intersubjectivity, Durham theses, 2004, Durham University
)9( هيغل: موسوعة العلوم الفلسفية، المجلد الأول، ترجمة إمام عبد الفتاح 

إمام، دار التنوير، 2005، ص 175.

 See: Axel Honneth, The Struggle for Recognition,  )10(
Translated by Joel Anderson, 1995, MIT.
)11( انظر مثلا: هوسرل، الفلسفة علما دقيقا، ترجمة محمود رجب، ص 46.

)12( ما يميز هوسرل عن كانط هو أن الأول، بفضل إيمانه بالقصدية، يعترف 
بقدرتنا على معرفة الشيء ذاته. ففي ضوء الوعي يحضر الشيء »بشخصه« ولا 
معطى  المكاني...  الفيزيائي  »فالشيء  رموز:  أو  صور  من  نائبٌ  عنه  ينوب 
بشخصه للوعي. وما يعطى ليس صورة ولا رمزا )علامة(. ولا ينبغي علينا 
الحدس  وأفعال  الإدراك  ففي  للإدراك«.  بديلا  الرموز  أو  الصور  نجعل  أن 

المباشرة »نحدس الشيء ذاته«.
(Husserl Ideas, part one, trans. F. Kersten, Martinus, 1983, 
p.9293-).

)13(  يسمي بول ريكور هؤلاء الثلاثة أسيادَ الشكية
(Ricoeur, Freud and Philosophy, tr. Denis Savage, 1970, 
Yale University Press, p. 32).
Ricoeur, ibid, p. 43.                                        )14(
كتورة،  جورج  ترجمة  التنوير،  جدل  وهوركهايمر،  أدورنو  انظر:   )15(

2006، دار الكتاب الجديد.
في  اللغوي  المنعطف  نقد  واللغة:  الفلسفة  بغورة،  الزواوي  راجع:   )16(

الفلسفة المعاصرة.
و)الهوية  الفينومينولوجيا(  استئناف  والوعي:  )الوجود  كتابيَّ  مثلا:   )17(

الشخصية(. 

إنه طريقته في تحقيق ذاته. صحيح أنه أديب، والعقاد أديب، 
وأحمد أمين أديب، لكن لكل واحد منهم أسلوبه الخاص في 
تحقيق  في  شخص  كل  طريقة  هو  والأسلوب  ذلك.  تحقيق 
الإمكانيات التي يشترك بها مع الغير. إنّ كريستيانو رونالدو 
لاعب كرة قدم عظيم، وكذلك ليونيل ميسي. فكون الأول 
لاعبًا هي إمكانية عامة يشترك بها مع آلاف اللاعبين، لكن 
طريقته في تحقيق كونه لاعبًا تخصّه وحده، ولو قلّد غيره لما 

كان لاعبًا عظيمً. 
بهذه الطريقة نستطيع أن نتخلص من مفهوم الاختلاف 
السلبي الذي نزع كل قيمة من الأنا ـ أفكر أو من الذات. 
وكلمة السر هي »الأسلوب«. وهي كلمة معروفة في الأدب 
والإبداع الفني، لكننا هنا نوسّعها لتشمل كل سلوك بشري. 



49

نادرًا ما أن يصمد فكر أمام تحدي الزمن، أو أن يحافظ 
عصرهم.  سابقو  الفلاسفة  هم  وقلّة  معاصرته؛  على  مفكر 
ومحط  الكلاسيكيين  الميتافيزيقيين  أمل  منتهى  سابق عصره 
تهكم التاريخانيين، وبينهما يمكن أن نقدم فهمً خاصًا. المفكر 
السابق لعصره لا يعني بالنسبة لنا أنه استطاع تجاوز حدود 
بالقبض على  له  التاريخ ليمتلك وجهة نظر متعالية تسمح 
يعني  لا  عصره  يسبق  أن  الأبدية.  الحقيقة  وقول  الماهيات 
سكناه عالم المثل، أو كشف الخبايا والخفايا الأزلية التي ضلَّ 
طريقها غيره من المفكرين والمتأملين. هو ليس »مونادا« بل 
في  لكنه  متوحد  نابت  مخصوصة.  جد  بخصال  »دازاين« 
عصره  أجل  من  فَكر  الزمان.  هذا  مدن  ابن  الحالات  كل 
وقرأ  غيره  يره  لم  ما  رؤية  استطاع  أنه  بَيْدَ  منه؛  وانطلاقًا 
علامات المستقبل في حاضر لا يوحي بها كثيًرا، قال بصوت 
إذا؛  سريعًا.  الوجود  به  غمغم  ما  واضحةٍ  وكلماتٍ  عالٍ 
بامتياز،  تاريخاني  مفكر  نفهمه،  كما  لعصره،  السابق  المفكر 
سابق  مفكّر  »نيتشه«  أن  مثلً  نقول  الأساس  هذا  وعلى 

لعصره، وهو ما يصدق أيضًا على »كارل سميث«.
لا يمكن للمهتم بالفكر الفلسفي السياسي أو القانوني 
الكرم  من  وليس  سميث،  فكر  تجاهل  والمعاصر  الحديث 
أن يمر عليه مرور الكرام؛ كما أن العودة إليه من أجل فهم 
عالمنا المعاصر عودة تعد بالكثير. ومن مؤشرات قوة مقاربته 
فكرية  دوائر  حاولت  الذي  الحصار  فك  استطاعت  أنها 
وسياسية فرضه عليها)2(، بمبرر العلاقة المشبوهة التي جمعته 
في مرحلة محددة بالنازية، لتصبح خلفية فكرية لفلاسفة كبار 
مثل »جوليان فروند« و»أنطوني نغري« و»ميكايل هاردت« 
نفسها  ولترسّخ  زولو«،  و»دانيلو  أكامبي«  و»جيورجيو 
كأحد المقاربات الأصيلة التي قدمها مفكرو القرن العشرين.
فكر  جوانب  من  بجانبين  سنهتم  الدراسة  هذه  في 
حيث  بامتياز)3(،  لنا  معاصًرا  مفكرًا  منه  تجعل  »سميث« 
لصعود  ونقده  السياسة،  لمفهوم  تحديده  عند  سنقف 
الأمبراطورية الأمريكية، ومعها عودة مفهوم الحرب العادلة. 

1. التحليل الفينومينولوجي لمفهوم السياسة.
السياسة  أبرز مميزات مقاربة »سميث« لمفهوم  لعلّ من 
هو كونها استطاعت تجاوز مقاربتين سيطرتا على الاشتغال 
مفهوم  تتناول  الأولى  المقاربة  المفهوم.  هذا  حول  الحديث 
من  انطلاقًا  والثانية  ماهوي،  تحديد  من  انطلاقًا  السياسة 

مفهوم الدولة.
الجوهرية  الصفات  تحديد  على  الماهوية  المقاربة  تقوم 
شاكلة  على  وذلك  للسياسة،  المميزة  الثابتة  والخصائص 
إعطاءها  الكلاسيكية  الميتافيزيقا  اعتادت  التي  التعاريف 
والسعادة.  والحقيقة  والجمال  كالخير  الأساسية  لمفاهيمها 
الميتافيزيقي يرنو إلى القبض على  ما هي السياسة؟ الجواب 
ومكان،  زمان  كل  في  هي  كما  وتصويرها  الأبدية،  دلالتها 
أخرى،  بلغة  لها.  تحدث  التي  التغيرات  عن  النظر  بغض 
تحديد  إلى  يرمي  السياسة  مفهوم  مع  الميتافيزيقي  التعامل 
سميث  يبني  المقابل  في  التاريخ.  على  المتعالي  مضمونها 
مقاربة فينومينولوجية تهتم بتحديد العلاقة أو المعيار المميز 
مضمونها  تحديد  من  )بدلً  الوجودي  ولواقعها  للسياسة 
الحامل  على  يركز  منطقية  بلغة  قلت  شئت  إن  أو  المتعالي(، 
وليس على المحمول)4(. مما يجعلها، في نظرنا، مقاربة تنخرط 
المعاصرة،  للفلسفة  الفينومينولوجي  المنعرج  بقوة في سياق 
خصوصًا كما تحدد مع كتابات »هوسرل«؛ مقاربة ستجد في 

»جوليان فروند« أحد أبرز مستثمريها)5(. 
المقاربة الثانية تربط بين السياسة والدولة، حيث يختفي 
التمييز بين السياسة كنشاط إنساني لا غنى عنه يهتم بتدبير 
حياة الناس ومعيشتهم وشؤونهم العامة، والدولة كظاهرة 
مقاربة  تقوم  حيث  التدبير.  لهذا  مخصوص  وشكل  تاريخية 
»سميث« على التمييز الواضح بين السياسة والدولة، فالثانية 
تجلٍ للأولى وأحد تعابيرها المحددة تاريخيًا. السياسة، لدى 
الإنسان،  طبيعة  بتجاوز  إلّ  تجاوزها  يمكن  لا  »سميث«، 
الضرورة؛  تمام  ضرورية  ليست  تاريخية  ظاهرة  الدولة  بينما 

في راهنية كارل سميث: مفهوم السياسية، الحرب العادلة)1( 

زهير اليعقوبي



 50
الشكل  هذا  تعرف  لم  البدائية  المجتمعات  من  فالعديد 
كما  وتطوره،  انبثاقه  منع  على  تعمل  كانت  بل  التنظيمي 
أبرزت ذلك أبحاث »كلاستر«)6(، علاوة على أن مستقبلها 
التي  الماركسية  الدراسات  تشدّد على ذلك  أكيدًا، كما  ليس 
»تنبأت« بنهاية الدولة مع المجتمع الشيوعي. لنقل، العيش 

المشترك يفترض السياسة ضرورةً، والدولة عرضًا)7(.
وهنا تجدر الإشارة إلى ضرورة تجنب الخلط بين السياسة 
اهتمام  موضوع  هي  والتي  السياسي(،  )أو  العام  بمفهومها 
قلنا  كما  الأولى  الخاص،  بمفهومها  والسياسة  »سميث«، 
للأولى،  تجلّ  هي  الثانية  بينما  العامة،  الحياة  تدبير  إلى  تشير 
المشترك،  العيش  وضرورة  الإنسان  بماهية  مرتبطة  الأولى 
والثانية بسياسة مخصوصة كسياسة جماعة أو حزب أو دولة 
أو فرد، وبشكل محدد لتدبير العيش المشترك كالديموقراطية 

والأوليغارشية...
السؤال الآن: ما هو معيار السياسة؟ ما الذي يميز واقع 
باقي  عن  السياسة  مجال  نميز  كيف  الوجودي؟  السياسة 

المجالات الأخرى؟
ومضمونها،  السياسة  معيار  بين  التمييز  من  انطلاقًا 
مجال  مقارنة  وعبر  فينومينولوجي،  منهج  على  وباعتماده 
السياسة بمجالات الأخلاق والاقتصاد والإستيطقا؛ يصل 
المعيار  هو  والعدو  الصديق  بين  التمييز  كون  إلى  »سميث« 
المحدد للسياسة. فإذا كانت الأخلاق تقوم على التميز بين 
الخير والشر، ومجال الاقتصاد على التمييز بين النافع والضار 
بين  التمييز  على  الإستطيقا  تقوم  بينما  والخسارة،  الربح  أو 
بين  التمييز  على  يقوم  السياسة  مجال  فإن  والقبيح؛  الجميل 
هذا  وجدت  فأينما  والعداوة(.  )الصداقة  والعدو  الصديق 
التمييز أنت داخل مجال السياسة، لا فرق بين مقر حزب أو 

برلمان أو دور عبادة.
جدًا،  عامة  علاقة  هي  صداقة/عداوة  العلاقة  لكن 
تنظم  التي  الأساسية  العلاقات  إحدى  هي  وبالأخص 
الروابط الاجتماعية البَيْذاتية، فهل يعنى ذلك أن مجال السياسة 
الاجتماعية؟ كلا.  العلاقات  يكتسح مجمل  لدى »سميث« 
فالمعنى الذي يمنحه »سميث« للصداقة والعداوة )وبالتالي 
للصديق والعدو( معنى ذو دلالة خاصة، يسمح بتمييز مجال 
السياسية دون أن يطغى هذا المجال على المجالات الأخرى 
المميزة للوجود والعلاقات الإنسانية. فما هي هذه الدلالة؟
مفهوم  في  الفينومينولوجي  البحث  يهتم  لا  أولً: 
السياسية بتعيين العدو )أو الصديق( وتسميته، إذ ليس المهم 

في هذا المستوى تحديد من هو العدو )أو من هو الصديق(، 
فالمهم هو علاقة العداوة والصداقة في حد ذاتها؛ بتعبير آخر 
تحديد العدو والصديق ينتمي إلى مضمون السياسة، أي إلى 
التاريخي  للتحليل  سياسة مخصوصة؛ وبالتالي هي موضوع 

وليس للتحليل الفينومينولوجي؛
الشخصية  دلالته  في  الصديق  أو  العدو  يُؤخذ  لا  ثانيًا: 
حال  هو  كما  ـ  عمومي  عدو  السياسي  فالعدو  الفردية،  أو 
وجود  لها  جماعة  يمثل  لأنه  نواجهه  ـ  السياسي  الصديق 
قد  وقيم  لأهدافنا،  مناقضة  وأهداف  لوجودنا،  مخالف 

تتعارض وقيمنا)8(.
إذن، يتحدد العدو والصديق بشكل وجودي، مما يجعل 
الصراع في قلب السياسة، والحقل السياسي خاضع لاعتبارات 
القوة، ويجعل من الحرب إمكانية محايثة للعلاقات السياسية)9(.
يتميز هذا المعيار، كباقي المعايير التي حدّدها »سميث« 
والأخلاق  الاقتصاد  )خصوصًا  الأخرى  للمجالات 
لا  أولي  معيار  جهة  من  فهو  بخاصيتين،  والفن(،  والدين 
يُستمد من غيره، ومن جهة ثانية مستقل لا يتطلّب معايير 
التفاعل  تلغي  لا  استقلالية  دوره.  يُؤدي  حتى  أخرى 
مجالات  من  تستمد  قد  السياسة  دينامية  لأن  والتداخل، 
العداوة  مبررات  الاقتصادي.  أو  الديني  كالمجال  أخرى، 
السياسة قائم  متعددة، مصادرها متنوعة، لكن معيار مجال 

بذاته ومكتف بها إلى حد كبير)10(.
تحديد  على  للسياسة  سميث  مقاربة  ركزت  عمومًا 
تجعل  مقاربة  فينومينولوجي،  تحليل  منطلق  من  معيارها 
مفكر  وعمقًا،  أصالة  الأكثر  السياسيين  المفكرين  أحد  منه 
من طينة »مكيافيلي« و»هوبز« و»ليو ستراوس«، كما تجعله 
أحد المفكرين الأكثر راهنية. لنأخذ مثال الحركات السياسية 

الدينية المتشددة)11(.
الصديق  بين  صارم  تمييز  على  الجماعات  هذه  تتأسس 
والعدو، وتحاول تنظيم كلية المجتمع وفق تصنيفية الصداقة 
وعمقها  جوهرها  في  بذلك  وهي  تحددها،  التي  والعداوة 
بامتياز؛ لا تختلف في ذلك عن الجماعات  جماعات سياسية 
الصداقة(  )أو  العداوة  مبرر  أن  بَيْدَ  الأخرى.  السياسية 
وديناميتها، تستمدهما من المجال الديني. يسمح هذا التزاوج 
بين المجالين من تحرير طاقة صراع قوية، ويجعل من الحرب 
والتصفية الجسدية للعدو إمكانية حاضرة بقوة، كما أنه ينتج 
روابط صداقة عميقة صعبة الانكسار. العدو هنا هو كافر 
كان  وكلما  والأخ.  المؤمن  هو  والصديق  ومرتد،  زنديق  أو 



51
أكثر  العداوة  طاقة  كانت  انغلاقًا  أكثر  الدوغمائي  السياج 

انفجارًا وتدميًرا، ورابطة الصداقة صلبة وثيقة. 
تنظيم علاقات العداوة وفق الريروطيقا الدينية المتشدّدة 
يسمح بتصفية العدو رمزيًا، تمهيدًا لتصفيته ماديًا. إنه يجعل 
القتل  ومن  الذنوب،  من  واغتسال  وضوء  ماء  الدم  من 
طريق خدمة المتعالي، وجثت الأعداء تصير قربانًا للماوراء. 
وهذا يعني أنها تسمح بالقيام بأبشع الممارسات، كأكل كبد 
القيام بها  البشعة للأسرى، بل  التصفية  العدو، أو  أو قلب 
بدم بارد وضمير مرتاح. الداعشي، على سبيل المثال، يعتبر 
ممارساته واجبًا، واستجابةً لنداء الحق. هدوء مرعب بالنسبة 

لنا، ثبات على الدين بالنسبة له.
هذا الفهم يدفع إلى مراجعة فهمنا لمنبع التشدد الديني. 
فإذا كانت القضايا والأنساق الميتافيزيقية الكلاسيكية تقوم 
ما  وهو  وجوديًا)12(،  وأحاديتها  منطقيًا  القيمة  ثنائية  على 
التشدّد ملازم للفكر ميتافيزيقي الكلاسيكي)13(؛  يعني أن 
فإن محرر هذا التشدّد ومفجر طاقته بالنسبة للدين، كما تبرز 
تنظيمه  أي  بالسياسة،  ارتباطه  هو  أسمان«،  »جان  أبحاث 
عندما  والصديق)14(.  العدو  معيار  الآخر وفق  مع  للعلاقة 
تضع السياسية يدها بَيْدَ الدين يتحرر وحش »فرانكشتاين«. 
مجالً  السياسة  مجال  من  »سميث«  يجعل  ثانية  جهة  من 
للحقل  الناظمة  العلاقات  القوة  علاقات  ومن  للصراع، 
السياسي. وهذا يعني في نهاية المطاف جعل الحرب إمكانية 
بين  علاقة  أقوى  هي  بما  الحرب  السياسي،  للفعل  محايثة 
وحدتين سياسيتين مختلفتين. ليس هذا وحسب، بل إن فهم 
السياسة وعملها لا يتأتى إلا من خلال دراسة الحرب، أو 
حالة  فالحرب  عنها.  يتغاضى  أن  أبدًا  يمكنه  لا  الأقل  على 
السلم عن قوله، وتعبر  ما يعجز  لنا  تقول  طوارئ قصوى 
تبرز  التي  الوضعية  أنها  كما  الدبلوماسية.  لغة  تخفيه  عما  لنا 
أن  الفعلية؛ فهذه الأخيرة لا يمكن  السيادة  يمتلك  لنا من 
تختزل أبدًا في انتخابات وحوارات أو نقاشات ومشاركات 
حلقات  أو  الدول  بين  التعاون  مؤتمرات  في  ولا  برلمانية، 
السيادة  العامة،  الجمعية  أو  الأمن  مجلس  في  التصويت 
عدو  تمييز  على  وقدرة  الحرب،  قرار  على  سيادة  الفعلية 

الجماعة السياسية من صديقها)15(.
لكن  الدولية،  العلاقات  من  بسيط  آخر  مثالً  لنأخذ 
بساطته تغنينا عن كثير من التحليلات المعقدة. تمتلك الدول 
الدائمة العضوية في مجلس الأمن حق النقض، وبالتالي هي 
قادرة على تعطيل أي قرار يصدره مجلس الأمن أو الجمعية 

العامة، ومن جهة ثانية هي قادرة على توجيه قرارات مجلس 
دون  القول  يمكن  هكذا  تقتضيه مصالحها؛  ما  وفق  الأمن 
يمتلك  من  هي  الدول  تلك  أن  كثيًرا  الصواب  نجانب  أن 
السيادة داخل مجلس الأمن. من أين تأتي لها هذه السيادة؟ 
في  انتصرت  التي  الدول  هي  التاريخية،  الناحية  من  أولً، 
أن مجلس  منه  الثانية، ويعني هذا في جانب  العالمية  الحرب 
إلى  ستذهب  كما  المنتصر  مؤسسات  من  مؤسسة  هو  الأمن 
»دانيلو  قدمها  التي  تلك  خصوصا  عديدة  تحليلات  ذلك 
زولو«، ومن جهة ثانية تضم دولً هي من أكثر الدول تأثيًرا 
على قرار الحرب على المستوى العالمي. إلّ أن هذا التأثير ليس 
متساويًا، فمثلً تأثير فرنسا ليس هو تأثير الولايات المتحدة 
من  هو  الأمن  مجلس  فقط  ليس  لذا  روسيا،  أو  الأمريكية 
يضم هرمية بين أعضائه، بل إن تلك الهرمية تخترق الدول 
الدائمة العضوية، ومعيار الهرمية هو دائمً مدى السيادة على 
قرار الحرب. وفي كلتا الحالتين تلعب الحرب دورًا مركزيًا في 

تحديد موقع الدول في النظام السياسي العالمي.
هذا من جانب، ومن جانب آخر لا يمكن دراسة النظام 
الأمبراطوري الحالي، ولا العلاقات بين فاعليه، دون دراسة 
الحرب على مستوى هذا النظام، دراسة تتناول التغيرات التي 
حدثت على مفهومها وأدوارها وآلياتها وتقنياتها، وهو العمل 
.)16( و»هاردت«  »نغري«  أمثال  مفكرون  له  نهض  الذي 
إجمالً، يمكن القول أن الوضعية التي انتهى إليها تدبير 
إليه  ذهب  ما  كبير  بشكل  تؤكد  العالمية  السلطة  علاقات 
»سميث« حول دور الحرب في تحديد موقع الدول في النظام 
العالمي. فمن هو اللاعب الرئيسي داخل هذه العلاقات؟ إنها 
الولايات المتحدة الأمريكية، وهي ليست كذلك باقتصادها 
المسيطر  لأنها  بل  المتقدمة،  العلمية  بمؤسساتها  ولا  القوي 
على قرار الحرب على المستوى العالمي. هي دولة عظمى لأن 
الحرب؛  لمجهود  داعم  اقتصاد  وأقوى  جيش،  أقوى  لديها 
على  هيمنتها  ضمان  في  تساهم  علمية  مؤسسات  وأقوى 
التكنولوجيا العسكرية؛ لذا هي من يصنع السياسة العالمية، 
ومن يمتلك السيادة الفعلية في إطار النظام الأمبراطوري. 
قرار  الكلمة الأخيرة في  إن شئت قلت، هي من تمتلك  أو 

الحرب والسلم على المستوى العالمي.

2. الحرب العادلة والامبراطورية الامريكية.
1.2 في مفهوم الحرب العادلة من طرف واحد:

فها  الحرب علاقة قوة، فعل هيمنة وسيطرة، إنها كما عرَّ



 52
»كلوزفيتز« فعل عنيف يرنو إلى إخضاع العدو لإرادتنا)17(، 
الجماعات  بين  الدامي  الصراع  »بوتول«  عرفها  كما  هي  أو 
المسلحة)18(. ولعلّها أكثر من ذلك بكثير، فخطاب الحرب 
السياسة  أساس  ومؤسساته،  المجتمع  أساس  هي  المستمرة 
وفي  السلطة)19(.  ونسق  السلم  والدولة،  الحق  والقانون، 
جميع الحالات لا يمكن التفكير في الحرب دون التفكير في 
الثكالى  النساء  في  وضحاياها،  دمارها  وفظائعها،  مآسيها 
المذلول.  الأسير  أو  الضحية  المدني  في  اليتامى،  والأطفال 
لذا هي ككل فعل عنيف، أو فعل هيمنة، تبحث عن تبرير؛ 
التي  التبريرات  وأهم  المشروعية.  تمنحها  إيديولوجيا  عن 
العدالة  ادعاء  هي  تجميلها،  وحاولت  بالحرب،  التصقت 
إيديولوجيات  لدى  نجدها  إدعاءات  الخير.  عن  والبحث 
والشيوعية،  كالليبرالية  ومتعارضة،  بل  المشارب  مختلفة 
حتى  حاضرة  نجدها  كما  واليهودية،  والمسيحية  الإسلامية 
الأكثر  العسكريين  القادة  ولدى  فظاعة  الأكثر  الحروب  في 
قسوة. بل لعلّ مطلب تقديم الحرب كحرب عادلة يتناسب 
المتاحة  والإمكانيات  وقسوتها،  الحرب  فظاعة  مع  اطرادًا 

لإبادة العدو. 
ميتافيزيقية  خطاطة  على  العادلة  الحرب  تتأسس 
حقيقة  إلى  والمعرفة  وشر،  خير  إلى  العالم  تقسم  كلاسيكية 
وزيف، والوجود إلى جوهر وعرض، والأخلاق إلى فضيلة 
ورذيلة، والبشر إلى فضلاء وأشرار... مع منح التفوق دومًا 
أو  يمثلهم  من  والفضيلة، ولكل  للحقيقة والخير والجوهر 
يحملهم. وبتعبير أكثر دقة البنية الحاكمة للحرب العادلة هي 
ذاتها التي صدرت عنها الميتافيزيقا الكلاسيكية: ثنائية القيمة 
مكان  فلا  الوجود؛  جهة  من  وأحاديتها  المنطق  جهة  من 
»سلوتردايك«  مع  لنقل  دومًا.  مرفوع  فهو  الثالث  للحدّ 
الفكر  أنتج  الذي  للرحم  تاريخي  تجل  العادلة  الحرب 
الميتافيزيقي)20(، ومع »دوبري« هي تعبير عن منطق الواحد 
الذي لا يقبل منازعًا في واحديته)21(، ومع »ليفيناس« إنها 
هذا  ويترجم  خارجًا)22(.  تقبل  لا  التي  الكلية  منطق  نتاج 
مع  أو  الخير  مع  إما  نحن  كالآتي:  وإتيقيًا  وسياسيًا  عمليًا 
مع  أو  الإنسانية  مع  »الشيطان«،  مع  أو  »الإله«  مع  الشر، 
المتوحش، معي أو ضدي، عنصر من الهوية أو غريب ينبغي 
أن يركع. من هنا الحرب العادلة هي حرب الخير ضد الشر، 
حرب الإنسانية ضد الهمجي، حرب المناضل التقدمي ضد 
المنتهية  والحقيقة  المكتملة  الهوية  حرب  العدمي،  الرجعي 
ضد المارق الفاسد... تتعدد التسميات والتجليات التاريخية 

وتظل البنية واحدة ثابتة.

وليس  الجديد،  بالخطاب  ليس  العادلة  الحرب  خطاب 
حكرًا على إيديولوجيا دون غيرها أو حضارة دون سواها، 
والسومرية)23(  الأشورية  الحضارات  لدى  مثلً  نجدها  إذ 
اليوناني  العبراني والفلسفي  الفكر  القديمة، لدي  والصينية 
الحضارة  عند  لنقف  الإسلامي.  والفكر  المسيحي  والفكر 

الصينية القديمة والفكر المسيحي.
عن  واضح  بشكل  الصينية  النصوص  بعض  تتحدث 
تتضمنها  التي  المرويات  بعض  خصوصًا  العادلة،  الحرب 
651 ق.م  2357 ق.م إلى  نصوص »تشيز كينغ« ـ حوالي 
ـ  ـ و»هيمان زي«  319 ق.م  ـ حوالي  ـ و»منيكيوس زي« 

حوالي 139 ق.م.
إلى  جمعه  يُنسب  الذي  كينغ«،  »شيز  كتاب  يضم 
آخر،  أمير ضد  تدخل  عدّة تحكي  مرويات  كونفوشيوس، 
وكل خطاب يضم بُعد التبرير وبُعد التحفيز وبُعد الشرعنة. 
وفي هذا الصدد يثير اهتمامنا تدخلين: تدخل الأمير »يونغ« 
1752 ق.م، وتدخل الأمير »وو  ضد الأمير »كي« ـ سنة 
وا« ضد الأمير »شيو« ـ 1112 ق.م. يقدم تدخل ـ يونغ ـ 
ضد »كي« على أنه تدخل لحماية شعب »كي« من قهر حاكمه 
مصلحة  أو  شخصية  نزوة  ليس  »يونغ«  حرب  وجبروته. 
ذاتية أو حتى جماعية؛ بل هي خضوع لإرادة السماء في تحقيق 
العدالة الأرضية، واستجابةً لاستغاثه الشعب المقهور الذي 
ضاق أصناف العذاب والهوان على يد عاهله الظالم ولم يعد 

يحتمل المزيد)24(.
وبنفس الطريقة تقريبًا تبرر حرب »وو وا« ضد »شيو« 
غارق  أمبراطور  السماء،  يحترم  يعد  ولم  بشعبه  استبد  الذي 
يسبقه  لم  اضطهادًا  شعبه  اضطهد  والشهوات؛  الملذات  في 
إليه أحد. لا يرحم، قلبه كزبر الحديد لا تعرف الشقفة إليه 
لوضع  بالتدخل  »شيو«  الإلهية  العدالة  كلفت  لذا  طريقًا؛ 

حد لجرائم »وو وا« وإقامة عدالة السماء)25(.
أما نص »مينكيوس زي« فيقدم حرب الإمبراطور »كزان 
Xuan« ضد الإمبراطور »يان« على أنها حرب إنهاء الطغيان 
وإنقاذ الشعب المقهور. أما نص »هيمان زي« فيؤكد أن الحرب 
المشروعة هي حرب رد العدوان أو حرب الدفاع عن الغير، 
وهو ما يتضمن إمكانية الحرب لإنهاء حكم حاكم مستبد)26(.

إذًا، تتضمن هذه النصوص تصورًا عن الحرب العادلة، 
للمظلوم  ونصرة  الخير  أجل  من  تضحية  باعتبارها  الحرب 
للحرب  الأقوى  التنظير  أن  غير  متعالٍ.  لنداءٍ  واستجابة 
»أوغسطين«  أمثال  المسيحين  المنظرين  لدى  نجده  العادلة 



53
و»توماس الأكويني« و»دوفيتوريا« و»سواريز«.

يمكن  محرجًا،  إشكالً  المسيحيون  التيولوجيون  واجه 
نبرر  كيف  ملغوم:  وباطنه  بسيط  ظاهره  سؤال  في  صياغته 
عنف،  الحرب  أن  إلى  الإشكال  أساس  ويعود  الحرب؟ 
إلى  تدعو  صريحة  إنجيلية  نصوص  مع  يتعارض  والعنف 
صفعنا  لمن  الأيسر  الخد  تقديم  منا  تطلب  التي  كتلك  نبذه 
على الخد الأيمن، أو تلك التي تتوعد حامل السيف بالموت 
به، كما أنها لا تنسجم مع سلوك المسيح وحوارييه. الحرب 
خلاص  لأجل  بنفسه  المسيح  وتضحية  المحبة  تعارض 
تام، وبالأخص  العنف بشكل  نبذ  أن  بَيْدَ  الإنسانية جمعاء. 
هذا  السياسية،  الناحية  من  ممكن  غير  أمر  هو  الحرب،  نبذ 
إذا لم يكن مستحيلً. فالسياسة، بمعناها القوي الدال على 
تدبير المدينة، هي كما أبرز »سميث«، وبشكل أقل »فروند«، 
إمكانية  تتضمن  لذا هي  العدو والصديق؛  ثنائية  تقوم على 
كما  أي لحظة.  تتحقق في  أن  يمكن  كإمكانية محايثة  الحرب 
يقدمها  التي  الثقافية  الدراسات  وضحت  كما  الحرب،  أن 
الذاتي)27(.  الثقافة  تنظيم  في  الأبرز  العنصر  هي  »مهلمان«، 
وبتعبير آخر وجد منظرو المسيحية أنفسهم أمام مأزق حاد: 
السياسي والاجتماعي،  يعني الانتحار  ما  نبذ الحرب، وهو 
والعقائدي.  الديني  الانتحار  يعنى  ما  وهو  به  القبول  أو 
بين  تمييز  إقامة  الكلاسيكي،  الميتافيزيقي  المخرج  فكان 
حربين، حرب عادلة وأخرى ظالمة. الأولى حرب مطلوبة 
لم تكن  إن  وإنسانيًا، هذا  دينيًا وعقليًا وأخلاقيًا  ومشروعة 
مع  تتعارض  الإنجيل،  يحرمها  منبوذة  والثانية  مقدسة. 

أخلاق المسيح، وتؤدي بصاحبها إلى الجحيم.
الأبرز  الأول  التجلّ  الصليبية)28(  الحروب  كانت  لقد 
تنظير  في  وجدت  حرب  المسيحية،  العادلة  للحرب 
هي  ما  النظري.  إطارها  ـ  العادلة  للحرب  ـ  »أوغسطين« 
الله  يباركها  حرب  مقدسة،  حرب  هي  الصليبية؟  الحرب 
تَعِد  الكافر.  المسلم  العدو  ضد  البابا  يعلنها  ويدعمها، 
المسلم  المقاتل  وتَعِد  الجنة،  أو  بالنصر  المسيحي  الفارس 
المحتل،  من  المقدسة  الأرض  حرب تحرير  والهزيمة.  بالنار 
قتل  الغفران؛  أنها طريق  كما  المستضعف.  المسيحي  ونصرة 
المسلم ليس مجرد ضرورة عسكرية بل هو استغفار وغسل 
ذنوب الروح. حج مسلح، وصك غفران ثمنه الدم. »سلام 

الله« يتطلب حرب »فرسان الله«.
هذا التصور سيعمل منظرو الحرب المسيحية على اعطائه 
صيغته النظرية العامة من خلال مذهب الحرب العادلة. ما 

ملامحه  رسم  الذي  الأول  الجواب  العادلة؟  الحرب  هي 
شريف،  ومقصدها  عادل  سببها  حرب  هي  »أوغسطين« 
الضرورة.  عند  إلّ  إليها  نلجأ  ولا  شرعية  سلطة  تعلنها 
حدّده  كما  هو،  باختصار  العادل؟  السبب  هو  ما  لكن 
سبب  والاعتداء.  الظلم  مواجهة  الأكويني«،  »توماس 
 De Jure« سيعمل »دو فيتوريا« على تدقيقه، حيث أكّد في
الديانات)29(  واختلاف  والتوسع  الحاكم  مجد  أن   »Belli
هذا  فصل   »De Indis« وفي  العادلة)30(.  بالأسباب  ليست 
السبب أكثر من خلال تطرقه للأسباب التي تشرع سيطرة 
الإسبان على الهنود الحمر، حيث حدد سبعة أسباب عادلة 
»نشر  مكان«)31(،  أي  والإقامة في  التواصل  »الحق في  هي: 
إذا  الوثني  العاهل  ضد  »التدخل  المسيحية«)32(،  الديانة 
»مواجهة  الهنود«)33(،  من  كبير  عدد  المسيحية  اعتنق  ما 
لها  التي تخضع  البربرية  والقوانين  الوثنيين  الأمراء  استبداد 
الأحلاف«)35(،  إقامة  في  »الحق  الهندية«)34(،  المجتمعات 
الهنود  ـ  البرابرة  اختار  ما  »إذا  وأخيًرا  الوصاية«)36(،  »حق 
فيؤكد  »سواريز«  أما  إسبانيًّا«)37(.  عاهلهم  يكون  أن  ـ  هنا 
أن الأمير المسيحي من حقه شنَّ حرب إذا ما انتهك حق من 

حقوقه، أو من أجل الدفاع عن الأبرياء)38(.
شتى،  حروب  تبرير  أمام  المجال  يفتح  التحديد  هذا 
مسيحيها  نصرة  أو  المسلمين  يد  من  القدس  فاستعادة 
وحماية الأماكن المقدسة حرب عادلة ـ فهي من هذا المنظور 
حرب دفاعية، ونشر الديانة المسيحية في القارتين الإفريقية 
والأمريكية هي أيضًا حرب عادلة، ومواجهة القوانين التي 
تخالف العقيدة المسيحية أو توسيع سلطة الكنيسة أو الدول 

المسيحية هي أخرى حروب عادلة... واللائحة طويلة.
بشعة في حق  للممارسات جد  التنظير عمليًا  ع هذا  شََ
ضحيتها  ذهب  إبادة  حرب  الصليبية  فالحروب  العدو، 
مئات الآلاف من المسلمين واليهود)39(، وحروب الأديان 
التي شهدتها أوروبا خلال العصور الوسطى كانت حروبًا 
إسبانيا  سيطرة  كمحاولة  الغربي،  التوسع  أما  عنيفة،  جد 
على الهنود الحمر كانت عن طريق إبادة الشعوب الأصلية. 

الحرب العادلة عادة ما تكون مدخل حرب الإبادة.
منها  يجعل  العادلة  الحرب  شْرعَنةَ  نمط  عامة،  وبصفة 
طرف  جانب  إلى  هي  فالعدالة  متكافئة،  غير  تمييزية  حربًا 
انهزم  ولو  دومًا حتى  المنتصر  هو  عنها  والمدافع  آخر،  دون 
والخير  الحق  جانب  إلى  لأنه  حتمً  المنتصر  هو  عسكريًا، 
لخير  يسعى  بل  ضيقة  ذاتية  مصالح  تحركه  لا  والجلال. 



 54
الإنسانية. لا يرفع سيفه ظلمً وإنما لمواجهة ظلم، لا يعتدِ بل 
يقاوم العدوان. أما العدو فهو شيطان رجيم، مجرم مقيت، 
شّرلا بدَّ من القضاء عليه، مسخ وَجَبَ تطهير الإنسانية منه. 
الخير  على  ينتصر  أن  للشر  يمكن  كما  معركة،  في  ينتصر  قد 
لحظةً، لكن الهزيمة الشنعاء تنتظره، كما سينتصر الخير على 
إقامة صلْح مع  يمكننا  أنه لا  المطاف. ومثلما  الشر في نهاية 
نبني  أن  يمكننا  لا  كذلك  توافق  أرضية  إيجاد  أو  الشيطان 
أن  وبما  أن نهادنه،  أو  المجرم  أو  الشيطان  العدو  مع  سلامًا 
هو  العدو  كذلك  الشرور  كل  عن  المسؤول  هو  الشيطان 
المسؤول عن كل شرور الحرب ومآسيها. وأخيًرا في مواجهة 
الشر لا مكان للحياد، فنحن مع أحدهما، لذا علينا أن نختار 

موقعنا؛ الحرب العادلة لا تعترف بالموقع الوسط.
على  وسياسيًا،  سيكولوجيًا  العادلة،  الحرب  تقوم  إذًا 
وتجريم  »النحن«  تبرئة  العدو،  وشيطنة  الذات  تقديس 
»الهم«، وفي هذا قتل رمزي للعدو تمهيدًا لتصفيته الجسدية، 
وهو ما يجعل منها أكثر الحروب قسوة وجذرية. لماذا؟ لأن 
حقه؛  في  الممارسات  أبشع  عِن  يُشَْ للعدو  الرمزي  القتل 
الممارسات  ولكل  للقتل،  قويًا  مبررًا  للذات  يمنح  فهو 
الأخرى كهتك العرض والتعذيب والنهب والسبي. لكي 
القيود  وتتجاوز كل  أبيه دون رحمة،  بكرة  تبيد عدوك عن 
وسعيد  البال  مرتاح  وأنت  به  تربطك  التي  الأخلاقية 
دمه  إراقة  واجْعَل  وقربان،  واجب  إلى  قتله  حَوّل  الخاطر، 
بشيطنته  قم  لذا  المتعالي؛  إلى  تقربًا  عرضه  وهتك  عبادة، 
جانب،  من  هذا  للمتعالي.  خادمًا  نفسك  وجعل  وتجريمه 
ومن جانب آخر، الحرب العادلة حرب محاكاتية على درجة 
عالية من الحدة تدفع بشكل سريع الحرب نحو الجذرية التي 
كان يخشاه »كلوزفيتز«. فكل أطراف الصراع تدعى العدالة 
والقرب من المتعالي، الكل يدعي الدفاع عن الخير والفضيلة 
وأن عدوه نصير الشر والرذيلة، لذا الكل ينخرط في الحرب 
بكل قسوته وكامل قوته فتزيد نار الحرب اشتعالً. ادعاءات 
سيفهمه  ما  وهذا  تؤججها،  بل  الحرب  تلطف  لا  العدالة 

منظّرو القانون الدولي الحديث بشكل جيد. 
للعدو،  حصانة  بأي  تعترف  لا  العادلة  الحرب  لهذا 
العاهل  لمشيئة  خاضع  فهو  معه،  العلاقة  تنظم  بقواعد  أو 
إن  ونَكَلَ،  واستعبَد  قَتَلَ  شاء  وإن  عفا  شاء  إن  »العادل«: 
تعرف  كما  وشأنهم.  تركهم  شاء  وإن  المدنيين  هاجم  شاء 
بأبشع  الخصم  تصفية  الممارسات:  أبشع  العادلة  الحرب 
تصبحن  النساء  يُستعبدون.  أو  يُقتلون  الأسرى  الطرق، 

النخاسة.  سوق  في  يُبعن  أو  أعراضهن  وتستباح  جواري 
الأطفال يؤخذون من أمهاتهم، المدنيون كالمقاتلين لا قانون 
يحميهم... أما وسائل الانتصار فجميعها مباحة، وكل القوة 
تنحو نحو استعمال  يمكن استعمالها. مما يجعل هذه الحرب 
كامل القسوة، ففي القسوة دليل على التفاني في خدمة المتعالي.
وإنما  العسكرية،  العمليات  نهاية  عند  الأمر  يتوقف  لا 
»العادل«  العاهل  حق  فمن  الانتصار.  بعد  ما  إلى  يتعداه 
أُخذ  ما  باسترجاع  له  تسمح  التي  الإجراءات  بكل  القيام 
منه أو فقده أثناء الحرب كاقتطاع الأراضي وفرض تعويض 
مادي...، واللجوء إلى كل الممارسات التي تضمن إضعاف 
الخصم ومنع عودة تهديده أو تعاظم قوته كتجريده من عتاده 
ومنع تسلحه، كما يحق له استعباد الأسرى أو تصفيتهم)40(. 
لكن من يحق له تقييم الخسائر وطبيعة التعويض؟ من يحق 
له إصدار الأحكام وتطبيقها؟ ـ هو العاهل العادل المنتصر، 
التي  العدالة  هكذا،  وبعدها)41(.  الحرب  أثناء  الحكم  فهو 

تنتجها الحرب العادلة هي عدالة المنتصر.
إجمالا، الحرب العادلة هي حرب: 

أ( تمييزية تفاضلية؛
ب( غير متكافئة؛

ج( تشيطن العدو وتجرّمه؛
د( تنزع عنه حصانته القانونية وتشرعن أبشع الممارسات في 

حقه؛
هـ( تجعل التوافق معه غير ممكن، والحياد مستحيل؛

و( تنتج نوعًا مخصوصًا من العدالة هي عدالة المنتصر.
الدولي  القانون  منظّرو  حاول  التصور  هذا  على  ضدًا 
الحديث، بناء تصوّر بديل، تصور أحدث زحزحة قوية في 
مفهوم الحرب العدالة، حيث لم تعد حربًا عادلة من طرف 
النزاع،  أطراف  جميع  لدن  من  عادلة  حرب  وإنما  واحد 
ا يتمتع بنفس الحقوق  والعدو لم يعد شيطانًا أو مجرمًا وإنما ندًّ

وله حصانة قانونية ينبغي احترامها.

2.2 الحرب العادلة من الطرفين والعدو الندّ
استطاع الفكر القانوني الحديث إحداث طفرة في مفهوم 
والحق  الحرب  في  الحق  مستويين:  على  وذلك  الحرب، 
بدلالتها  العادلة  أثناء الحرب، مما ساعد على تجاوز الحرب 

القُرُسطَوية التي وقفنا عندها أعلاه.
الحرب كما نظّر لها كبار مفكري القانون الدولي الحديث 
هي حرب متكافئة غير تمييزية، فهي حق أساسي من حقوق 



55
يكفي  مشروعة  الحق  هذا  ممارسة  تكون  وحتى  دولة.  أي 
طرف  من  الحرب  كإعلان  الشكليات  ببعض  الالتزام 
بشكل عمومي،  عنها  يعلن  وأن  ذلك،  لها  المخول  السلطة 

وأن تُترم بعض القواعد أثناء الحرب)42(. 
فالحرب، يؤكد »هيغو غروتيس« هي كالزواج الشرعي 
وواجباته،  حقوقه  وشعائره،  شكلياته  المنظم،  إطاره  له 
تشرف عليه سلطة شرعية، كما يضم جانبًا اقتصاديًا يرتبط 
بتوزيع الثروات. فمع »غروتيس« بدأ الانتقال من الحرب 
القُرُسطوي  التيولوجي  التصوّر  ـ  أسبابها  العادلة من جهة 
يسلك  القانونية  مفاعيلها  جهة  من  العادلة  الحرب  إلى  ـ 
مع  سيترسخ  تصور  الدولية.  العلاقات  نظام  إلى  طريقه 
مُنظّري  من  والعديد  فاتيل«  دو  و»إمير  ولف«  »كريستيان 
وفلاسفة القانون الدولي الحديث، الذين سيقدمون بشكل 
صريح نظرية في الحرب العادلة وفق معايير وقواعد القانون 
الدولي وليس وفق إدّعاءات العدالة التي قد يقدمها أطراف 
أنه في حرب »وفق الأصول  أكّد »فاتيل« مثلً  النزاع. فقد 
والقواعد« يصعب، بل حتى يستحيل، تمييز العادل والظالم، 
لا  الدول  بين  أنه  كما  العادلة.  جانب  إلى  أنه  يدّعي  فالكل 
توجد علاقة رئيس بمرؤوس، كما أكّد ذلك كانط في السلام 
نفسها قاضيًا  أن تنصب  الدائم، وبالتالي لا يحق لأي دولة 
أي  طرف  تدخل  ان  كما  المتنازعة،  الأطراف  بين  وحكمً 
ثالث كحكم سرعان ما يجعله طرفًا في الصراع. ما العمل؟ 
العادل،  الطرف  تحديد  محاولة  تجاوز  هو  الأنجع  الحل 
الناحية  من  ـ  والقواعد  الأصول  وفق  الحرب  واعتبار 
القانونية ـ حربًا عادلة من كلا الطرفين. فليس هناك طرف 
يدافع عن  الشر، أحدهما  إلى جانب الخير وآخر إلى جانب 
النور الأخر عن الظلام؛ فالحرب وسيلة من الوسائل التي 
وحقوقها  نفسها  عن  لتدافع  إليها  تلجأ  أن  دولة  لأي  يحق 
والأصول. قواعد  ببعض  قلنا،  كما  الالتزام،  شريطة 
من هذا المنظور أحدث منظرو القانون الدولي الحديث، 
كما سيؤكد ذلك »سميث«، تحوّلً جذريًا في مفهوم العدو، 
ا، له  فلم يعد شيطانًا مدنسًا أو مجرمًا دنيئًا بل أصبح عدوًا ندًّ
ذات الحقوق التي لعدوه وعليه نفس الواجبات. العدو هنا 
دولة، كما قلنا، تتمتع بحق اللجوء إلى القوة العسكرية للدفاع 
عن نفسها ومصالحها، لذا بات العدو يتمتع بحقوق أساسية 
ينبغي احترامها، سواءً قبل الحرب أو في خضمها أو بعدها.
ارتباطًا بهذا حاول منظرو القانون الدولي الحديث تحديد 
المسموح به والممنوع أثناء الحرب؛ أي صياغة القواعد التي 

ينبغي على جميع الأطراف التقيد بها خلال الحرب، وهمهم 
الأساسي في ذلك كان محاولة وضع قيود تلطفها، أو إن شئت 
قلت لقد عملوا على نقل الحرب من عالم الجذرية والتطرّف 
إلى عالم الوسطية والاعتدال. فإذا كان »غروتيس« مثلً قد 
أكّد أن الحرب »الرسمية« هي بمثابة تعاقد فريد من نوعه، 
قبول  المتبادل دون ضرورة  القتل  تعاقد على  لأنه من جهة 
الحرب  طرف  يعلن  إن  ما  لأنه  العقد،  لهذا  الأطراف  جميع 
حتى يجد الطرف الآخر نفسه في حالة حرب. ومن جهة ثانية 
يخضع للقاعدة التي سيصوغها »صامويل فون بيفندورف« 
أيضًا  وأنا  فعله،  باستطاعتك  ما  كل  مواجهتي  في  »افعل 
سأفعل في مواجهتك كل ما باستطاعتي فعله«. وهذا يعني 
كامل  استعمال  المبدأ،  ناحية  من  الأطراف،  لجميع  يحق  أنه 
في  بما  النصر،  لتحقيق  لهم  المتاحة  الوسائل  وجميع  قوتهم 
وحرق  الجواسيس  واستخدام  والنهب  الأبرياء  قتل  ذلك 
المحاصيل الزراعية. إلا أن »غروتيس« سرعان ما سيدخل 
أكّد  فقد  الحرب،  جذرية  من  يحد  أخلاقي  تلطيف  عامل 
أن الأخلاق تمنع قتل الأبرياء وسبي النساء أو اغتصابهم، 
استعباد الأسرى والتنكيل بهم، استخدام السم لقتل العدو، 
الاحتيال ونقض العهود والوعود)43(. هذا البعد الأخلاقي 
أن  على  أكّد  حيث  الملزم،  القانون  طابعه  »فاتيل«  سيمنحه 
قدر  بأكبر  القيام  التالية:  بالقاعدة  الالتزام  عليها  الدول 
من الخير زمن السلم وأقل قدر من الشر زمن الحرب. لذا 
الحرب  خلال  احترامه  ينبغي  أساسيًا  مبدأ  »فاتيل«  وضع 
أن  المستعملة  للقوة  ينبغي  لا  حيث  الاعتدال  مبدأ  وهو 
تتجاوز  أن  أو  الهدف  تحقيق  يتطلبه  الذي  المقدار  تتجاوز 
ليست كل  أنه  المسطرة، كما  تكلفة الحرب حجم الأهداف 
للنصر  ضرورية  كانت  ولو  حتى  مباحة  والطرق  الوسائل 
ونقض  وخداعه،  العدو  وتسميم  والمدنيين  الأبرياء  كقتل 

الوعود والعهود والنهب، اغتصاب النساء... إلخ)44(.
على  الباب  فتح  ـ  أيضًا  ـ  التحول  هذا  نتائج  من  كان 
ومنح  العدو،  مع  الممكنة  التوافقات  شتى  أمام  مصراعيه 
وضعٍ مخصوص للأطراف المحايدة. لم تعد الحرب صراعًا 
بين الخير والشر، بل صراع بين دول تدافع عن مصالحها، 
لذا بات من الممكن لأطراف النزاع أن تجد أرضية تعايش، 
وأمكن لأي دولة أن تبقي على الحياد دون أن تطالها عقوبات 
تتم  أن  أو سياسية، وخصوصًا دون  اقتصادية  أو  عسكرية 

شيطنتها أو ذمها.
دفعة  يُبنَ  لم  سريع  بشكل  قدمناه  الذي  التصور  هذا 



 56
إذ  سالكًا؛  يكن  لم  الدول  حياة  نحو  طريقه  أنّ  كما  واحدة، 
كثير ما انتهكت مبادئه، خصوصًا خلال الفترة الاستعمارية، 
لكنه رغم كل الصعوبات التي واجهها تمكن من بناء خطاب 
الإنساني.  الدولي  القانون  مع  بقوة  سيترسخ  جديد  حرب 
والحد  الحرب  قسوة  محاصرة  إلى  القانون  هذا  هدف  فقد 
من مآسيها، وذلك عبر تمكين العدو من حقوقه الأساسية، 
كحماية المدنيين والأسرى والجرحى وطواقم الإنقاذ، وتحريم 
استعمال بعض الأسلحة الفتاكة أو شديدة التدمير أو تلك 
بَيْدَ أن هذا البناء  التي تستهدف المدنيين أكثر من المقاتلين. 
النظري، الذي اعتبره »سميث« معجزة قانونية وتاريخية)45(، 
عودة  ومعه  تفككه،  إلى  أدت  قوية  لضربات  سيتعرض 
الحرب العادلة من طرف واحد إلى ساحة العلاقات الدولية.

3.2 الأمبراطورية الأمريكية وأفول الحرب العادلة من 
الطرفين.

عمومًا انتهى القانون الدولي الحديث إلى اعتبار الحرب 
عن  للدفاع  إليه  تلجأ  الدولة،  حقوق  من  سياديًا  حقًا 
النزاع.  أطراف  جميع  يمتلكها  الحرب  عدالة  وأن  حقوقها، 
من  عادلةً  حربًا  القانون،  مفاعيل  جهة  من  باتت،  الحرب 
الحرب  كإعلان  الشكليات  بعض  احترام  شريطة  الطرفين 
ل لها  بشكل علني ورسمي من طرف السلطة العمومية المخوَّ
ذلك. كما حاول التخفيف من فظاعات الحرب، بوضع قيود 
معينة ينبغي على أطراف النزاع الالتزام بها كحقوق الأسرى 
ينبغي استعمالها، والقاعدة  التي  والمدنيين ونوعية الأسلحة 
الذهبية هي التي صاغها »فاتيل« صياغة واضحة، القيام بأقل 
قدر من الشر والضرر أثناء الحرب وأكبر قدر من الخير زمن 
السلم)46(. ومن النتائج العملية لهذا الفكر الحدّ من حروب 
أنه  القرنين.  تزيد عن  الإبادة داخل الأراضي الأوربية لمدة 
»سميث«. يؤكد  مضنيًا،  قانونيًا  جهدًا  تطلب  أصيل  عمل 
هذا  بانهيار  إيذانًا  كانت  الأولي  العالمية  الحرب  أن  غير 
لقاعدته  قاضية  ضربة  وجهت  حيث  القانوني،  الصرح 
العادلة  الحرب  ـ  والتي هي  له،  والمميزة  الرئيسية  القانونية 
واحد  العادلة من طرف  الحرب  معلنة عودة  الطرفين،  من 
ذلك  يستتبع  وما  الدولية،  العلاقات  ساحة  إلى  جديد  من 
العدو  وشيطنة  المتكافئة،  غير  التمييزية  للحرب  عودةٍ  من 
من  استتبعه  وما  القانونية،  ضماناته  من  وحرمانه  وتجريمه 
عودة لحروب الإبادة إلى داخل الأراضي الأوربية. وإن شئت 
قلت، مثلت بداية عهد جديد/قديم، عهد الحرب التمييزية 

اللامتكافئة، حرب شديدة التدمير؛ حرب أهلية عالمية بقيادة 
القوى العظمي وعلى رأسها الولايات المتحدة الأمريكية)47(.
الثاني  ـ في  ويلسون  الأمريكي  الرئيس  إعلان  كان  لقد 
دخول  ـ  وألف  مائة  وتسع  عشر  سبعة  سنة  من  أبريل  من 
متجاوزًا  الحلفاء،  جانب  إلى  الحرب  المتحدة  الولايات 
تاريخ  في  حاسمً  حدثًا  مونرو)48(،  لمذهب  الدفاعي  الطابع 
العميقة: أ( صعود الولايات  نتائجه  هذا المسار. وكان من 
نهاية  معلنة  عظمى  أمبراطورية  كقوة  الأمريكية  المتحدة 
الحديث  الدولي  القانون  انهيار  ب(  الأوروبية.  المركزية 
إعادة  ج(  المعاصر.  الدولي  القانون  مؤسسات  وتشكل 
القرون  في  العادلة  الحرب  سندت  التي  الريروطيقا  تدوير 
الوسطى حيث أعيد إحياؤها تحت مسمّى الحرب من أجل 

الإنسانية أو حرب الإنسانية.
العادلة  الحرب  إحياء  إلى  الولسونية  الكونية  أدَّت  لقد 
من جديد حيث أُلغيت المفاهيم غير التمييزية، وبات العدو 
جمعاء.  للإنسانية  عدوًا  شيطانًا  وحتى  مجرمًا،  جديد  من 
المتحدة الأمريكية وحلفاؤها، حربها  لقد قدمت الولايات 
من  حرب  الجدد؛  الهمجيين  ضد  ككل  الإنسانية  كحرب 
أجل الإنسانية لإنقاذها من براثن الوحوش. الإنسانية هي 
لإخفاء  المستحدث  والقناع  الخصم،  لتصفية  الجديد  المبّرر 
بشاعة الحرب، والريروطيقا الجميلة للطموحات التوسعية 

الأكثر سوداوية)49(. 
عنها  عبرت  التي  الكونية  الطموحات  هذه  سياق  في 
الدولي  القانون  بناء  أعيد  الأمريكية  المتحدة  الولايات 

ومؤسساته الناظمة. أهم نتيجتين في هذا السياق:
والسلام  الأمن  حفظ  إلى  ترنو  دولية  مؤسسات  قيام  ـ 
العالمي، في البدْء كانت عصبة الأمم ومن بعد كانت الأمم 
ليست  »سميث«  نظر  في  هي  المؤسسات)50(  هذه  المتحدة. 
مؤسسات سلام بل مؤسسات الاستعداد للحروب المقبلة؛ 
الحروب الشاملة الأكثر تدميًرا وعنفًا. لنقل مع »زولو« هي 
مؤسسات المنتصر التي حاول من خلالها ترسيخ انتصاره، 

وضمان انتصاراته المقبلة)51(.
صار  لقد  الحرب:  عن  الجنائية  المسؤولية  مفهوم  بلّورة  ـ 
العدوان جريمة يعاقب عليها القانون الدولي، والمعاقبة هنا 
لا تطال فقط الدولة كدولة، كالحد من السيادة أو العقوبات 
العدوان  عن  المسؤولين  أيضًا  وإنما  والعسكرية،  السياسية 
»غيليوم  الأمبراطور  أدين  الأساس  هذا  وعلى  وجرائمه؛ 
الثاني« وبعض رموز النازية في محاكمات نورنبيرغ الشهيرة. 



57
تحول كهذا، اعتبره »سميت« تراجعًا خطيًرا عن المكتسبات 
للأساس  وترسيخًا  الحديث،  الدولي  القانون  حققها  التي 
التمييزي الذي تقوم عليه حرب الأمبراطورية الأمريكية. 
فعندما نتحدث عن جريمة نتحدث عن محقق ومحام وقانون 
ومحكمة وقضاة ومنفذ وممول، عن متهمين ومجرمين وشركاء 
وأبرياء. فما هي عناصر جريمة الحرب؟ من يحق له إثبات 
القضاة  ويعين  القانون  يضع  من  الجناة؟  وتحديد  وقوعها 
يمول  ومن  الأحكام؟  تصدر  من  باسم  الحكم؟  وينفذ 
المحكمة؟ ـ في حالتنا هذه هو المنتصر. فالعدالة التي أسست 
الإمبريالي  الطموح  عن  تعبر  والتي  الولسونية،  الكونية  لها 
عدالة  المنتصر؛  عدالة  هي  الأمريكية،  المتحدة  للولايات 
»كيلسن«  دفع  ما  هذا  ولعلّ  الهيمنة)52(.  وترسيخ  الانتقام 
إلى التأكيد على ضرورة عدم اعتبار محكمة نورنبيرغ سابقة 
قانونية، وما دفع القاضي الدولي »رادهابينو بال« إلى اعتبار 
خسارة الحرب هي ما يجعل منها عدوانًا وجريمة حرب)53(.

وجهه  خلف  المعاصر  الدولي  القانون  يخفي  هكذا 
الإنساني والحقوقي وجهًا بشعًا، إذا صار أداة في يد القوى 
الريروطيقا  وماديًا.  أخلاقيًا  خصومها  لتصفية  العظمى 
الإنسانية تخفي الرغبة في السيطرة والاستغلال، تخفي حقد 
وهمجية المنتصر. لهذا انتهى »سميث« إلى إدانة النزعة الحربية 

فالريروطيقا  الأمريكية،  المتحدة  للولايات  الإمبريالية 
الولسونية تخفي ما هو أشدّ خطرًا من منطق التوسع الخاص 
هيمنة  مشروع  تخفي  إنها  والتجارية؛  الصناعية  بالرأسمالية 
عالمي يؤدي بشكل لا مندوحة عنه إلى حرب شاملة وحرب 
أهلية عالمية)54( تخاض بأسلحة أكثر فتكًا وأكثر تدميًرا. وما 
التركيز على المبررات الإنسانية إلّ محاولات لشرعنة القتل 
داخلية  إنها ضرورة  فظاعة؛  الأكثر  بشاعة والجرائم  الأكثر 
للتفوق العسكري والتكنولوجي الهائل الذي صار في متناول 
القوى العظمى. إنه منطق اشتغال الإمبراطورية، التي وجد 
»سميث« في الفضاءات الكبرى بديلً جيوسياسيًا عنها)55(. 
وتفوقها  الأمريكي،  التوسع  منطق  أدى  إجمالً 
العسكري، إلى إحياء تصور مخيف عن الحرب، تصور يلغي 
الأنا  يبجل  طهراني،  تصور  فزيائيًا.  ويبيده  رمزيًا  العدو 
ويخفى مصالحها الأكثر أنانية وسوداوية. فالريروطيقا التي 
هيمنة  مشروع  تخفى  »سميث«،  أبرز  كما  »ولسن«،  دشنها 
من  الإنسانية  باسم  تخاض  فتاكةً  شاملةً  حروبًا  ينتج  عالمي 

أجل تحقيق مصالح استعمارية)56(.

زهير اليعقوبي 

باحث من المغرب

الهوامــش
)1(  يعود أصل هذه الدراسة إلى دراستين سبق لي نشرهما هما:

 ـ الإمبراطورية الأمريكية والدولة الإسلامية؛
لنا: من تحديد مفهوم السياسة إلى نقد الإمبراطورية  ـ كارل سميث معاصر 

الأمريكية وعودة مفهوم الحرب العادلة.
والدولة  الأمريكية  الإمبراطورية  اليعكوبي،  زهير  في:  منشورات  الدراستان 

الإسلامية، )القاهرة: دار أكتب، 2018(.
)2( علاقة المفكرين الألمان بالنازية مسألة تتطلب بحثًا خاصًا، المهم في هذا 

الصدد أن علاقة سميث بالنازية هي لدينا من جنس علاقة هايدغر بها.
لأعمال  نتركها  للغاية،  مهمة  أخرى  بجوانب  الدراسة  هذه  في  نهتم  لن   )3(
التمثيلية  للديموقراطية  ونقده  والمشروعية  الشرعية  بين  تمييزه  مثل  قادمة، 
النظام  كبديل عن  الكبرى  للفضاءات  الشعبية، ورؤيته  السيادة  ودفاعه عن 

الإمبراطوري الذي بنته الولايات المتحدة الأمريكية.
 Carl Schmitt, La notion de la politique -suivi de   )4(
 Théorie du partisan, trad, Marie-Louise Steinhauser, (Paris:
 Flammarion, Champs Classique, 1992), p. 42
 Julien Freund, l’essence de la politique, (Paris: Edition )5(
 )Dalloz, col Bibliothèques, 2003
 Pierre Clastres, La Société contre l'Etat: Recherches  )6(
 d'anthropologie politique, (Paris: Minuit, 2011) ; Pierre
 Clastres, Archéologie de la violence: la guerre dans les
)sociétés primitives, (Paris: Éditions de l’Aube, 2010
 Préface de Julien Freund, In:  Carl Schmitt, La notion de )7(
  la politique, op. cit., pp. 18-19

   Carl Schmitt, La notion de la politique. Op. Cit., p. 65 )8(
  Ibid. p. 70                                                                                           )9(
  Ibid. pp. 64-65, 70                                                    )10(
اليعكوبي، الحرب مقاربة  العودة إلى كتابنا: زهير  للتدقيق أكثر يمكن   )11(
الأمان  ودار  للنشر  والكلمة  ضفاف  منشورات  )بيروت:  سياسية.  فلسفية 

ومنشورات اختلاف، 2016)، صص 101-93
 Günther Gotthard, La conscience des machines, une  )12(
 métaphysique de la cybernétique, Suivi de Cognition et
 volition, trad Françoise Parrot et Engelbert Kronthaler,
(Paris: L’ Harmattan, 2008)
 Peter Sloterdijk, La folie de Dieu, trad. Olivier   )13(
 Mannoni. (Paris: Libella-Maren Sell Editeur, 2008). Jan
 Assmann, Le prix du monothéism trad Laure Bernardi,
   (Paris: Aubier, Coll. «historique», 2007) p. 23
 Jan Assmann, Violence et monothéisme, trad, Jacob  )14(
   Schmutz, (Paris: Bayard, 2009) pp. 8-9
 Carl Schmitt, La notion de la politique, op. cit., pp.  )15(
78-79
 Michael Hardt & Antonio Negri, Multitude: Guerre  )16(
 et démocratie à l’âge de l’Empire, trad, Nicolas Guilhot,
 (Paris: 10/18, coll Fait et cause, n 3952 ; 2006)
اليعكوبي، الحرب مقاربة فلسفية  العودة إلى: زهير  المنظور يمكن  حول هذا 

سياسية، مرجع مذكور، ص ص 220-210



 58
 Clausewitz, De la guerre, trad, Nicolas Waquet, (Paris: )17(
Rivages poche, coll Petite Bibliothèque, 2006), p. 20
 Gaston Bouthoul, le phénomène guerre, (Paris: Payot )18(
   Rivage, 2006), p. 56
بغوره،  الزواوي  ترجمة  المجتمع.  عن  الدفاع  يجب  فوكو،  ميشيل   )19(

)بيروت: دار الطليعة، 2003(
  Peter Sloterdijk, La folie de Dieu. Op. Cit        )20(
 Debray, le Feu sacré: Fonctions du religieux, (Paris:  )21(
Fayard, 2003)   Régis
 Emmanuel Levinas, Totalité et Infini, (Paris: Kluwer  )22(
 )Acaemic, Livre de poche, 2010
 Stéphanie Anthonioz, «Guerre juste ou injuste?  )23(
 Théologie de la guerre au Proche-Orient ancien», in Guerre
 juste guerre: Les justifications de la guerre religieuses et
 profanes de l’Antiquité au XXIe siècle. Textes réunis par
 Marie-Françoise BASLEZ et André ENCREVÉ et Rémi
  FABRE et Corinne PÉNEAU, (Paris, Ed. BIERE, 2013), pp.
22-34
 Cheu King, trad, S. Couvreur S.J, (Paris: Librairie  )24(
Orientale et Américaine, E. Guil moto, sans date), pp. 105-
107
 Ibid., pp. 101-105, 111, 173-175                     )25(
 Jean-Baptiste Jeangène Vilmer, La guerre au nom de  )26(
 l’humanité: Tuer ou laisser mourir, (Paris,: PUF, 2012), pp.
  68-70
 Heiner Mühlmann, La nature des cultures -suivi CSM )27(
 coopération sous stress maximal, trad, Jacques Soulillou.
 (Marseille, Edition Parenthèses, coll eupalinos, 2010)
محاصرة  يتطلب  حضارة  إلى  الثقافة  تحول  أن  "مهلمان"  يؤكد  الصدد  هذا  في 

الحرب.
)28( حول الحروب الصليبية باعتبارها حروب مقدسة را مثلا

 Jean Flori, «L’Église et la Guerre Sainte: de la «Paix de
 Dieu» à la «croisade»» In: Annales. Économies, Sociétés,
Civilisations. 47e année, N. 2, 1992. pp. 453-466.

)29( اختلاف الديانات لا ينبغي خلطه مع محاولة نشر الديانة المسيحية، فإذا 
كان الأول ليس سببًا عادلً فالثاني عادل. 

 Francisco de Vitoria, «de jure belli ». In A. Vanderpol, )30(
 La doctrine scolastique de droit de la guerre  (Paris, A
336-Perdone éditeur, 1919), pp. 334
   Ibid., p. 469                                                                      )31(
   Ibid., pp. 477-478                                         )32(
   Ibid., pp. 481-482                                               )33(
   Ibid., p 482                                                                      )34(
    Ibid., pp. 483-484                                                 )35(
   Ibid., pp. 484-486                                                                   )36(
   Ibid., pp. 482-483                                                  )37(
 Francisco Suarez, « De bello ». In: A. Vanderpol, La )38(
doctrine scolastique de droit de la guerre, op Cit, pp. 387-
388

الدين  صلاح  الله:  سبيل  في  مقاتلون  )الابن(،  ريستون  جيمس   )39(
رضوان  تعريب  الثانية.  الصليبية  والحملة  الأسد  قلب  وريتشارد  الأيوبي 
 .34  ،19  ،11 صص   ،)2002 العبيكات،  مكتبة  )الرياض:  السيد 
 Alfred Vanderpol, Le droit de la guerre d’après les  )40(
  théologiens et les canonistes du moyen âge. (Paris et
130-Bruxelles, Tralin et Goeemar éditeurs, 1911), pp. 125
 Ibid., p. 125                                                       )41(
 Hugo Grotius, Le Droit de la guerre et de la paix   )42(

-Divisé en trois livres-, tome 1. Traduction M. P. Pradier-

Fodéré (Paris: Guillaumin et CIE Libraires, 1867), pp. 188-

 190/ Emer de Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi

 naturelle, Tome 2. (Paris: Janet et Cotelle libraires, 1820),

 pp. 588-611

 Hugo Grotius, Le Droit de la guerre et de la paix, Tome )43(

    3. Traduction P. Pradier-Fodéré (Paris: Guillaumin et CIE

123-Libraires, 1867), pp. 9

 Emer de Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi )44(

naturelle, Tome 2. Op., Cit, pp. 618-628

 Carl schmitt, L’Ordre du monde après la Deuxième  )45(

  Guerre mondiale (1962). In Carl Schmitt, La Guerre civile

 trad, Céline Jouin (France:  ,1978-mondiale: essais 1943

Edition ère, coll chercheurs d’ère, 2007), pp. 23-72

 Emer de Vattel, Le droit des gens ou principes de la loi )46(

 naturelle. Tome 2.  (Paris:  Janet et Cotelle libraires, 1820)

pp. 641-645

 Carl Schmitt, Le nomos de la Terre. Traduction Lilyane )47(

 Deroche-Gurcel. (Paris: PUF, Quadrige, 2008) pp. 313-318

)48( تأويل مذهب مونرو تأويلا توسعيا هجوميا.
وجهت  التي  والانتقادات  تبريرها  جهة  من  الإنسانية،  الحرب  حول   )49(
نبرر  أن  يمكن  الإنسانية: هل  اليعكوبي، الحرب  إلى: زهير  العودة  يمكن  لها 

الحرب، القاهرة، دار اكتب، 2017
الأمم  يطال  الأمم، لكن منطق تحليله  يركز على عصبة  )50( تحليل سميث 

المتحدة ومجمل المؤسسات الدولية.
 Danilo Zolo, La justice des vainqueurs: De Nuremberg )51(

 à Bagdad. Traduction Etienne Schelstraete (France, Editions

Jacqueline Chambon, 2009)

 Carl Schmitt, Le nomos de la ; 67 ,48 ,13-Ibid. pp. 19 )52(

  Terre. Op. Cit., p. 258

 Cité par: Danilo Zolo, La justice des vainqueurs, op.  )53(

   ,.cit

Carl Schmitt, La Guerre civile mondiale: essais 1943-  )54(

   1978, op.cit.,

 Carl Schmitt, Guerre Discriminatoire et Logique des  )55(

 grandes espaces, trad, François Poncet. (Paris: Krisis, 2011)

ومن  الأمريكية،  المتحدة  للولايات  الإمبراطوري  التوجه  تأثير  تحت   )56(
تبريري  إطار  أهم  الإنسانية  المبررات  صارت  العظمى،  القوى  باقي  ورائها 
العادلة،  للحرب  الجديدة  الصيغة  الإنسانية هي  فالحرب  المعاصرة.  للحرب 
الهمجيين  ضد  النبيلة  والأخلاق  الإنسانية  والمبادئ  الفضيلة  حرب  هي 
"نغري"  يرى  وكما  بشعوبهم.  المستبدين  والطغاة  الإنسان  حقوق  منتهكي 
و"هاردت" في دراستهما لحروب الإمبراطورية، تقديم هذه الحرب كحروب 
ليس  الذي  العسكري  وتفوقها  الإمبراطورية  سلطة  منطق  نتاج  هي  إنسانية 

له نظير
Michael Hardt et Antonio Negri, Multitude. Op. cit., pp. 29-

30



59

مُقَدّمة
المعرفة  نظرية  إلى  واضحًا  ميلً  الدّين  فلسفة  تميل 
المنظمة)1(، الأمر الذي يجعل تبعيّة العلم للفلسفة والفلسفة 
العلم  منظومة  أنّ  علمنا  إذا  لاسيّما  واردًا،  أمرًا  للعلم 
دائم  العلم  يجعل  مماّ  الفردية،  الأنظمة  بتصوّر  مشروطة 

ئيسة في فلسفة الدين)2(.  س بالمشكلة الرَّ التهجُّ
أو  الثقافيّة  العُلوم  حقل  ضمن  الدّين  فلسفة  تندرج 
تصبُّ  التي  التركيبات  بعض  على  التركيز  حيث  المعياريّة، 
في مصلحة الدّين ذاته. وتستند في ذلك إلى تاريخ الأديان، 
الدّين  سيكولوجيا  شأن  شأنها  المعياريّة،  بنيتها  إلى  بالنظّر 
والتخصصات  تتطابق  أن  دون  الدّين، من  وسوسيولوجيا 

»الإمبيريقية« هذه سواء جزئيًّا أم كليًّا)3(. 
المعايير  استعمال  في  الدين  فلسفة  وظيفة  تتمثّل  لا 
ما  تحقيق  إلى  التطلّع  في  تتمثل  ما  بقدر  الحقة)4(،  العلميّة 
معطيات  إلى  تستند  ذلك،  أجل  ومن  يكون)5(.  أن  ينبغي 
الواقع، بوصفها أدوات للبناء، وليس بوصفها هدفًا للعمل 
صوب  تتوجه  الثقافية،  العُلوم  مناهج  أنَّ  على  والبحث. 
بل التي عن طريقها تُوَظّف المادة الإمبيريقية.  الأنماط والسُّ
تكليف  إلى  تهدف  محاولة  أيّ  استبعاد  وجب  عليه،  وبناء 
التاريخ  على  بالاتكال  عمل  إنجاز  ة  مهمَّ الدين  فلسفة 
فلسفة  إنَّ  الثقافية)6(.  والسوسيولوجيا  والسيكولوجيا 

الدّين هي نظرية الوظيفة الدينيَّة ومقولاتها)7(.
من الواضح، إذن، أنَّ المنهج الذي يتّكل عليه فيلسوف 
ف.  صِْ معياريّ  منهج  الدينية  للمسألة  مقاربته  في  الدّين 
بَيْدَ أنَّه ليس في مُكنة فلاسفة الدّين أن يجتمعوا حول منهج 
بعينه؛ إذ أنَّ المنهج في هذه الحال يتّصل بالإبداع الشّخصي 
بكون  ناهيك  الثّقافية)8(.  العُلوم  به  تتميّز  الذي  المتفرّد، 
إلى  ب  تتسرَّ والتي  الدّين  فلاسفة  بها  يشتغل  التي  المناهج 
غير  والميتافيزيقا  )=اللّهوت(  الدين  علوم  من  حقلهم 
العلوم  مناهج  على  ينطبق  الذي  الأمر  وهو  متجانسة، 

الإنسانيّة أيضًا)9(. وبناء عليه، فإنّ فيلسوف الدّين لا ينظر 
النفسيّة  والاعتبارات  دات  للمحدِّ هدفًا  بوصفه  الدّين  إلى 
منهج  تأسيس  يمكن  لا  ثمّ،  ومن  والتاريخيَّة.  والاجتماعيَّة 
سوسيولوجيا  أو  الدّين،  سيكولوجيا  على  الدين  فلسفة 
الدّين، أو تاريخ الأديان؛ ذلك أن منهج فلسفة الدّين يتطلّع 
الرّوح، من دون  إدراك مفهوم ))الهوية(( ضمن مملكة  إلى 
بل  التاريخية؛  أو  الجماعية  أو  الفردية  الظواهر  نتائج  توسط 
انطلاقًا من ترسيخ وعي يرمي إلى معرفة ما ينبغي أن يكون 

استنادًا إلى هذه النتائج)10(.

فينومينولوجيا الدّين
أن  )1938ـ1859(  هوسرل«  »إدموند  لـ  سبق  لقد 
الماهويّة،  المعارف  دراسة  في  الفينومينولوجيا  وظيفة  حصر 
الانتقال  دعَا إلى ضرورة  إذ  الوقائع،  النظّر في  معلناً رفضه 
يدعوه  أن  لُ  يُفَضِّ ما  أو  الماهيّة،  كلّية  إلى  الواقعة  كلّية  من 
أنَّ  على   ،eiditische reduktion الاستمهائي  بالاستثناء 
غير  المتعاليّة  الفينومينولوجيا  بها  تنشغل  التي  الظاهريّات 
الذّي  الظاهريّات  »فعلم  »هوسرل«:  يقول  البتة،  واقعيّة 
ة ماهيّة لظاهرات واقعيّة، بل هو نظرية  نقول به ليس نظريَّ
لذا،  الُْتعالي«)11(.  للاستثناء  خضعت  لظاهرات،  ماهيّة 
والزوج:  واقعة/ماهية،  الزّوج:  توظيف  »هوسرل«  آثر 
زمانه،  في  رائجًا  كان  عمّ  عوضًا  واقعي،  واقعي/غير 
واقعيّة/ علوم  والزوج:  واقعي/مثالي،  الزوج:  ونقصد 

علوم مثاليّة، أو علوم تجريبيّة/علوم قبليّة. وذلك بالنظّر إلى 
ر الواقع إنّما يتوقف على تحديد أساس، على  وعيه بأنّ تصوُّ
إثره، ينبغي تأسيس الفصل بين الوجود الواقعي والوجود 

الفردي )=الشخصي()12(.
»هوسرل«،  بحسب  الخالصة،  الماهيّة  معرفة  تقودنا 
ذاته.  الآن  في  اللّواقعي  وماهيّة  الواقعيّ  ماهيّة  إدراك  إلى 
تعاليًا خالصًا تجارب  المتعالية  المعيشة  التّجارب  كانت  فإذا 
العالم  أو  الواقع  دائرة  تتموقع خارج  أي تجارب  لاواقعيّة؛ 

الفينومينولوجيا ورهان استئناف البحث في ماهية الدين

المهدي مستقيم



 60
ما  بالذّات  هيّ  اللاَّواقعية  المسائل  هذه  فإنَّ  الواقعي، 
بوصفها  فيها  تنظر  لا  أنّا  غير  الفينومينولوجيا.  به  تنشغل 
مسائل شخصيّة فردية، كما يفعل علم النفّس، بل بوصفها 

ماهيَّة)13(.
المميّز  المتغيّ  العرضي  الطّابع  عن  يُغفَل  أن  يمكن  لا 
على  يضفي  الذي  ـ  هذا  العرضي  الطابع  أنّ  إلّ  للواقع، 
الشّء بعده الواقعي ـ إنّما يتّصل بضرورة تعبّ عن خاصيّة 
الضرورة الماهوية )=الكلّية الماهويّة(، يقول »هوسرل«: »لو 
قلنا إنّ كل واقعة كان يمكن بمقتضى ماهيّتها الذّاتيّة لها أن 
نا بعد عن أن معنى  تكون على ماهيّ عليه لكناّ بذلك قد عبَّ
ات ماهيَّة ومن ثم فله صورة  كل شيء عرضي يتضمن بالذَّ
حقائق  ضمن  يوجد  ذلك  وأن  به  تحيط   Eidos جوهريّة 

الماهيّة بدرجات من الكلّية مختلفة«)14(.
فما المقصود بالماهية إذًا؟ يجيب هوسرل: »تفيد )الماهيّة( 
اتي لأي فرد بصفته  في المقام الأوّل ما يوجد في الوجود الذَّ
)ماهيَّة( ـ ذلك الفرد. وكل )ماهيّة( من هذا النوّع يمكن أن 
)تُصاغ في صورةٍ "جوهرية"(. والحدس التّجريبيّ أو الحدس 
الفردي يمكن أن يَُوّل إلى حدس ماهويّ )استمهاء( وهي 
بل  تجريبيّة  إمكانية  بصفتها  نفهمها  أن  ينبغي  لا  إمكانيّة 
أو  الخالصة  الماهيّة  إذًا  هو  ندركه  وما  ماهوية.  إمكانية  هي 
ما خُصّصَ  أم  المطابقة سواء كانت الجنس الأعلى  الصورة 

منه نزولً إلى التّعيين التّام«)15(.
»حدس  عبارة  توظيفه  خلال  من  »هوسرل«،  ويقصد 
وعي  يُناظر  وعي  على  الإحالة  »الاستمهاء«،  أو  الماهيّة« 
إدراك التّجربة، ووعي إدراك الوجود، ونقصد الوعي الذي 
أن  يمكن  »الماهيّات  أنَّ  على  موضوع؛  إدراك  الماهيّة  يُدرِكُ 
تُدرك من  أن  معيَّنة  بأنحاء  تقبل  نعيها وعيًا حدسيّا، وهي 
فيه(«)16(.  يقضى  ما  )موضوعات  ذلك  مع  تكون  أن  دون 
إذ  وتتلاقى،  الماهيَّة  وعلوم  الواقع  علوم  تتعالق  هكذا، 
تربطهما علاقة استمهائية، تجمع الموضوع الفردي والماهيّة، 
فعن طريق هذا الأخَير يُصبح كلّ موضوعٍ فردي مندرجًا 

ضِمن نظَِامٍ مَاهَوِيّ يُيل على ماهيّته.
الخالص،  )=المنطق  الخالصة  الماهيّة  علوم  وتَتَوَلّ 
الخالصة،  والمكان  الزمان  ونظرية  الخالصة،  والرياضيّات 
الواقع،  لقوانين  التأسيس  ة  مهمَّ الخالصة(  الحركة  ونظرية 
يقول  التجربة،  تغيب  حيث  إلّ  تعمل  لا  عُلُومٌ  فهي 
يرسم  الّذي  المهندس  أنَّ  في  شكّ  من  »فليس  هوسرل: 

على  خطوطًا  الرّسم  بهذا  فعلً  يُنتج  بورة  السَّ على  أشكاله 
أبعد  للرّسم  المادّي  إنتاجه  بالفعل. لكن  بورة الموجودة  السَّ
من أن يكون ترتيبًا للشّكل المرسوم يؤسس عليه من حيث 
لذلك  الماهوي.  وفكره  الماهوي  الهندسي  نظره  تجريب  هو 
م أو لا، كما أنه ليس مهمّ  فليس مهًّم إن كان المهندس يتوهَّ
إن كان بدلً من أن يرسم خطوطه فعلً، يتخيَّلها ويتخيَّل 
)=المهندس(  فعمله  وهميّ«)17(.  عالم  في  أشكاله  بناءات 
على النقّيض من عمل الباحث في الطّبيعيات الّذي يُمَرس 
الأخير  هذا  يستند  إذ  نفسه،  الآن  في  والتّجريب  الملاحظة 
إلى معيار التّجربة من أجل إثبات الوجود، على أنَّ الأصل 
الخيال:  وليس  التّجريب  هو  فيها  والأس  الطبيعيَّات  في 
سلوكها  كون  هو  خالصًا  استمهائيّا  علمً  الماهيّة  يجعل  »ما 
استمهائيّا حصًرا وكونها من البداية إلى أبعد نتيجة لا تحقّق 
أيّ معرفة إلّ للواقعات ذات الصّحة الاستمهائيّة، والقابلة 
كذلك، لأن تُعطي إعطاءً أصليًّا إمّا بصورة مباشرة )بصفتها 
بمقتضى  وإمّا  أصليًّا(  إدراكًا  المدركة  الماهيّة  في  مؤسسة 
الأمر  وقائع  مثل  من  خالصة  نتائج  باعتبارها  استنباطها 

البديهيّة هذه«)18(.
أسمى  إنتاج  في  الاستمهائي  العِلم  وظيفة  تتمثَّل 
مباشرة  درجات العقلانيّة، لأنه يُدرج كل خُطى الفكر اللَّ
ونقصد  استمهائي،  مجال  كلّ  التي تخصُّ  الأواليّات  ضمن 
يُضعها  ثم  نهائيّة،  نسقيّة  صياغة  صيغت  التي  الأواليّات 
ينطبق على مثال  الكلّية. وما  الرّياضيَّات  أواليَّات  إلى نظام 
التي  الاستمهائيّة  الفنون  كافة  ينطبق على  ياضي  الرِّ وغ  الصَّ
يتوقف قيامها المعرفي على أواليَّات قليلة »حصرت فاكتملت 

اكتمال الضّورة الاستنتاجية الخالصة«)19(.
تبعية  عن  قاطعًا  امتناعًا  الاستمهائيّة  العُلوم  تمتنع  وإذ 
لا  إذ  ذلك؛  عن  تعجز  الأخيرة  هذه  فإنّ  الواقعيّة،  العلوم 
وجود لعلم مستقل عن تبعيّة العلوم الاستمهائيّة نَاهِلٍ من 
ة. فالعلم التّجريبي في تأسيسه  معارفها مادية كانت أم صوريَّ
ناهيك  الصوري،  المنطق  إلى  يستند  إنّما  للأحكام  الُْباشر 
ا وأن كل حقيقة  ا ماديًّ بكون »كل واقعة تتضمن قيامًا ماهويًّ
القيام  بهذا  المرتبطة  الخالصة  الماهيَّة  إلى  مُنتسبة  استمهائيَّة 
الواقعة  العين  إليه  تخضع  أن  ينبغي  بقانون  نا  تَدَُّ أن  ينبغي 

الُْعطاة من الماهيَّة، مثلها مثل أيّ عين منها ممكنة«)20(.
إذًا، أن تتوخّى دقة أكثر من تلك التي  يجدر بالفلسفة، 
تتطلَّع إليها العُلوم، ذلك أنّا ترفض الاستناد إلى فرضيّات 



61
ؤال، وهو الأمر  ك والسُّ مُسبقة من دون اخضاعها لمحك الشَّ
العلوم نفسها عاجزة عن الإقدام عليه؛ ونقصد  الّذي تجد 
عي أنها واضحة بذاتها)21(. يقول  رفضَ الفرضيّات التي تدَّ
»هوسرل«: »لقد كان المطلب الدائم للفلسفة ـ منذ بداياتها 
الأولى ـ أن تكون علمً دقيقًا، بل أن تكون ذلك العلم الّذي 
يفي بأعمق المقتضيات النظّرية للعقل، ويمكن ـ من وجهة 
العقل  معايير  قيام حياة تحكمها  ـ من  دينية  ـ  نظر أخلاقية 
عُصور  عبر  ا،  ساريًّ الَْطلب  هذا  استمر  وقد  الخالصة. 
لم  ولكن  وضعفًا،  ةً  قوَّ تتفاوت  بدرجة  الُْختلفة،  التّاريخ 
فيها  كان  الّتي  العصور  في  حتى  قط،  عنه  النظر  يصرف 
الاهتمام بالنظّر الخالص والقدرة عليه مُوشِكًا على الزّوال، 
أو خلال تلك العُصور التي كانت القوى الدّينية فيها تقيّد 

حرية البحث النظّري«)22(.
التّعتيم  نتيجة   Geistige not الرّوحي  البؤس  ينبجس 
الّذي يُيط بمعنى الواقع أو الحقيقة الواقعيّة التي تتهجس 
بها العلوم الطبيعيّة وكذا العلوم الإنسانيّة على السواء، الأمر 
الاضطراب  يُولّد  الذي  النقّص  استشعار  إلى  يُؤدّي  الّذي 
واللاَّطمأنينة: »إلى أيّ حدٍّ يمكن معرفة )الوجود(، بالمعنى 
النهّائي للكلمة في الواقع، وما الّذي يمكن النظّر إليه، من 
يمكن  وهل  »مطلق«؟  وجود  أنه  على  كذلك،  هو  حيث 
على  معرفته  يمكن  بذلك  شبيه  شيء  الواقع  في  يوجد  أن 
الإطلاق؟ إنَّ الأمر أكثر من ذلك إنه البؤس الحي الجذري 
للغاية الذي يُصيبنا، بؤس لم يترك جانبًا من حياتنا إلّ مسّه 

وأصابه«)23(.
ز مهمّة الفيلسوف، بحسب  وتأسيسًا على ما تقدم، تتركَّ
»هوسرل«، في الحد من التنافر واللَّ ـ انسجام الّلذين يَسِمَن 
الواقع، بتشكيل موقف من هذا الأخير يتوسل نظرة عقليّة 
 إلى العالم والحياة ـ حتى وإن كانت هذه النظرة غير علميّة ـ

في  تتمثل  إنّما  الإنسانية  إزاء  الفيلسوف  مسؤولية  أنَّ  على 
من  ينشأ  جذري،  علم  إلى  بالإضافة  علميٍّ  »نقد  ممارسة 
أسفل، ويقوم على أُسس متينة، ويتقدم وفقًا لأدق المناهج، 
وهو العلم الفلسفي الّذي من أجله نتكلم هنا. إنَّ النظرات 
العامّة إلى العالم قد تدخل في خلاف وجدالٍ، أمّا العلم فهو 
وحده الّذي يستطيع أن يُقَرّر ويحسم، وقراره الحاسم يحمل 

خاتم الأبدية«. 
إلى  ميّالً  عصًرا  »هوسرل«،  يقول  كما  عصرنا،  كان  إذا 
الاعتقاد »بالحقائق الواقعية فقط«)25(، وإذا كانت »الحقيقة 

إليه  نحتاج  ما  فإن  العلم«)26(،  هي  إنما  الأقوى  الواقعية 
»أكثر إنما هو علم فلسفي«)27(. لذا، وجب التشبث بالنزعة 
الجذرية الُْتعلقة بماهيّة العلم الفلسفي الحقيقي، انطلاقًا من:

▪ رفض سائر الأشياء المعطاة مبسقًا؛
▪ رفض سائر الأشياء التّقليدية التي تُقَدّم نفسه بوصفها بداية؛

▪ عدم تقديس الأسماء مهما بلغت عظمتها؛
▪ تشييد البدايات استنادًا إلى المشكلات ذاتها وما ينتج عنها 

من مقتضيات)28(.
أن  غير  التاريخ،  إلى  يحتاج  الفيلسوف  أنّ  في  لاريب 
حاجته له تختلف عن حاجة المؤرخ؛ إذ لا يعوزه الضياع في 
التّعقيدات التي على إثرها انبجست الفلسفات الكبرى، بل 
يتركها تنتج أثرها الرّوحي الغني في دواخله، باتخاذها مصدر 
تنطوي  التي  الكلمات  روح  إلى  النفّاذ  استطعنا  فإذا  إلهام. 
عليها هذه الفلسفات سنتمكن من تشييد حياة فلسفيَّة كلها 
من  ينطلق  أن  يجب  لا  البحث  إلى  الحافز  »إنّ  وقوة:  ثراء 
الفلسفات بل من الأشياء ومن المشكلات المنطقيَّة المتعلقة 
بها. بَيْدَ أنّ الفلسفة إنّما هي في ماهيّتها علم البدايات الحقيقية 
أو علم الأصول... والعلم الّذي يهتمّ بما هو جذري لا بدَّ 
ا هو نفسه في طريقة  أن يكون ـ من كل جهة للنظّر ـ جذريًّ
يقوم  أن  أكبر خطوة يجب على عصرنا الحاضر  إنّ  بحثه... 
بها هي أن يعترف أنه عن طريق الحدس الفلسفي، بالمعنى 
ينفتح  للماهيّات،  الظّاهراتي  الإدراك  بمعنى  أي  الصّحيح، 
ميدان لا حدّ له للعمل، ويقوم علم يكتسب بغير استعانة 
ة والرياضيَّة غير المباشرة، وبغير استعانة  بكل المناهج الرمزيَّ
بأجهزة المقدّمات والنتّائج ـ يكتسب كثرة من أدق المعارف 

وأكثرها حسمً، لكلّ فلسفة عقليَّة«)29(.
إلى  الأوبة  على  نفسها،  الأشياء  إلى  العودة  مبدأ  يَدُلُّ 
منه  الّذي  ل  الأوَّ المصدر  بما هي  للوعي،  القصديّة  الأفعال 
الفينومينولوجيا  مهمة  أنَّ  على  كُلّهَا)30(.  لالَاتَ  الدَّ تنبع 
وهو  الظّواهر،  صوت  إلى  الإصغاء  في  تتجلّ  إنّما  الرئيسة 
ما يفرض عليها الاجتهاد »في ابتكار لغة ترتقي إلى مستوى 
هبة الظّواهر، وهذا يتضمن ممارسة بعض العنف على اللّغة 
العاديّة التي لا تتزحزح إلّ قليلً عن الموقف الطبيعي«)31(. 
إلى  نزّاعةً  الفينومينولوجيا  نلفي  المبتغى،  هذا  إلى  وقصدًا 
تشكيل موقف خاصّ من اللّغة، وذلك بالنظر إلى تشديدها 
على ضرورة الأوبة إلى الحدوس المبتورة تمامًا، وما تُنتجه من 
بداهة خاصّة بها، عوض الاكتفاء باجترار كلمات بسيطة)32(. 



 62
هكذا، »تعني )العودة إلى الأشياء نفسها( استدعاء البداهة 

اتية والفعليَّة للأشياء(«)33(. الأصليّة الُْتَتّبة على )الهبة الذَّ
مشروعٌ،  معرفي  مصدر  هو  بما  الحدس،  أنَّ  في  ريب  لا 
إمكانيَّة  يتيح  الذي  الأمر  وهو  أصلي.  نحو  على  يُعطِي 
من  ـ  له  متاح  هو  ما  حدود  في  ـ  علينا  يمليه  بما  الإكتفاء 
الحسّي،  الوعي  أنَّ  افترضنا  وإذا  تجاوزه.  إلى  التطلّع  دون 
الشّأن  هو  كما  أصيلة،  واهبة  حُدوس  مُواجهة  أمام  يضعنا 
الحُدوس  هذه  في  النظّر  فإنَّ  الأخلاقي،  الوعي  إلى  بالنسّبة 
ببداهة  مزودة  )مُطلقة(  »مُعطيات  هي  بما  )=المصادر(، 
إلى  الإشارة  أنَّه تجدُر  بَيْدَ  واجبًا.  أمرًا  مخصوصة«)34( يصير 
المعرفيّة، تختلف كل  الدّين  تنتجها مصادر  الّتي  البداهة  أنَّ 
المعرفة الأخرى، الأمر الذي يجعل  الاختلاف عن مصادر 
الدّين  بداهة  بكون  ناهيك  متجاوزًا.  أمرًا  بينها  المقارنة 
لاتتخذ من نفسها معيارًا للحكم على باقي أنماط المعرفة)35(.
من الواضح إذًا، أنّ الفينومينولجيا تراهن على »استئناف 
التاريخية«)36(.  البحث في ماهية الدين وفي صلتها بتجليّاته 
دراسة  يلغي  لا  الدين  في  الماهيات  عن  البحث  أنّ  علمً 
الوقائع التاريخيَّة التي يهتم بها تاريخ الأديان)37(. ومن أجل 
آليات فهم الحياة  الفينومينولوجيا على تشييد  بُّ  تَتْكَّ ذلك، 
القصدية الدّينية من الداخل، وذلك بتركيزها على محورين 

رئيسين:
▪ الأفعال العاقلة؛

▪ المقولات الخاصة بالتجربة الدّينية.
الواهبة  الحدوس  الفينومينولوجيا  تفحصُ  عليه،  وبناءً 
الأصليَّة، التي ينهل منها الحقل الديني. إذ تتطلع إلى فحص 
الظاهرة الدينية في شتى أبعادها: البُعْد المعرفي، والبُعْد البيني 
ـ الُْعْتَقِد  المعيش للإنسان  العالم  ينتجه  الذي  ـ  الذوات   بين 
وبالأنماط  بالتّاريخ  وصلته  الطّقوس،  ممارسة  في  ودوره 

الثقافية الأخرى... إلخ.
دوره  على  والوقوف  الدين  ماهيّة  فحص  أجل  ومن 
الحاسم في التأسيس الُْتعالي لذاتية محسوسة، ينبغي النظّر في 
مختلف الوسائط التي عن طريقها، يتم تشييد العالم المعيش على 
نحو متجسّد، ونقصد: »الفردية الشّخصية وبنيات العيش 
الأبوة  وعلاقات  البعيد،  إلى  القريب  من  السائر  المشترك  ـ 
والبنوة، والانتقال والإرث والتّاريخ والمسؤولية الأخلاقية 
ذلك«)38(.  إلى  وما  الإنسانية،  وتجاه  الذّات  تجاه  المطلقة 
إذ يعمل الوعي المتعالي على تشييد معنى الظواهر الدينية 

 contre ـ انطلاقا من تشبّثه بموقف مضادّ لما فوق الطبيعة 
surnature، ففي هذا الركن بالذّات تتموقع نقطة انطلاق 
تشترط  التي  النقّطة  ونقصد  الدينية؛  الظاهرة  ماهيّة  تقصّ 
مُفارق، حتى وإن تعلّق  الامتناع عن الاعتقاد بوجود عالم 
فينومينولوجيا  أُسّ  أنّ  على  الإلهي)39(.  الوجود  بعَِالَ  الأمر 
»منطقة  بماهي  الدّينية  الظواهر  في  النظّر  إعمال  هو  الدّين 
من  لَاَ  مقابلً  رئيسًا  نمطًا  وتوازي  بذاتها  مُستقلة  دلالة 
توسّل  الْنِطقة  هذه  تجاوز  ويقتضي  الأصلي(«)40(.  )الوعي 
التخلّص  يمكن  بفضلها  إذ  الفينومينولوجي؛  الإرجاع  آلة 
من سائر الأحكام الّتي تتبناّها عُلوم التّفسير والعلوم الدّينية 
وعلوم العقيدة، سواء تلك الّتي تحمل على الاعتقاد بوجود 
الله، أم تلك التي تأذن بالامتناع عن الاعتقاد بوجوده، يقول 
عمومًا،  الفينومينولوجيا  على  يصدق  »ما  غريش«:  »جون 
تكون )خالصة(  أن  إمّا  الدّين:  فينومينولوجيا  يصدق على 

وإمّا أَلا تكون!«)41(.
ولهذه الغاية، تُراهن فينومينولوجيا الدّين على »تأسيس 
المعنى ))الله(( داخل محايثة الوعي الخالص«)42(. وهو الأمر 
الّذي يقتضي وجود أنا مطلق وأصلي، بما هو المصدر الّذي 
 Emmanuel تنبع الحياة كلها، يقول »إيمانويل هوسه«  منه 
يتأسس على الأنا،  Housset (1960): »أيُّ كلام عن الله، 
لا يصل إلّ إلى مبدأ العقل، لا إلى الأصل المتعالي لصيرورة 
الفلسفي  اللّهوت  آثر  هكذا،  الذات«)43(.  إلى  الوصول 
اللّجوء  دون  من  الله،  سبيل  اقتفاء  »هوسرل«  خطَّه  الذي 
إلى المسرى التّاريخي؛ ومرد ذلك إلى رفضه الاستناد إلى أي 
)روحيّ(  أو  )صوفّي(،  أو  )دينيّ(،  تقليدٍ  من  ينهل  تصوّر 
»هوسرل«  امتناع  منشأ  هنا،  ومن  للكلمة.  العام  بالمعنى 
سبيل  تشييد  إلى  وتطلعه  المذهبي؛  الدّيني  الاعتقاد  عن 
فيلسوف  »يتولّ  غريش«:  »جون  يقول  الله.  صوب  مُلْحِدٍ 
الظاهراتيّة مهمة تأسيس معنى اسم الجلالة )الله(، من دون 
أن يسلّم ـ منذ البدء على الفور ـ بالمعنى الذي يحتمله. فلا 
معنى لركوب هذا الطّريق إلّ لمن يجازف بالسّير فيه فعلً، 
لهواجس  يستجيب  لا  وعليه،  ذلك.  عواقب  تكن  مهما 

الدّفاع عن العقيدة التي تحرك معتقدًا دينيًّا مخصوصًا«)44(.

الفينومينولوجيا واللّهوت
»هوسرل«  دعوة  )1889ـ1976(  »هايدغر«  يَرْفُضُ 
الفلسفة  أنَّ  ذلك  دقيقًا؛  علمً  الفلسفة  بجعل  القاضية 
يستمدُّ  نفسه  العلم  إنَّ  بل  أصيلة،  بدقة  تتفرّدُ  من  وحدها 



63
قة( في معناه الأصيل  دقته من الفلسفة، على أنَّ مفهوم )الدِّ

ينطوي على جذور فلسفية غير علمية)45(.
الدقة  عن  تستغني  أن  العلميّة  الأبحاث  مكنة  في  ليس 
بمعناها الفلسفي، فمن دونها تصير مجرد تخمينات وظنون. 
ط  بينما تباشر الفلسفة عمليّة فهم ذاتها بذاتها من دون توسُّ
العلم، وتعمل على بسط خيوط رهاناتها وغاياتها بالرجوع 
إلى أصولها من خلال الانفتاح على حقل الاختبار في الحياة، 
لذاتها،  فهمها  على  يتوقف  إنّما  للحياة  الفلسفة  فهم  أنَّ  بَيْدَ 
بفهم  يُعنى  الهرمنوطيقا  من  الذي يجعلها ضربًا  الأمر  وهو 
وتأسيسًا  للحياة(.  الذّاتي  الفهم  )=اختبار  الواقعانية  الحياة 
عليه، يجدر بالفلسفة بحسب هايدغر أن تَكُفّ عن تقمص 
صفة العلم؛ وأن تتوقف عن التطلّع إلى أن تصير علمً وصفيًّا 
تكّب عوضًا  وأن  لدى »هوسرل«،  الشّأن  هو  كما  للوعي، 
عن ذلك على تأويل الحياة. فإذا كان »هوسرل« يُراهن على 
يُراهن  فإنّ »هايدغر«  الفلسفة، بوصفها علمً دقيقًا،  تشييد 

على تشييد فلسفة تتفرّد بامتلاك الدّقة. 
أجل  من  الانطلاق  نقطة  الحياة  واقعانية  اختبار  ويعدُّ 
تجاوز  يقتضي  أمر  وهو  التفلسف)46(.  بوابة  صوب  التوجه 
الفهم السّطحي الذي ينظر في اختبار الحياة بوصفه اختبارًا 
إليه،  والنظّر  بسيط،  نحو  على  المعرفة  اكتساب  إلى  يهدف 
أجل  من  الإنسان  فيها  يتموقع  التي  الكلّية  تلك  بوصفه 
مواجهة العالم سالبة كانت أم موجبة، على أنَّ الإنسان يوجد 
تَبَُ  في العالم لا في موضوع من بين موضوعاته)47(. فكل ما يُْ
ضمن تجربة الحياة الواقعانيّة إلّ ويطبعه المعنى، إذ لا توجد 
حقيقة واقعية من دون معنى)48(. ومن ثم، فإنّ كل ما يتم 
يتم معرفته( لا  الواقعانيّة )=ما  اختباره ضمن تجربة الحياة 

يملك صفة الموضوع، بل صفة المعنى)49(.
دائمٍ،  نحوٍ  على  الواقعانيّة،  الحياة  اختبار  يتّجه  هكذا، 
العالم  العالم )=مباشرة عملية اختبار  صوب شبكات معنى 
تقابل جذريّ بين  ثمّ، تجاوز كل  واقعاني(. ومن  نحو  على 
لا  عينها  العلم  موضوعات  أنَّ  على  والعلم)50(،  الفلسفة 
تنتج حولها أدنى درجة من درجات المعرفة من دون الحاقها 
بدائرة الحياة الواقعانيَّة. لا يُنكر »هايدغر« اهتمام التّفلسف 
باختبار الواقع، بَيْدَ أنّ عمليَّة الاختبار هذه، إنما تنصبُّ كما 
سبق أن أوضح »هوسرل«، على موضوعات من نوع متعالٍ، 
ونقصد الموضوعات السّامية )= الأشياء الأولى والأخيرة(، 
القصيّة.  بالإنسان، وباهتماماته  يتعلّق  الفلسفة  كل شيء في 

المعنى،  بإنتاج  س  التهجُّ دائمة  الواقعانيّة  الحياة  ومادامت 
سوى  بوسعها  ليس  الفلسفة  فإنَّ  العالم،  على  وبإضفائه 
أدواتها  استدعاء  خلال  من  المعنى  هذا  فهم  على  الانكباب 

التّأويلية)51(.
ليست الحياة الواقعانيَّة مجرد ضرب من ضروب الحياة 
معيشه  في  الكائن  وجود  تخص  حياة  هي  بل  البيولوجية، 
فإنّ  ذلك،  أجل  ومن  حياتنا(.  الحياة   =( والرّاهن  اليومي 
فعل الاختبار لا يحيل على مجرد عمليّة اكتساب معرفي لجماع 
من الأشياء، بقدر ما يحيل على استقصاء مسار تشكل هذه 
يهدف  لا  اليومية.  الحياة  اختبار  سيرورة  ضمن  الأشياء 
»هايدغر« إذًا، إلى تشييد فينومينولوجيا ترمي إلى استخراج 
الماهيّات من الوقائع كما هو الشأن لدى »هوسرل«، إذ ليس 
في مُكنتنا أن نفصل الماهيّات عن الوقائع، كما ليس في مُكنتنا 

هُجران الواقع، لأن هجرانه بمثابة هجران الحياة.
لاهوت/فلسفة،  للزوج:  »هايدغر«  تصور  يختلف 
سائر  عن  وحي/عقل،  والزوج:  إيمان/معرفة،  والزوج: 
في  تنظر  التي  تلك  ونقصد  والسّائدة؛  المألوفة  التصوّرات 
الفلسفة، بوصفها تأويلً للعالم وتأويلً للحياة مستقلين عن 
الوحي وضروب الإيمان، وإلى اللّهوت، بوصفه رؤية من 
رؤى العالم تتكل على منظار الإيمان. على أنّ هذه التصّورات 
موقفين  بين  والنزاع  التوتّر  توليد  سوى  شأنها  من  ليس 
يتأسّسان على رؤية مختلفة للعالم، يقول »هايدغر«: »أمّا نحن 
وذلك  آخر،  نحو  البداية على  مُنذ  العلاقة  مشكل  فنتصوّر 

بوصفه يتعلّق بالسؤال عن وجه العلاقة بين علمين«)52(.
بنا  يجدر  العلاقة،  هذه  أوجه  تحديد  لنا  يتسنَّى  وحتى 
هذا  إلى  وقصدًا  )العلم(،  مفهوم  تعريف  على  الانكباب 
هو  العلم  »إن  التالي:  التعريف  »هايدغر«  يقترح  المبتغى 
الكائن،  من  قطاع  عليها  يقوم  التي  العِلَل  عن  الكشف 
كل  في  ذاته  في  مُغلق  قطاع  الكينونة،  من  أخرى،  وبعبارة 
قِطاعٍ  وكل  ذاتها.  حدّ  في  للمكشوفية  طلبًا  وذلك  مرة، 
كينونة  الماديّ وطريقة  لطابعه  له طبقًا  إنّما  الموضوعات  من 
موضوعاته، طريقته الخاصّة الممكنة له في الكشف والإبانة 
والتّعليل والصّياغة المفهومية للمعرفة التي تتكوّن على هذه 
الشاكلة«)53(. وتأسيسًا على ما تقدم، يخلص »هايدغر« إلى 

وجود إمكانيتين أساسيتين للعلم:
تنشغل في  الأنطيقية: علوم  العلوم  أو  الكائن،  ▪ علوم 
نُسمّيها  ما  وغالبًا  الأعيان،  في  قائم  بكائن  وحين  مرة  كل 



 64
علومًا وضعية Positium؛ ونقصد تلك العلوم التي تُبدِي 
القابل  المعاين  المعطى  الكائن  بفحص  ا  مستمرًّ تهجّسًا 
خاصيتها  »إنَّ  »هايدغر«:  يقول  والتّوصيف.  للوصف 
بمثابة  الكائن  )=جعل  التوضيع  وجهة  أنّ  في  تكمن  إنما 
موضوع( لما تتخذه مبحثًا لها، هي تذهب رأسًا نحو الكائن 
بوصفها تمديدًا للموقف قبل ـ العلمي الموجود بعد إزاء هذا 

الكائن«)54(؛
▪ علم الكينونة أو الأنطولوجيا: علوم تنشغل بالكينونة، 

حيث يكون الكائن واقعًا في مرمى النظّر.
النتيجة  إلى  »هايدغر«  يخلص  تقدم،  ما  على  وبناء 
كذلك  هو  وبما  وضعيّ  علم  هو  اللّهوت  »علم  التالية: 
اللّهوت  يندرج  إذ  باطلاق«)55(؛  الفلسفة  عن  مختلف  هو 
ومن  الكائن،  عن  الممكنة  أو  الفعلية  العلوم  دائرة  ضمن 
وهو  والفلسفة،  وبين  بينه  القائم  الاختلاف  ينشأ  هنا 
النقّيض  على  نسبي(؛  )=غير  بالضّورة  مُطلق  اختلاف 
تمامًا من الاختلاف القائم بين علم وضعيّ وآخر )=نسبيّة 
إذن  يكون  كيف  نسأل،  أن  ينبغي  و»بذلك  الاختلاف(. 
التّباين المطلق عن  من شأن اللّهوت، على الرّغم من هذا 
دون  من  الأطروحة  هذه  عن  ينتج  بها؟  يتعلّق  أن  الفلسفة 
اللّهوت، من حيث هو علم وضعي، هو  أن  أي صعوبة 
في أساسه أقرب إلى الكيمياء والّرياضيات منه إلى الفلسفة. 
إنما على هذا النحّو نحن نصوغ في صورتها القصوى علاقة 
اللّهوت والفلسفة، وذلك بعين الضدّ من التمثّل العاميّ، 
معينة  بطريقة  العلمين  من  واحد  كلّ  يتخذ  بحسبه  الّذي 
الميدان نفسه ـ الحياة الإنسانية والعالم ـ مبحثًا له، إلّ أنَّ كل 
بمبدأ  أحدهما  الإدراك:  من  بنوع معين  منهما يهتدي  واحد 
الّتي  الأطروحة  وفق  أمّا  العقل.  بمبدأ  والآخر  الإيمان، 
اللّهوت هو علمٌ وضعي وبما  إنّ  نقول:  فنحن  عرضناها 
ينتج عن  باطلاق. وما  الفلسفة  هو كذلك هو مختلف عن 
مناقشتنا بوصفه مهمة للإنجاز هو ما يلي: يتعلق الأمر بأن 
نخصّص اللّهوت، بوصفه علمً وضعيًّا، وعلى أساس هذا 
هي  التي  بالفلسفة  الممكنة  علاقته  نوضّح  أن  التخصيص 
علمً  معين  علم  من  يجعل  الذي  ما  مطلقًا«)56(.  عنه  مختلفة 

وضعيًا؟
يصير العلم وضعيًا بحسب »هايدغر« من خلال:

▪ إعمال النظر في الكائن القائم للعيان، المكشوف عنه، 
ومعاينته، بوصفه كائناً معطى )=توضيع الكائن(؛

التوضيع لا تتحقق إلّ ضمن نمط  بَيْدَ أن خصيصة   ▪
من الولوج إلى الكائن، ونمط من التّعامل مع الكائن، سابق 
على العلم على نحو أو آخر. على أنَّ نمط التعامل مع الكائن، 
هو ما يكشف عن القوام المادي لهذا القطاع، ومن ثم، نمط 
كينونة الكائن المقصود، وذلك على نحو سابق لكلّ إدراك 
نظريّ »حتى لو كان مكشوفًا عنه بطريقة غير صريحة وغير 

واعية«)57(؛
ـ علمي،  قبل  بتوسل سلوك  الكائن  النظر في  إعمال   ▪
أو  اقتصادًا  أو  تاريًخا  أو  طبيعة  النظّر  موضوع  كان  وإذ 
معيّ  بفهم  يسترشد  أن  إلّ  يملك  لا  فإنه  عددًا،  أو  مكانًا 
للكينونة ويستنير، حتى وإن لم يدرك ذلك المستوى المفهوم. 
على  الوضعي  الطّابع  تنوّع  إمكانات  تطرح  عليه،  وبناء 
نحوٍ يتطابق والقوام المادّي للكائن، من جهة، ومع طريقة 
المكشوفية قبل ـ العلمية للكائن ونمط انتماء المكشوفية إلى 

الكائن محل النظر من جهة أخرى)58(.
الوضعي على الكشف عن عِلل موضوع  العلم  يراهن 
الدّراسة والنظر؛ ونقصد الكائن محل النظّر، المعاين بطريقة 
من الطرق. لكن، ما طبيعة الموضوع الّذي ينشغل اللّهوت 
بإخضاعه لمحك النظّر والاعتبار؟ يجيب »هايدغر«: »إنَّ ما 
من  الدّين  هو  المسيحي  اللّهوت  إلى  بالنسبة  نظر  محلّ  هو 
حيث هو حادثة تاريخية، يشهد عليها تاريخ الدّين، وتاريخ 
الرّوح، كما أنه في الوقت الحاضر بادٍ للعيان، من حيث هو 
ظاهرة كونية عبر تاريخ العالم، من خلال مؤسساته وشعائره 

وجمعيّاته وفرقه«)59(.
ينشغل اللاهوت إذًا، بإعمال النظّر في الدّين المسيحي. 
في  لا  المسيحية  الواقعة  في  للنظر  إعمال  اللّهوت  أنّ  بَيْدَ 
الإيمان  نواة  المسيحية  بالواقعة  ونقصد  المسيحي؛  الدين 
التّقاليد  مجموع  لا  ويعيشه،  المؤمن  يستشعره  كما  المسيحي 
الدّينية الرّسمية الّتي ينشأ عليها الأفراد )=الدّين المسيحي(. 
النظر )المعطى  بأن محل  إذًا  يقول »هايدغر«: »نحن نصرح 
المسيحية،  ]الواقعة[  هو  اللّهوت  إلى  بالنسبة  الوضعي( 
وهذه هي الّتي تقرر مسألة الشّكل الممكن للّهوت بوصفه 

علمً وضعيًا عنها«)60(.
يميز »هايدغر« بين الإيمان المسيحي، وبين ماهية الإيمان، 
ويحدد هذه الماهية فيما يلي: »إن الإيمان هو طريقة وجود في 
الكيان الإنساني، هي حسب شهادته الخاصّة ـ التي تنتمي 
في ماهيتها إلى هذه الطّريقة في الوجود ـ لم تنشأ من الكيان، 



65
مما  حدثت  بل  إرادته،  بمحض  طرفه  من  إنشاؤها  يتم  ولم 
هو جلّي في هذه الطّريقة في الوجود ومعها بمحض إرادته، 
من الشيء الذي يتم الإيمان به«)61(. على أنَّ المسيح )=الإله 
المنشئ  به للإيمان )=الكائن  الموحى  الكائن  المصلوب( لهو 
للإيمان(. مما يُصَيّ علاقة الإيمان بالصليب علاقة مسيحية 
خالصة، غير أنَّ الصلب حدث تاريخي؛ ونقصد أنَّ صحته 
عليه،  وبناءً  المقدس.  بالكتاب  آمنا  إذا  إلّ  تاريخيًا  تثبت  لا 
عنه  عبَّ  الذي  الأمر  الإيمان)62(.  في  إلّ  الوعي  يتحقق  لا 

»هايدغر« في نص جد مركز:
إنّما له، بمقتضى طابع  الّذي يتم تقديمه  »إنّ الموحى به 
الناّس  إلى  للتبليغ  المحددة  الوجهة  به،  الخاص  القربان  ـ 
أكانوا  مرّة،  كل  في  الواقع  في  تاريخيًا  الموجودين  الفرادى 
جماعة  إلى  أخرى  وبعبارة  مُعاصرين،  ليسوا  أم  مُعاصرين 
تبليغ،  هو  بما  الوحي  هذا  طائفة.  بوصفهم  الأفراد  هؤلاء 
فعلية سواء كانت قد  نقلً لمعارف حول أحداث  هو ليس 
وقعت أو هي لا تزال جارية، بل إنَّ هذا التبليغ يجعل المرء 
الشّء  الوحي = في  الذي هو  ـ نصيبه« في الحدث،  »يأخذ 
النصّيب  ـ  أخذ  لكن  الوحي.  هذا  ضمن  به  الموحى  نفسه 
يمنح،  لا  أمر  هو  وجودنا  صلب  في  إلّ  يتم  لا  الّذي  هذا 
الإيمان.  طريق  وعن  إيمانًا  بوصفه  إلّ  دومًا  كذلك،  هو  بما 
النوّع من )أخذ ـ النصّيب( و)امتلاك ـ  بَيْدَ أنه ضمن هذا 
نصيب( في حدث الصّلب إنّما يكون الكيان بكليّته مطروحًا 
أمام الله بوصفه مسيحيّا، نعني، بوصفه مرتبطًا بالصّليب، 
ويصبح الوجود الّذي مسّه هذا الوحي هو ذاته موحى به في 
نسيانه الله. ومن ثم وحسب معناه نفسه ـ وأنا لا أتكلم دوًما 
تغيّ  الله هو  أمام  الإطراح  فإنّ  ـ  للفكرة  مثالي  بناء  إلّ عن 
الوجود في نطاق الرّحمة الإلهية وعبرها متى أدركت بطريقة 

مؤمنة«)63(.
فهمٍ  يقوى على تشكيل  أنّ الإيمان لا  إذًا،  الواضح  من 
حول نفسه إلّ بتوسل طريقة مُؤمنة، حتى لو تمَّ تشييده بناء 
على مُعاينة نظريّة لتجارب باطنيّة، فالمؤمن لا يملك معرفة 
بإمكانية  يُؤمن  أن  إلّ  يملك  لا  بل  الخاص،  وجوده  إزاء 
النظّر في الكيان بما هو عبد. وبناء  هذا الوجود، مما يقتضي 
قصد  الله  أمام  للحضور  دعوة  على  الإيمان  ينطوي  عليه، 
الأصيل  الوجودي  المعنى  »إنَّ  جديد:  من  الولادة  تحقق 
للإيمان هو: الإيمان=الولادة من جديد«)64(. على ألَّ يفهم 
من فعل الولادة من جديد، ضرب من الحيازة المؤقتة لصفة 

من الصّفات، بل هو نمط الوجود التّاريخي للكيان المؤمن 
الّذي يركن في صلب التّاريخ؛ ونقصد ذلك الوجود الّذي 
ينبجس على إثر حدوث الوحي، على أنَّ الوحي هو ما يحدد 
ينبجس  الّذي  الوحي  ينكشف  لا  إذ  غايته،  ذاك  للوجود 
هو  »الإيمان  للإيمان:  إلّ  ذاتها  الإيمان  تجربة  مُضَمّنات  في 
به،  الموحى  التّاريخ  يفهم  هو  مؤمنة  بطريقة  الّذي  الوجود 

نعني التّاريخ الحادث مع المصلوب«)65(.
في  الإيمان  عنه  كشف  الّذي  الكائن  أنَّ  في  ريب  لا 
وتجدر  اللّهوت،  في  الوضعي  الطابع  على  يحيل  إنما  جملته 
ينبجس  لا  الإيمان  أنَّ  إلى  »هايدغر«،  بحسب  الإشارة، 
على إثر التّحديد الأولي الكاشف عن المعطى الّذي يوضعه 
المبحث،  صلب  في  يقع  الإيمان  إنّ  إذ  وحسب؛  اللّهوت 
لا  فإنّه  الإيمان  على  مفروض  هو  اللّهوت  أنّ  ما  »فبقدر 
نفسه  لذات  يحتاجه  الّذي  الكافي  الدّافع  يمتلك  أن  يمكن 
بَيْدَ أنَّ امتناع الإيمان بطبعه  إلّ في صلب الإيمان ذاته«)66(. 
اللّهوت غير مناسب  تأويل مفهومي يجعل  أيّ  عن قبول 
للموضوع )=الإيمان(، الأمر الذي يبعده عن تلك اللّحظة 
نفسه علمً؛ ذلك  إحالة  يعجز عن  الّتي في غيابها  الجوهرية 
أنّ اللّهوت يرفض ممارسة الاستنباط من نسق من العلوم 
مصمم على نحو عقلي محض. يقول »هايدغر«: »إنّ الإيمان 
إنّ  بل  فقط؛  للمسيحية  مؤول  علم  تدخّل  على  يبعث  لا 
الوقت  في  هو  إنما  جديدة،  ولادة  هو  ما  جهة  من  الإيمان 
يُساهم  أن  نفسه  اللّهوت  على  يجب  الّذي  التّاريخ  نفسه 
المكون  هذا  هو  حيث  من  فقط  وإنه  حدوثه؛  في  جهته  من 
للإيمان، بوصفه مكوّنًا للحدوث التّاريخي الّذي خصصناه، 

إنما يمتلك اللّهوت معناه وصلاحيته«)67(.
لنفسه  المؤمن  الوجود  تأويل  هو  بما  اللّهوت،  يرمي 
بتوسل المفاهيم؛ أي بما هو معرفة تاريخية، إلى بلوغ شفافية 
عليه،  وتأسيسًا  الإخلاص.  في  المتمثلة  المسيحي  الحدث 
الوجود  في  تاريخي،  علم  هو  بما  اللّهوت،  مقصد  يتركز 
المسيحي ذاته في عينيّته. يقول »هايدغر«: »إنّ القوام المادّي 
المخصوص لموضوع اللّهوت يقتضي أنَّ المعرفة اللّهوتية 
المناسبة لا يمكن أن تطرح نفسها، بوصفها معرفة عائمة في 
والتأويل  اللّهوتية  الشّفافية  فإنّ  كذلك  نشاء.  واقعة  أي 
ولا  الإيمان  هذا  تعليل  لا  يستطيعان  لا  للإيمان  المفهومي 
بأي  عليه  البَقاء  أو  قبوله  تسيير  ولا  مشروعيّته،  في  تأمينه 
دَ إمكانات الإيمان  طريقة«)68(. لا يملك اللّهوت إلّ أن يُعَقِّ



 66
رَ صفوها، على أنَّ الإخلاص لا يمكن أن يتحقّق عبر  ويُعَكِّ
فقط:  طريقه  وعن  الإيمان  عبر  بل  علمً،  بوصفه  اللّهوت 
وضعها،  التي  الوضعية  للكينونة  طبقًا  هو،  اللّهوت  »إنّ 
علم تاريخيّ«)69(. قد تؤول هذه النتّيجة، بوصفها ضربًا من 
إنكار إمكانات قيام أي لاهوت، أو ضربًا من الأزورار عن 
لم  »هايدغر«  أنَّ  بَيْدَ  عمليًّا.  أو  نسقيًّا  كان  سواء  ضرورته، 
إنّه  إلّ إذا كان تاريخيًّا، إذ  يقرّ قط، بأن اللّهوت لا يوجد 
على  )العملي(  اللّهوت  أو  )النسّقي(  هوت  اللَّ يستبعد  لم 
لاهوت  هو  علم،  هو  بما  عُمومًا  اللّهوت  »إن  الإطلاق: 
يمكنه  التّي  الاختصاصات  كانت  مهما  وذلك  تاريخي، 
الوسم  إنه من هذا  الدّقة  إليها. أجل، على وجه  ينقسم  أن 
بل  فضلً  ليس  اللّهوت  أنَّ  وكيف  لماذا  نفهم،  أن  يمكن 
طبقًا للوحدة المخصوصة لمبحثه إنّما هو ينقسم بشكل أصلي 
في كرة واحدة إلى اختصاص نسقي وآخر تاريخي )بالمعنى 
اللّهوت  وظيفة  تتجلّ  فيما  عملي«)70(.  وآخر  الضيق( 

النسقي إذًا؟
المفهومي  التأويل  في  تتركز  اللّهوت  وظيفة  أن  بما 
للوجود المسيحي، فإن سائر المفاهيم، طبقًا لمحتواها تتخذ 
المسيحي، بما هو كذلك. الأمر  علاقة جوهرية مع الحدث 
الذي حدا بـ »هايدغر« إلى القول: »أن تتصور هذا الحدث 
في قوامه المادي وفي نمط كينونته المخصوص، وذلك فقط 
تلك  الإيمان،  أجل  من  الإيمان  في  عليه  شهادة  نجد  كما 
وظيفة  تتجلّ  هكذا،  النسقي)71(«.  اللّهوت  مهمة  هي 
على  الندّاء  في  »هايدغر«،  بحسب  النسقي،  اللّهوت 
النسق الحميم للحدث المسيحي وإنارته، بمعنى »أن يجلب 
المؤمن بوصفه كائناً فاهًما بواسطة التصوّر، إلى نطاق تاريخ 
تاريخيّة  تأريًخا، هو يجلب  أكثر  اللّهوت  الوحي. كلما كان 
الإيمان إلى حيّز العبارة والتصوّر، كان ))أكثر نسقية((، كلما 
نسقية  اشتدت  كلما  أنّه  بمعنى  ما)72(«؛  لنسق  عبدًا  يصير 
اللّهوت ظهرت الحاجة إلى تأسيس اللّهوت التأريخي في 
معناه الأكثر دقة بما هو تفسير، وبما هو تأريخ الكنيسة، وبما 
هو تأريخ العقائد. وإذ كان لزامًا على هذه التخصّصات أن 
الدنيوية  التأريخية  العلوم  تصير لاهوتًا أصيلً لا ضربًا من 
العامة، يجدر بها أن تنجح في تحديد موضوعها ضمن دائرة 

اللّهوت المفهوم على نحو نسقيٍّ فهمً صحيحًا)73(. 
أو  نسقيًّا  اختصاصًا  كان  سواء  اللّهوت  يتهجس 
مَسيحيّته  في  موضوعًا  ويتخذه  المسيحي،  بالحدث  تأريخيا 

وتاريخيته. إنّ ما يضفي على اللّهوت طابع العلم العملي، 
لذا،  المؤمن.  وجود  طريقة  هو  بما  الحدث،  ذلك  تعيين  هو 
عندما  إلّ  نسقيًّا  يكون  لا  اللّهوت  »إنَّ  »هايدغر«:  يقول 
إلّ  تأريخيًّا  يكون  لا  اللّهوت  وإنّ  تأريخيًّا.  ـ  عمليًّا  يكون 
عندما يكون عمليًّا ـ نسقيًّا. وإنّ اللّهوت لا يكون عمليًّا 

إلّ عندما يكون تأريخيًّا ـ نسقيًّا«)74(.
اللفظية  الناّحية  من  التيولوجيا  أو  اللّهوت  يحيل علم 
لبحثه حصًرا،  أنه لا يحدّد الله موضوعًا  على علم الله. غير 
كما هو الشأن لدى الزولوجيا، أو علم الحيوان حين تتّخذ 
بعيد عن  اللّهوت  أنَّ  ذلك  للبحث؛  الحيوانات موضوعًا 
كونه معرفة تأملية عن الله؛ فموضوع اللّهوت هو علاقة 
اللّهوت  بالإنسان عمومًا وبالعكس؛ مما يحيل  الله عمومًا 
إن  الدّين  أو علم  الدّين،  تأريخ  أو  الدين  ضربًا من فلسفة 
شئنا توظيف عبارة واحدة، بل قد يظهر في بعض الأحيان 
على هيئة علم النفس الديني، بحيث ينشغل بأحوال الإنسان 
التي  الدينية  الحياة  تجارب  تحليل  الدينية:  حياته  وتجارب 
من شأنها أن تؤدي صوب اكتشاف الله في الإنسان. يقول 
اللّهوت  بأن  يسلِّم  أن  يمكن  الآن  المرء  »إنّ  »هايدغر«: 
لايتطابق مع معرفة الله التأمليّة، وعلم الدّين وعلم النفّس 
الدّيني عامة، لكنهّ سوف يود في نفس الوقت أن يؤكد على 
أنّ اللّهوت هو يمثل حالة خاصّة من فلسفة الدّين وتأريخ 
الدّين، إلخ، هو العلم الفلسفي ـ التأريخي ـ النفساني للدّين 
اللّهوت  أنّ  تقدم، يتضح  ما  المسيحي«)75(. وتأسيسًا على 
النسّقي بعيد عن كونه فلسفة دين خاصة بالدّين المسيحي، 
الدّين  تاريخ  من  بعيد عن كونه ضربًا  الكنيسة  تاريخ  وأن 

عالقًا في دائرة الدين المسيحي. 
فكرة  عن  تتخلّ  أن  إلّ  السّابقة  التّأويلات  تملك  لا 
غير  علوم  إلى  اللّهوت  استناد  إلى  ذلك  ومردّ  العلم؛  هذا 
الفلسفة،  ونقصد:  بينها  فيما  مُتنافرة  تكون  قد  لاهوتية، 
المتعلّق  ؤال  السُّ خصّ  فيما  أمّا  النفس.  وعلم  والتّأريخ، 
المخصوصة  المقتضيات  قدرة  أو  اللّهوت،  علميّة  بحدود 
الّشفافية  من  ضرب  تحقيق  على  ذاته  الإيماني  للتصديق 
المفهومية، وحفاظها في الآن نفسه على طابعها الإيماني، يجيب 
شائك،  هو  ما  بقدر  مركزيّ  مشكل  هذا  »إنّ  »هايدغر«: 
الأصلي  الأساس  عن  بالسّؤال  دَقيق  نحوٍ  على  ومُرتبط 

للوحدة التي تجمع اختصاصات اللّهوت الثّلاثة«)76(.
لا يتكل اللّهوت أثناء تشكيل علميته وبنائها على عُلوم 



67
أخرى؛ إذ إنه يتأسس على مفاهيم تنبجس من صلبه. الأمر 
الذي حدا بـ »هايدغر« إلى القول: »لا يحق لنا بأيّ وجه أن 
نعيّ علميّة اللّهوت بطريقة حيث يكون علم آخر مسبقًا 
الاستدلال الخاص بها  نمط  لبداهة  مُرْشِدًا  مِقْيَاسًا  بوصفه 
للّهوت،  الوضعي  للمعطى  فطبقًا  مفاهيمها.  وصرامة 
والّذي لا يكشف عنه في ماهيته إلّ في الإيمان، ليس الولوج 
تحديد  بداهة  كذلك  بل  خاصّ،  ولوج  هو  موضوعه  إلى 
لا  للّهوت  المميّزة  المفاهيم  إنّ  خاصّة.  بداهة  هي  قضاياه 
وجه  على  تحتاج  لا  هيّ  ذاته.  هو  منه  إلّ  تنبثق  أن  يمكن 
مُضاعفة  أجل  من  الأخرى،  العلوم  من  إعارة  إلى  خاصّ 
مُؤيداتها وتأكيدها، ولا هي بمقدورها أن تحاول أصلً عبر 
إضافة معارف من علوم أخرى أن تزيد من بداهة الإيمان. 
أمره على  أوّل  نفسه مؤسّس في  اللّهوت  إنّ  بالأحرى  بل 
هي  استدلاله  وطرق  منطوقاته  أنّ  من  الرّغم  على  الإيمان، 
ليس  للعقل«)77(.  الحرّة  الأفعال  من  صوريّ  بشكل  نابعة 
به الإيمان  التّعبير عمّ يوحي  اللّهوتية في  العلوم غير  فشل 
يجابه  الُْعتقد  الإنسان  أنَّ  على  الإيمان،  صحة  على  دليلً 
بحقيقة  قد تمسّك  يكون  أن  بعد  الإيمان  من  الخالية  العلوم 
تلك  تحطّم  أّن  بمعنى  المخلص؛  الُْصدّق  تمسّك  الإيمان 
في  هي  لاهوتية  معرفة  »كلّ  إيمانه:  صحة  يؤكد  لا  العلوم 
مشروعيتها المادية مؤسسة على الإيمان ذاته، هي تصدر منه 

وتعود إليه«)78(. اللّهوت علم مستقل بذاته.
ليس الإيمان من يحتاج إلى الفلسفة بل علم الإيمان، بما هو 
علم وضعي، وذلك بالنظّر إلى علميته، إذ »إنّ الفلسفة هي 
المصحح الأنطولوجي )المتعلق بكينونة الكائن(، على سبيل 
الإشارة الصّورية، للمحتوى الأنطيقي )المتعلّق بالكائن أو 
اللّهوتية  للمفاهيم  المسيحي،  قبل  يعني  وذلك  الكائني(، 
إزاء  الفلسفة  وظيفة  تكون  عليه،  وبناءً  الأساسية«)79(. 
اللّهوت وظيفة تصحيحية، بَيْدَ أنّ هذه الوظيفة لا تدخل 
في ماهيتها، كما لا يجدر بها أن تبرر هذه الوظيفة قط. ذلك 
أنّ مهمة الفلسفة طبقًا لماهيّتها، بما هيّ مُساءلة حرّة للكيان 
المؤسّس  التّوجيه  في  تتركّز  إنّما  فحسب،  لنفسه  المتروك 
أنطولوجيا بالنسبة إلى سائر العلوم غير اللّهوتية الوضعية. 
الأنطولوجي  المصحّح  هي  الفلسفة  »إنّ  »هايدغر«:  يقول 
الممكن، على سبيل الإشارة الصّورية، للمحتوى الأنطيقي، 
الأساسية،  اللّهوتية  للمفاهيم  المسيحي  قبل  يعني  وذلك 
لكن الفلسفة يمكن أن تكون ما من شأنها أن تكون من دون 
أن تعمل في الواقع، بوصفها هذا المصحح«)80(؛ بمعنى أنّ 

التّصحيح الأنطولوجي واقعة خارجة عن الفلسفة، بما هي 
فلسفة. هكذا، يمكن للفلسفة أن تمارس وظائفها من دون 

أن تمارس واقعة التّصحيح الأنطولوجي.
ليس من شأن هذا الضّب من الصّلة التي تجمع الفلسفة 
نواته  في  الإيمان  إنّ  القائلة  الفكرة  يدعم  أن  إلّ  باللّهوت 
الأكثر باطنيّة، يظلّ العدو اللّدود بالنسّبة إلى شكل الوجود 
دون  من  التّغير(،  شديد  )=وجود  الفلسفة  بماهيّة  الُْتّصل 
أن يقصيها: »والأمر بسيط إلى حد أن تفعل شيئًا من أجل 
محاربة هذا العدو اللّدود بأي طريقة كانت! هذا التّعارض 
الوجودي بين الإخلاص ـ في ـ الإيمان وبين الاضطلاع الحر 
بالنفّس الّذي يميّز الكيان، الّذي يوجد بعد قبل اللّهوت 
علمان،  هما  بما  طريقهما  عن  الأمر  بادئ  ينشأ  ولم  والفلسفة 
هذا التعارض ينبغي على وجه الدقة أن يحمل معه الشراكة 
الممكنة بين اللّهوت والفلسفة من حيث هما علمان، وذلك 
إذا كان يجب على هذا التّواصل أن يكون قادرًا على أن يبقى 
محاولات  أي  ومن  وهم  أي  من  متحرّرًا  أصيلً،  تواصلً 
يستقيم  لا  عليه،  وتأسيسًا  بينهما«)81(.  للوساطة  هزيلة 
الحديث عن فلسفة مسيحية، لأن توصيفًا من هذا القبيل لا 
يعدو عن كونه شيئًا من قبيل )حديد خشبي(. كما لا يستقيم 
الحديث عن لاهوت كانطي جديد، أو لاهوت فلسفة القيم 
عن  الحديث  استقامة  عدم  فينومينولوجي،  لاهوت  أو 
رياضيات فينومينولوجية؛ ذلك أن الفينومينولوجيا ليست 
متميّز  مسلك  هو  بما  الأنطولوجيا،  لمسلك  وصف  سوى 

بماهيته عن سائر العلوم الوضعية الأخرى)82(.

خاتمة
إذا كانت الفلسفة هي علم وظائف المعنى وأصنافه، فإن 
الدّينية للمعنى عينه وأصنافه،  الوظائف  الدين هي  فلسفة 
تركيب  ضمن  يحتلها  التي  بالمكانة  المعنى  وظيفة  وترتبط 
دلالات الحقيقة. وبناء عليه، نجد المقاربة الفلسفية للمسألة 

الدينية مطالبة بأداء مهمة مزدوجة:
تشييدها  يتم  التي  الحقيقة  من  التكوينية  المبادئ  استنباط   ▪

بوساطة المعنى؛
▪ إدراج المبادئ التي يتأسس عليها المعنى ضمن دائرة من 
العلاقات الضرورية المتحدة، ونقصد استنباط مبادئ المعاني 

من المعنى الذي على إثره يتم تشييد الحقيقة)83(.
بسط  ز في  تتركَّ إنما  المعنى،  فلسفة  فإنَّ وظيفة  ثم،  ومن 



 68
أم  الوجود،  وح في  الرُّ قّق  تََ إمكانات وسُبل  بتوسل  التّاريخ، سواء  المعنى وينظَّم عبر  إثرها يشيّد  التي على  النظّرية  المبادئ 
دَات التي تنتج المعنى، وعلى  ل أنماط المعنى ووظائفه. ومن أجل ذلك، تكبُّ فلسفة المعنى على البحث في المبادئ والمحدِّ بتوسُّ
صوغ شبكة العلاقات التي تجمعهما، على أنّ الفلسفة هي الأس النسقي الذي تشيّد على صرحه سائر العلوم الثقافية. من هنا، 

س فلسفة الدين بوصفها حقلً معرفيًّا بالوظيفة الدينية للمعنى. نفهم تهجُّ

د. المهدي مستقيم
أستاذ فلسفات الدين والاعتقاد
جامعة شعيب الدكالي ـ المغرب

الهوامــش
 «Philosophy of religion is from the beginning dependent )1(
upon the systematic theory of knowledge (wissenschaftssy-
 stematik) ». Paul tillich, what is religion ?,translated by
 James Luther Adams, Harper and row publishers, new york,
evanston, san francisco, london,1973,p.31.
Ibidem.  )2(
Ibid,p.31-32.  )3(
 Roger pouivet, Philosophie contemporaine, presses  )4(
universitaire de France/humenris, paris, 2018,p.30.
Paul tillich, what is religion ?, op. cit,p.32. )5(
Ibidem.  )6(

 «Philosophy of religion is the theory of the religious  )7(
function and its categories »., Ibid,p.33.
Ibid,p.37.  )8(
 Ibidem.  )9(
Ibid,p.37-38.  )10(
الظاهريات  لعلم  ممهدة  أفكار  هوسرل،  إدموند   )13(  ،)12(  ،)11(
جداول،  دار  المرزوقي،  يعرب  ابو  ترجمة:  الظاهراتية،  وللفلسفة  الخالص 

بيروت،2011، ص23.
)14( المصدر نفسه، ص30.
)15( المصدر نفسه، ص32.

)16( المصدر نفسه،36.
)17( المصدر نفسه، ص40-39.

)18( المصدر نفسه، ص40.
)19( و)20( المصدر نفسه، ص41.

القومي  المشروع  رجب،  محمود  ترجمة:  دقيقا،  علما  الفلسفة  هوسرل،   )21(
للترجمة، القاهرة، 2004، ص6.

)22( المصدر نفسه، ص23.

)23( المصدر نفسه، ص97.
)24( المصدر نفسه، ص99-98.

)25(، )26(، )27( )28(  المصدر نفسه، ص103.
)29( المصدر نفسه، ص104.

الدين،  فلسفة  ابتكار  العقل،  وأنوار  الملتهب  العوسج  غريش،  جون   )30(
المجلد الثاني: المقاربات الظاهراتية التحليلية، ترجمة عز العرب لحكيم بناني، 

دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، 2020، ص39.
)31( المصدر نفسه، ص40.
)32( المصدر نفسه، ص39.

)33(، )34(، )35(  المصدر نفسه، ص49.
)36(، )37(  المصدر نفسه، ص58.
)38( و)39( المصدر نفسه، ص59.

)40( و )41( المصدر نفسه، ص61.

)42( المصدر نفسه، ص76.
)43( أورده: جون جريش، المصدر نفسه، ص 77-76.

)44( المصدر نفسه، ص77.
 Martin Heidegger, Phénoménologie de la vie religieuse,)45(
 traduit de l’allmand par: Jean Greisch ,NRF, éditions
.Gallimard, 2012.  p.19-20
Ibid,p.20.  )46(
  Ibid,p.21.  )47(
Ibid,p.23.  )48(
 Ibid,p.24.  )49(
Ibid,p.28.  )50(
   Ibid,p.25.  )51(
حروب  كتاب  ضمن  واللاهوت،  الفينومينولوجيا  هايدغر،  مارتن   )52(
السعودية،  العربية  المملكة  صفحة،  دار  المسكيني،  فتحي  ترجمة  المعنى، 

2022، ص 66.
)53( المصدر نفسه، ص66 67-.

)54( و )55( المصدر نفسه، ص68.
)56( المصدر نفسه، ص69.

)57(، )58(  المصدر نفسه، ص 70.
)59( المصدر نفسه، ص72.

)60(، )61(، )62(  المصدر نفسه، ص74.
)63( المصدر نفسه، ص76-75.

)64( المصدر نفسه، ص76.
)65(، )66(  المصدر نفسه، ص77.

)67( المصدر نفسه، ص78.
)68( المصدر نفسه، ص80 81-.

)69( المصدر نفسه، ص81.
)70(، )71(  المصدر نفسه، ص82.

)72( المصدر نفسه، ص83.

)73( المصدر نفسه، ص84.

)74( المصدر نفسه، ص85.

)75( المصدر نفسه، ص86.
)76(، )77( المصدر نفسه، ص87.

)78( المصدر نفسه، ص88.

)79( المصدر نفسه، ص95.

)80( المصدر نفسه، ص96.

)81( المصدر نفسه، ص97.

)82( المصدر نفسه، ص98.
Paul tillich, what is religion ?, op. cit,p.41.                )83(



69
لائحة المصادر المعتمدة في الدراسة

بالعربية
• غريش. جون، العوسج الملتهب وأنوار العقل، ابتكار فلسفة الدين، المجلد الثاني: المقاربات الظاهراتية التحليلية، ترجمة عز العرب لحكيم بناني، 

دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، 2020.
• هايدغر. مارتن، الفينومينولوجيا واللاهوت، ضمن كتاب حروب المعنى، ترجمة فتحي المسكيني، دار صفحة، المملكة العربية السعودية، 2022.

• هوسرل. إدموند، أفكار ممهدة لعلم الظاهريات الخالص وللفلسفة الظاهراتية، ترجمة: ابو يعرب المرزوقي، دار جداول، بيروت،2011.
• هوسرل. إدموند، الفلسفة علما دقيقا، ترجمة: محمود رجب، المشروع القومي للترجمة، القاهرة، 2004.

بالإنجليزية
 •Tillich. Paul, what is religion ? ,translated by James Luther Adams, Harper and row publishers, new 
york, evanston, san francisco, london,1973.

بالفرنسية
• Heidegger. Martin, Phénoménologie de la vie religieuse, traduit de l’allmand par: Jean Greisch ,NRF, 
éditions Gallimard, 2012. 
• Pouivet. Roger, Philosophie contemporaine, presses universitaire de France/humenris, paris, 2018.



70  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

لا ريب في أنّنا مَدينون لـ هايدغر بإعادة ترتيب الفلسفة 
نسيانٍ  رُبَّ  نسيانه.  حقبة  وبتَسْمِية  الكينونة،  سؤال  حول 
لُ تاريُخهُ منذ أفلاطون تاريخَ الفلسفة نفسها. لكن ما  يُشكِّ
مة الُمميَّزة للميتافيزيقا بالنسبة إلى هايدغر؟  هي بالتّحديد السِّ

أيّ للميتافيزيقا بوصفها تاريخَ انسحابٍ للكينونة؟
الأليثيا  نعْلَم،  كما  الأفلاطونية،  البادرةُ  وضعت  لقد 
الأمثول  فصْلُ  )الإيدِيا(:  الأمثول  قيْد  تحت  )الحقيقة( 
الكائن  إنّما يُرسي سيادةَ  مُتفرّدًا للمعقول،  بوصفه حضورًا 
على الحركة الابتدائيّة أو التدشينيّة لانفتاح الكينونة. وعليه، 
تثبيْت  إلى  اختفاء  ـ  اللا  أو  إحتجاب  ـ  اللا  سبب  يَرجِعُ 
حضورٍ ما. وأهمُّ ما في هذا التثبيت بلا شك، هو أنّه يُسلّط 
عمليّة  بالأحرى  أو  احتساب  مصْدَر  الكائن  كينونة  على 
ما  هو  يكون«  »ما  خلالها  من  يُصبح  كواحد«،  »احتساب 
هو، وهو واحدٌ أيضًا. إنَّ معيار المعقول هو توحيد الكائن 
المعياريّة  القوّة  أو  المعيار  الواحد. وهذا  الُمتفرّد تحت سطوة 
للواحد، هو الذي يُفوّت على الكينونة بوصفها »فوزيس« 
)طبيعة( المجيءَ إلى ذاتها أو أوْبتها إلى نفسها. إنَّ موضوعة 
الكائن  لكينونة  تعيُّناً  بوصفها  الشيء؟(  )ما  المائيّة  )ثيْمة( 
خ دخول الكينونة  من خلال وحدة الـ »ما«، هي التي تُرسِّ
يُوجّه  الذي  الأمر  بحق؛  الميتافيزيقية  المعيارية،  القوّة  تحت 
الكينونة نحو أولويّة الكائن. ويلخّص هايدغر هذه الحركة 
تاريخ  التي تحمل عنوان: »مشاريع من أجل  في ملاحظاته 
الكينونة بوصفها ميتافيزيقا«، وردت مُترجمةً في نهاية الجزء 

الثاني من كتاب »نيتشه«.
يكتب هايدغر: »إنَّ أولويّة المائيّة )ما الشيء؟( تجرّ معها 
أولويّة الكائن نفسه في كل مرّة داخل الـ"ما يكون". فأولويّة 
الكائن، عبر تثبيتها الكينونة بما هي أمر مشترك إنطلاقًا من 
هو  بما  الواحد  للميتافيزيقا.  الّمميّزة  الخاصيّةَ  تُقرّر  الواحد، 

دة يصبحُ معيارًا لكل تعيين لاحق للكينونة«. وحدة مُوحِّ
الكينونة،  بشأن  ا  معياريًّ يُقرّر  الذي  الواحد هو  أنَّ  وبما 

سؤال الوجود اليوم
La question de l'être aujourd'hui

آلان باديو

فإنّه يتمّ اختزالها إلى الُمشترك أو العموميّة الفارغة؛ ويُكتَبُ 
عليها أن تُعانَي أولويةَ الكائن الميتافيزيقية.

إرغام  الآتي:  النحو  الميتافيزيقا على  تعريف  إذًا،  يُمكننا 
الكينونة على الكشف عن مكنوناتها بواسطة الواحد)1(.

وشعارها التأليفيّ الأكثر ملاءمة، هو ما نصّ عليه ليبنتز 
ليسَ  الكينونة والواحد: »ما  التبادليّة بين  حين أرسى مبدأ 

واحدًا، ليس كائناً«.
على  صياغتها  يُمكن  الخاص  لقولي  الانطلاق  نقطة  إنَّ 
ومن  الكينونة،  عن  الواحد  فضّ  يُمكننا  هل  الآتي:  النحو 
عن  الكشف  على  الميتافيزيقي  الإرغام  من  تخليصها  ثمّ 
في  التورّط  دون  من  وذلك،  الواحد،  بواسطة  مكنوناتها 
وَعْدٍ غير  إلى  الفكر  إيكال  الهايدغريّ، ومن دون  المصيْيّ 
إلى  بالنسبة  الميتافيزيقا  تفكيَر  إنَّ  إذْ  مُلِّصة؟  بعوْدةٍ  س  مُؤسَّ
يؤكد  لإعلانٍ  مُصاحبٌ  الكينونة،  تاريخَ  بوصفها  هايدغر 

أنَّ »إلهاً فقط يُمكنه تخليصُنا«. 
دائم  هو  الفكر  أنَّ  »أم  الفكر  تخليْص  يُمكننا  هل 
الخلاص« من القوّة المعياريّة للواحد، من دون الركون إلى 

نبوءةٍ عن عودة للآلهة؟
أنَّ  الميتافيزيقا«  إلى  »مُقدّمة  كتابه  في  هايدغر  أعلنَ  لقد 
دًا الأحداثَ الأساسيّة  »ثمّة ظُلمةً للعالم على الأرض«؛ مُعدِّ
التي تشهد على ذلك: »هروب الآلهة، تدميُر الأرض، جعلُ 
الثيْمات  المتوسّط«. كل هذه  الإنسان ضمن قطعان، وغلبة 

تتماشى مع تعيين الميتافيزيقا كقوّة معياريّة شديدة للواحد.
قد  فلسفة،  هو  بما  الدوام،  على  الفكرُ  كان  إذا  ولكن 
القوّة  بالتوازي مع  انقسام أصلّي في جاهزيّته،  نُظّم، ضمن 
المعياريّة للواحد؛ فالخروجَ من هذه القوّة ومن ثمّ طرْحها، 
ينبغي القول: إنَّه في الوقت الذي يأتي فيه على الدوام تعتيمٌ 
معه  يُصبح  نحوٍ  أيضًا، على  تنويره  معه  يأتي  فإنّه  للعالم،  ما 
وتدميُر  البشر؛  إيّاها  يمنحها  مفيدةً  إجازةً  الآلهة  هروبُ 
الأرض هو تهيئة المكان )تمكيْ( لما يتلاءم مع الفكر النشَِط؛ 

ترجمة :



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 71
وجعلُ الإنسان ضمن قطيعٍ هو الانبثاقَ الُمساواتّي للجماهير 
ما  وكثافة  توهّج  هو  ط  المتوسِّ وغلَبةُ  التاريخ؛  مسرح  على 

يُسمّيه مالارميه »الفعل المقيَّد«.
أن  للفكر  يُمكن  تعنيني هنا هي: كيفَ  التي  المسألة  إنّ 
من  الكينونة  لتخليص  الدائب  جهدَهُ  ذاته،  ضمن  د  يُدِّ
بارمنيد،  وجود  حقيقةَ  تملُّك  علينا  كيفَ  الواحد؟  سيطرة 
وكذلك ديموقريط الذي استبعد الواحد باللجوء إلى فكرتْي 
مواجهة  في  لُ  نُفعِّ كيف  والفراغ؟  )الانبساط(  الانتشار 
»المصيريّ الهايدغريّ« ما يستثني نفسَه بوضوح من الواحد؛ 
تسعى،  القصيدة  قوّة  حيث  الباهر،  لوكريس  شكل  مثل 
إلى تخليص  المحنة،  داخل  الُمنفَتح  إلى  العودة  إبقاء  بدلً من 
صلابة  ضمن  وإرسائه  الآلهة،  إلى  عودة  كل  من  الفكر 
إزاء  مباشرةً  الفكرَ  لوكريس  وضع  لقد  )الكثير(.  الُمتعدّد 
هذا الانفكاك عن الواحد )الانطراح( الذي هو اللاتناهي 

اللامتماسك الذي لا يشبههُ شيء.
والفضاء  الموضع،  طبيعة  هي  »تلك  لوكريس:  يكتب 
العملاق: فالأضواءُ سوف لن ترى أبدًا المسافة التي قطعتها 
الضخم  الخزان  كلّ  بالزمان.  مدفوعة  وهي  الفضاء،  في 

للأشياء مفتوحٌ في كل الاتجاهات«.
للقيْد  قطّ  يمْتَثلِْ  لم  ما  إزاء  إنَّ اختراع إخلاص مُعاصر 
الإرغاميّة،  الواحد  ولسطوة  ثيولوجيا،  ـ  للأنطو  التاريخي 

ل على الدوام باعثي الأساسي. هو ما يشكِّ
التسليم بأنَّ ما هو معقول  إذًا، هو  القرار الابتدائي  إنَّ 
من الكينونة، إنّما يمكثُ في صورة كثير جذريّ، أي كثير لا 
يكون تحت سطوة الواحد. أي ما أسميتُه في كتابي »الكينونة 

والحدث«، الـ »كثير بلا واحد«.
غير أنّ مُتطلّبات الأخذ بهذا المبدأ هي على قدْر كبير من 

التعقيد:
الموْرد  تبسط  التي  الكَثرة  أو  المحضة  الكَثرة  إنّ  أولً: 
من  يُمكنها  لا  الواحد،  سطوة  خارج  للكينونة  اللامحدود 
نفترض  أن  ينبغي  وعليه،  )تتَّسق(.  تتماسك  أن  ذاتها  تلقاء 
بأيِّ  مُقيَّدًا  ليس  كثير«  ـ  »الانتشار  بأنَّ  لوكريس،  فعل  كما 
حدّ محايث له؛ لأنَّه من الجلّي أنّ مثلَ هذا القيْد، يُظهر سطوة 

الواحد، بوصفه أساسَ الكثير نفسه.
من  ينكشف  ما  بوصفها  الكَثرةَ،  بأنّ  إذًا،  القول  ينبغي 
الكينونة(،  من  المعقول  )الجانب  المعقول  أمام  الكينونة 
إذا  أخرى:  بعبارة  أو  متماسك،  تحديد  هيئة  على  ليست 
للكَثرات  نظرية  تكون  أن  فعليها  أنطولوجيا،  ة  ثمَّ كان 

اللامتماسكة )اللامتّسقة( بما هي. أي أنَّ على الأنطولوجيا 
ر الكثيَر، من دون أيّ محمول آخر سوى كَثْرَته، أيّ  أن تفكِّ
أي  دون  ومن  هو،  مفهومه  غير  آخر  مفهوم  أي  دون  من 

شيء من شأنه أن يضمنَ تماسكه )اتّساقه(.
بما  للكينونة  عِلْمً  أنّ  نقول  جذريّة  أكثر  بعبارة  ثانيًا، 
داخل  من  يُظهر  أن  بحق،  انطراحيًّا  يكون  كي  عليه  هي، 
بمجرّد  ـ واحد"  "بلا  فالكثير لا يصير  الواحد.  ذاته عجزَ 
"التأليف اللامتماسك"  الرفض البّراني )للواحد(، وإنّما مع 

للكثير نفسه يتمّ التخلّي عن الواحد.
القارّة  صعوبتها  رغم  النقطة  هذه  أفلاطون  أدرك  لقد 
الآتية:  الفرضيّة  تداعيات  في  نظرَ  حين  بارمنيد،  محاورة  في 
قدْر كبير من الأهميّة  ثمّة واحد". وهي فرضيّة على  "ليس 
بالنسبة إلى الخاصيّة الُمميّزة للميتافيزيقا كما حدّدها هايدغر. 
ثمّة  "ليس  كان  إذا  أولً،  الصّدد؟  بهذا  أفلاطون  قال  فماذا 
الُمحايثة  )الآخريّة(  الغيريّة  أنَّ  ذلك  ينتج عن  فإنّه  واحد"، 
للكثير تصبحُ تفريقًا داخل الذّات نفسها بلا توقّف. وبالتالي 
النحو  على  ترجمتها  يُمكن  التي  الُمدهشة  الصيغة  هذه  تبرزُ 
الآتي: كلُّ آخر هو آخر. بعبارة أخرى: إذا كان »ليس ثمّة 
واحد«، فالآخر هو آخر بقدْر ما يكون كَثرة محضةً بإطلاق، 
أي انتشارًا )انبساطًا( كاملً للذّات. وهنا بالتحديد يكمُن 

باعث الكَثرة اللامتماسكة )اللامتّسقة(.
اللاتماسك  هذا  أنّ  على  ذلك  بعد  أفلاطون  سيُبرهن 
د الواحد كليًّا من أيّ اقتدار، بل حتّى من  )اللااتّساق( يُرِّ
بيان  فكل  ثمّ،  اللاوجود: ومن  أو  الانسحاب  القدرة على 

ظاهريّ للواحد، ينحلّ على الفور، إلى كثرةٍ لا متناهيّة.
ة البصر،  ر في الجوارية وحدِّ أقتبس الآتي: »لكل من يفكِّ
حالما  حدود،  دون  من  ككثرة  سيظهر  "واحد"  كل  فإنَّ 
يكون هذا "الواحد" بوصفه لا كائناً، ناقصًا بالنسبة إلى هذا 

الكثير«.
ماذا يعني ذلك غير أنَّه: لا يمكن للكثير بعد التخلُّص 
من  مؤلّفًا  بوصفه  يُعقل  أن  الميتافيزيقية  الواحد  سطوة  من 
وحدات. بل ينبغي التأكيد على أنّ الكثير لم يكن مؤلفًا قط 
إلاَّ من كثرات. فكل كثير هو كثير كثير. وإذا كان ثمّة كثير 
ذلك  مع  علينا  ينبغي  فإنّه  كثير،  كثير  هو  ليس  ما"  "كائن 
الإقرار  عدم  ثمّ  ومن  نهايتها،  إلى  الطرح  بعمليّة  الذهاب 
بأنَّ مثلَ هذا الكثير سيكون هو الواحد أو حتى أنّه سيكون 

مؤلفًا من وحدات، بل سيكون حتمً كثيُر لا شيء.
بأنّه في غياب  فالأمر الإنطراحيّ هو هذا: بدل الإقرار 



72  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
ثمّة  الكثير  غياب  في  أنّه  على  التأكيد  الواحد،  ثمّة  الكثير 
في  لوكريس؟  مع  تماسّ  على  بذلك  نكون  بماذا  اللاشيء. 
الواقع، لقد استبعد لوكريس أنْ يكون بين تأليفات الذرّات 
الكثيرة والفراغ، ثمّة واحدٌ، بوصفه مبدأ ثالثًا )في الطبيعة(. 
ثمّة  ليس  والأجسام،  الفراغ  على  »علاوة  لوكريس:  يقول 
تحت  تقع  أن  يمكن  أخرى،  طبيعةٌ  الأشياء،  أعداد  بين 

حواسنا، أو يمكن للذّهن أن يستنتجها«.
نقده لكوسمولوجيات  لوكريس  أقام  ذلك،  وبناءً على 
المبدأ الواحد، مثل نار هيراقليط. وقد رأى أنّه لكي نتخلَّص 
من الخوف من الآلهة، علينا الإقرار بأنَّ ما دون الكثير ثمّة 

اللاشيء، وأنّه ما وراء الكثير لا شيء سوى الكثير.
)الالتزام  هذه  الطرح  بعملية  الالتزام  إنَّ  ثالثًا: 
نستبعد  أن  وهي  ثالثة،  نتيجةً  علينا  يرتّب  الانطراحيّ(، 
هايدغر  إلى  الرجوع  للكثير.  تعريفٌ  هناك  يكون  أن  تمامًا، 
يُفيدنا هنا: إنّ النمّط السقراطيّ بحق، في فصل الأمثول هو 
القبض على التعريف. فالتعريف يتعارض مع آمري القصيد 
في أنّه يُرسي داخل اللغة نفسها القوّة المعياريّة للواحد الذي 
يُصبح حينئذ، مُفكّرًا في كينونته، بقدْر ما يتمّ فصله أو عزله 
يصبح  التعريف  للتعريف.  الديالكتيكيّ  الموْرد  بواسطة 

بذلك، إرساءً لأولويّة الكائن، من جهة اللغة.
بيان  إلى  التعريف  طريق  عن  الوصول  ادّعينا  ما  فإذا 
طريق  عن  كذلك  أو  "كثير"  بوصفها  الكينونة  )عرْض( 
الُمتتالية، فإننا نكون في الواقع قد  التحديدات الديالكتيكيّة 
استقرّينا مُدّدًا داخل قوّة الواحد الميتافيزيقية. وبالتالي، فإنَّ 
تفكير الكثير بلا ـ واحد أو الكثيَر اللامتماسك )اللامتّسق( 
من شأنه أن يسدّ الطريق على التعريف. وستجد الأنطولوجيا 
بذلك نفسها، في الموقف الصّعب؛ إذ عليها أن تُبيّ معقوليّة 
التي  الشّوط  عن  أبدًا  تُعلن  أن  غير  من  المحض  الكثير 
بموجبها يتمّ التعرّف عليه )الكثير المحض( بوصفه كذلك. 
والحقّ أنّه ليس بالإمكان توضيح هذا الواجب السلبيّ. إذ 
: »الفكر مكرسٌ للكثير، وليس  لا يُمكننا أن نقول مثلً إنَّ
التفكير  هذا  لأنّ  الجوهريّة«؛  كَثرته  سوى  آخر،  شيء  لأيّ 
سيكون قد دَخلَ في ما يُسمّيه هايدغر عمليّة تحديد )حصر( 
حصريّ،  معيار  إلى  اللجوء  خلال  من  وذلك  للكينونة، 

يجعلُ الواحدَ يعود ثانية.
ليس بالإمكان إذًا، لا تعريف الكثير ولا إيضاح غياب 
أن  المحض  الكثير  تفكير  على  فإنَّ  الحقيقة،  وفي  تعريفه. 
يكون على نحوٍ لا يُذكر فيه أبدًا اسم "الكَثرة"؛ فلا يُقال به، 

جرْيًا على الواحد، إلى ماذا يُشير، ولا أيضًا إلى ما يعجز عن 
الإشارة إليه.

ما  مطلقًا  يُعرّف  لا  الذي  الفكرُ  يكون  عساه  ما  ولكن 
يمنع  فكرٌ  ره كموضوع؟  يفكِّ ما  يعرضُ  والذي لا  ره،  يُفكِّ
إلى  فيه، كلَّ لجوءٍ  ر  بالمفكَّ تتعلّق  التي  الكتابة  كذلك داخل 
الفكر  عن  هنا  نتكلّم  أننا  الواضح  من  كان.  مهما  اسم  أيّ 
غير  الحدودٍ  من  جهاز  مع  يتعامل  الذي  الأكسيوميّ 
توضيحًا  ولا  الحدود  لهذه  تعريفًا  أبدًا  م  يقدِّ فلا  فة؛  الُمعرَّ
عملانيًّا لما ليست عليه. فالمنطوقات الرئيسة لمثل هذا الفكر 
ثيْمةً  منه  تجعل  أن  دون  من  )المعقول(  فيه  ر  المفكَّ تعرض 
)موضوعة(. إلا أنّ الحدود الابتدائية تكون مُدرجةً في هذا 
الفكر بلا أدنى شك، ليس على نحو التسمية؛ بحيث ينبغي 
تقديمُ مرجعها، بل على نحو سلسلة من الجاهزيّات، يكون 
ما  إن  الُمنظّمة لارتباطاتها الأساسية.  اللعبة  فيها رهن  الحدّ 
تقتضيه الأنطولوجيا الانطراحية بحق، هو أن يكون بيانها 
شكل  على  بل  ديالكتيكي،  تعريف  شكل  على  لا  الواضح 

مُسلَّمة تصف من دون أن تسمّي. 
الفقرة  تأويل  إعادة  ينبغي  الاقتضاء  هذا  من  انطلاقًا 
بين  أفلاطون  قابل  حيث  الجمهورية،  كتاب  في  الشهيرة 

الديالكتيك والرياضيات.
لنقرأ حول هذه النقطة التلخيص الذي قدّمه غلوكون، 

أحد محاوري سقراط، عن فكر الأستاذ.
ضمن  والمعقول  الكينونة  بخصوص  نظرية  تقديم  »إنّ 
ما  تقديمها ضمن  أكثر جلاء من  أمر  الديالكتيك هو  علم 
وفق  نظرية  يقدمون  الذين  أنّ  في  ريب  فلا  العلوم.  نسميه 
سيكونون  مبدأُها،  الفرضيات  تشكّل  التي  العلوم  هذه 
ا. ولكنّ  مجبرين على المضّي على نحوٍ استدلالّي، وليس أمبيريًّ
إلى  الارتقاء  دون  من  بالفرضيّات  مُعلقًا  يبقى  حدْسَهم 
مبدئها، ما يجعلهم بنظرك غير عارفين بالشيء الذي يُقدّمون 
عنه النظريّة، والذي مع ذلك، ينتمي إلى معقولية الكائن في 
الهندسيين  إجراءُ  استدلالّي  تسمّي  أنّك  ويبدو  المبدأ.  ضوء 
وما شابههم، وليس أبدًا تفكيًرا، بما أنّ هذه الاستدلاليّة هي 

الوسط بين الرأي )الظن( والعقل )النوْس(«.
إلى  بالنسبة  تحديدًا  الرياضيات  عيْب  أنّ  الواضح  من 
أفلاطون هو الُمسلّمة. لماذا؟ لأنّ المسلّمة تبقى برّانية بالنسبة 
إلى المعقول. يكون الهندسيّون مُكرهين على المضّي على نحوٍ 
ة المعيارية  القوَّ استدلالّي لأنّم في الحقيقة لا يدخلون تحت 
على  يشهد  التقييد  وهذا  المبدأ.  اسم  تحمل  التي  للواحد 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 73
المسلّمة  أنّ  كما  للمعقول.  المبدئي  المعيار  خارج  وقوفهم 
متهمةٌ من قِبَل أفلاطون بأنّا تحمل غموضًا شديدًا لكونها 
للواحد. صحيح  ديالكتيكيّ وتعريفيّ  معيار  تتوفّر على  لا 
أنّ ثمّة فكرًا داخل المسلّمة والرياضيّات، إلا أنّه ليس هناك 
أو  المعيار  أو  البراديغم  مع  تنتظم  التي  التفكير  حريّة  بعدُ 

الواحد.
أفلاطون:  مقالة  عكس  على  سأقول  النقطة  هذه  حول 
إنّ قيمة الُمسلَّمة ـ أو الجاهزيّة الأكسيوميّة ـ هي تحديدًا في 
كونها تظلّ على الدوام مطروحةً من القوّة المعياريّة للواحد. 
ولا أرى في القيْد الذي تتضمّنه )المسلّمة( علامةً على عدم 
كفاية بينونتها التوحيديّة والتأسيسيّة، بل أرى فيها ضرورة 
البادرة الانطراحيّة نفسها، أي الحركة التي بموجبها ينفكّ 
التسمية،  القدرة على  الفكرُ، ولو على حساب الوضوح أو 
حيث  العموميّة،  أو  بالُمشترك  مجدّدًا  سيربُطه  ما  كل  عن 
الانفكاك  هذا  وضمن  للفكر.  الميتافيزيقيّ  الإغواء  يكمن 
يُمكننا أن  الذي  قيْده المصيريّ  مُقابل  الفكر في  أفهمُ حريّة 

نسمّيَه »الميل الميتافيزيقيّ«.
اللامتماسك  المحض  الكثير  تفكير  أو  الأنطولوجيا  إنّ 
بالجاهزيّة  محكومة  هي  بما  يمكنها،  لا  )اللامتّسق(، 
الأكسيوميّة، أن تتثبّت من أي مبدأ كان. وعلى العكس، فإنّ 
كلّ صعودٍ إلى المبدأ يعني توقّف الكثير عن الانكشاف )أن 

يكون معروضًا( وفق محايثة كثرته فقط.
للكثير  أنطولوجيا  لكل  شروطٍ   5 أمام  ذا  نحن  ها 
لكل  أو  الواحد،  سطوة  عن  ارتدادًا(  )أو  تخليًّا  بوصفها 
ميلَها  الفلسفة،  داخل  يقاوم،  ظلّ  لما  مُلصة  أنطولوجيا 

الميتافيزيقيّ الخاص. هذه الشروط هي:
1( الأنطولوجيا هي تفكير الكَثرة اللامتماسكة )اللامتّسقة(، 
التي تُتزل إلى محمول واحد هو كثرتها، من دون أي توحيد 

مُايث.
2( الكثير هو بلا ـ واحد مُطلقًا، أي غير مؤلّف هو نفسه 
هي  بما  الـ"ثمة"  من  المعقول  أنّ  أي  كثير.  كثير  من  سوى 

"ثمّة" فقط، هو كثرات لكثرات.
بما  الكَثرة  الواحد تعيُّ  قَبيْل  أنّ لا حدودَ محايثة من  3( بما 
للكثير  ويمكن  للتناهي.  أصليًّا  مبدأ  إذًا  ثمّة  فليس  هي، 
ر بوصفه لا ـ تناهيًا. بعبارة أخرى: اللاتناهي  بالتالي أن يُفكَّ
هو اسم آخر للكثرة بما هي. وبما أنّه ليس هناك أيضًا مبدأً 
ثمة  إنّ  القول  علينا  ينبغي  فإنّه  بالواحد،  اللامتناهي  يربط 
انتشار  بعبارة أخرى:  أو  اللامتناهي،  أعدادًا لامتناهية من 

)انبساط ـ تكاثر( لا متناهٍ من كَثرات لا متناهية.
4( عدم تفكير كثير ما، بوصفه كثيًرا لكثرات، لا يعني أنه 
ينبغي علينا إعادة إدخال الواحد، بل نقول عنه إنه كثير لا 
ـ  الكثير  كثير  مثل  ـ  حائزًا  يكون  لن  اللاشيء  وهذا  شيء. 

مبدأَ اتّساق )تماسك(.
5( إن العرْض )البيان( الأنطولوجي الفعلّي هو بالضرورة 

أكسيوميّ.
بواسطة  عليها  الإضاءة  تمتّ  التي  النقطة  هذه  حول 
إنّ  القول:  للرياضيات، يمكننا  الكانتوري  التأسيس  إعادة 

الأنطولوجيا ليست شيئًا غير الرياضيات نفسها.
اليونانية لم تصل، وهي تقاوم  فالرياضيّات منذ بدايتها 
من داخل ذاتها الإغواء الميتافيزيقيّ، إلى ضمان اللعب الحرّ 
وإعادة  مجهوداتٍ  وبعد  بصعوبة  إلا  الخاصة،  لشروطها 

صياغات شاقة.
ويمكن القول أننا مع كانتور قد انتقلنا من الأنطولوجيا 
لتمثّل  الميتافيزيقية  بالثيْمة  الكثير  تزال تربط  التي لا  المقيَّدة 
العامّة  الموضوعات والأعداد والأشكال، إلى الأنطولوجيا 
التي تثبّت اللقْف الحرّ والمفكّر للكثرة بما هي، بوصفه قاعدةً 
تقييد  للأبد،  ثمّ  من  الرياضيات،وتمنع  إلى  بالنسبة  ومآلً 

المعقول بالبُعْد المحصور للموضوع.
إذًا كيف أصبحت الرياضيات ما بعد الكانتورية  لنبيّ 

مساويةً بنحوٍ ما لشروطها:
1( ليس للمجموعة عند كانتور أي ماهيّة غير كونها كَثرةً 
لقْفها  أنّ لا شيء يحدّ من  بما  اني،  برَّ تعيين  أيّ  ما؛ من دون 
)إدراكها( بالنظر إلى شيء آخر؛ ومن دون أيّ تعيين جوّاني، 

ا سيّانية إزاء كثير)ها(. بما أنَّ
وفرانكل،  زرملّلو  عبر  تدعيمها  تمّ  التي  الصياغة  في   )2
ممكنة  قيمة  أو  ف  مُعرَّ غير  ابتدائي  آخر  حدّ  أيّ  ثمّة  ليس 
للمتغيّات سوى المجموعات. وعليه، فإنّ كل عنصر من 
أنّ كل  يُقّق فكرة  الذي  نفسه مجموعة، الأمر  مجموعة هو 
كثير هو كثير لكثرات، من دون الإحالة إلى أيّ نوع كان من 

الوحدات.
مجموعات  بوجود  فقط  ليس  تمامًا،  كانتور  أقرّ  لقد   )3
تلك  من  متناهٍ  لا  عددٍ  بوجود  أيضًا  بل  لامتناهية، 
المجموعات. وهذا اللاتناهي نفسه مفتوح بإطلاق، ومختوم 
متماكسًا )لاـ  ـ  الذي يجعله لا  الواقعيّ،  أي  المحال،  بنقطة 
متّسقًا(: أي معرفة أنّ ليس ثمّة مجموعة لكل المجموعات. 

وهذا في الواقع تحقيق لـ "لا ـ كونية" لوكريس.



74  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
التي  المجموعة  أو  اللاشيء  مجموعة  الواقع  في  ثمّة   )4
لاتحتوي على أيّ كثير كعنصر فيها. إنّا المجموعة الفارغة 
كثير  كل  نسج  يتمّ  منها  والتي  علامة،  محضُ  هي  التي 
والكلمة،  الكينونة  بين  التكافؤ  يتحقق  وبذلك  للكثرات. 
حالما نتخلّص من القوّة المعيارية للواحد. لنتأمل هنا أيضًا 
)الأغنية  التالية  الأغنية  لوكريس في  القدرةَ الاستباقيّة عند 

الأولى، البيت 901(:
الذرّات  بالنسبة إلى  الموضع كافٍ  تغييًرا صغيًرا في  »إنَّ 
ما  ذلك  يشبه  خشبيًا.  أو  بركانيًا  جسمً  يخلقَ  أن  أجل  من 
ونميّز  الأحرف.  قليلً  نحرّك  حين  الكلمات  مع  يحصل 

بوضوح بين الكلمتين«.
الكلمة هذه ـ من أجل استعادة تعبير لاكان ـ  في مثال 
ـ  بلا  التفكير  ينطوي  الفراغ،  علامة  عبر  هنا  إليه  الُمشار 
واحد، أو بلا الميتافيزيقا، في ما يترك نفسَه ينكشف رياضيًا 

بوصفه الشكل الغابر للكينونة.
بيانها )عرضها(،  نواة  المجموعات من حيث  نظرية  إنّ   )5
الكلمة  بها.  الخاصة  المسلَّمات  جسم  غير  شيئًا  ليست 
هذه  تعريف  حتى  ولا  النظرية،  في  تظهر  لا  "مجموعة" 
الكثير  تفكير  جوهر  أنّ  يتأكد  المنطلق  هذا  من  الكلمة. 
المحض لا يتطلّب أيّ مبدإ ديالكتيكي، وفي هذا السياق فإنّ 
حرية التفكير التي تتوافق مع الكينونة إنّما تكمن في القرار 

الأكسيوميّ، وليس في حدْس مبدأ ما.
إن ما تمَّ بيانه لاحقًا، من أنّ العرْض )البيان( الكانتوري 
قد كان نظريّةً مخصوصةً لا موضعًا للمعقول الرياضي، أي 
"الجنةّ" الشهيرة التي تكلَّم عنها هيلبرت، يسمح لنا بالقول 
منذ  تصّر  الكينونة  إنّ:  حصل  ما  استرجاع  سبيل  على 
المحْضة  الجاهزيات  ضمن  الاندراج  على  اليونانية  بدايتها 
يطرحُ  الفلسفة،  بداية  منذ  أيضًا،  الفكر  وأنَّ  للرياضيات، 
نفسَه )ينفكّ( من القوّة المعيارية للواحد. إنَّ القطع اللافت 
الذي أحدثته الرياضيات داخل الفلسفة، من أفلاطون إلى 
بوصفه  اللثام،  عنه  يُماط  أن  يجب  وفيتغنشتاين،  هوسرل 
شرطًا فريدًا: أيّ ذلك الذي يضع الفلسفة على محكّ طريق 
آخر غيَر طريق إخضاع الكينونة لسطوة الواحد. فالفلسفة 
لمسعى  مسرحٌ  الرياضّي،  شرطها  وفقَ  هي،  الدوام  على 

تحت  الحقيقة  مقولة  تضع  أنّا  صحيح  مُنقسم.  أو  متباين 
الصحيح  ولكنّ  للواحد،  والميتافيزيقيّة  دة  الموحِّ السطوة 
ض هذه السطوة )القدرة( بدورها للانشقاق  أيضًا، أنّا تُعرٍّ
الانطراحيّ للرياضيات. فكل فلسفة مُتفرّدة ليست هي إذًا 
تفعيلً للمصير الميتافيزيقيّ بقدْر ما هي محاولةٌ للتخلّص من 

هذا المصير بما يتوافق مع شرط الرياضيات. 
وبالتالي، فإنّ مقولة الحقيقة الفلسفيّة قد تنتَّجَتْ بالتزامن 
مع معياريّة تمّ توارثها من البادرة الأفلاطونية، ومن إدراك 
صحيح  وهذا  المعيار.  هذا  ألغى  الذي  الرياضّي  للشرط 
داخل  الُمختلط  أو  التعدديّ  م  فالتقدُّ نفسه:  أفلاطون  عند 
باعتبارها  العليا،  للأماثيل  "فيلاب"،  أو  "السفسطائي" 
أنَّ  على  يُبرهن  إنّما  بارمنيد،  محاورة  في  الواحد  لثيْمة  مأزقًا 
الاختيار بين التعريف والمسلّمة، وبين المبدأ والقرار، وبين 

التوحيد والانتشار، يظلَّ بلا حسم.
أكثر  نحو  على  تكلمنا  ما  )إذا  الفلسفة  مُهمّت  هي  ما 
عمومية( إذا ما كانت الأنطولوجيا أو ما هو قابل لأن يُقال 

عن الكينونة بما هي، في عرْض الرياضيات؟
أمنيتها  مقابل  )في  شك  بلا  هي  للفلسفة  الأولى  المهمّة 
ا تفكّر  الكامنة( أن تتواضع أمام الرياضيات، وأن تقرّ لها بأنَّ

بالفعل الكينونةَ المحضة، أي الكينونة بما هي كينونة.
في  الفلسفة  لأنَّ  الكامنة،  أمنيتها  مقابل  في  أقول 
صيرورتها الفعليّة، وقد تخلّت حول هذه النقطة عن الإلزام 
الرياضيات  بأنّ  الزّعم  سوى  أمامها  يكن  لم  السفسطائي، 
لوجودها  شك  أدنى  بلا  ا  ضروريًّ امتحانها  كان  التي 
الخاص، لم تصل إلى مقام الفكر الحقيقيّ. فالفلسفة مسؤولة 
من جهة عن اختزال الرياضيات إلى مجرّد حساب أو تقنيّة، 
السائد، إضافة  الرأي  يُقرّ بها  التي  أي إلى الصورة المشوّهة 
إلى التواطؤ الأرستقراطي للرياضيّين الذين يقبلون بإرادتهم 

بما يقوله العوام عن علمهم، عن جهل.
يعود إلى الفلسفة إذًا - رغم مسعاها الدائم إلى ذلك قبل 

هجره، التأكيد مجددًا على أنَّ الرياضيات هي فكر.

ترجمة د.محمـد مطـــر

العربي للأبحاث  المركز  الصادر عن  العربي  والفكر  كتابه: هايدغر  tnemennosiarra  في  ترجمة مشير عون لمصطلح  راجع   )1(  
ودراسة السياسات.

ترجمة فصل من كتاب:
BADIOU Alain: Court Traité D'Ontologie Transistoire, Seuil, 1998.



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 75

أننا نستطيع، على نطاق عالمي، تحليل الهيئة  اليوم  فلنقرّ 
الفلسفية عبر اقتراح العبارات ]المنطوقات[ الثلاث الآتية: 

يمكن  الذي  الأخير  الكوني  الفيلسوف  هو  هايدغر   )1
التعرّف عليه. 

كنموذج  العلمية  العقلانية  صورة  على  الحفاظ  تمّ  لقد   )2
الأميركية  سيّما  السائدة،  الفكر  ]برامج[  أجاهيز  بواسطة 
منها، التي تابعت الطفرات في الرياضيات والمنطق وأعمال 

حلقة ڤيينا. 
3( إن فقها للذات، ما بعد ديكارتي، هو في طريقه للانتشار. 
)سياسية  فلسفية  غير  ممارسات  إلى  يُعزى  أن  يمكن  أصله 
أو متعلقة بالأمراض العقلية (، كما أن نظام تأويله المطبوع 
مع  يتشابك  )ولاكان(  وفرويد  )ولينين(  ماركس  بأسماء 

سيرورات عيادية ونضالية تتجاوز الخطاب القابل للنقل. 
ما هو المشترك بين هذه المنطوقات الثلاثة؟ إن كان منها 
يؤكد على طريقته انغلاق حقبة كاملة من الفكر ورهاناته. 
الحقبة  الميتافيزيقا،  تفكيك  مجال  ضمن  هايدغر،  فّكر  لقد 
معاودة  واقترح  تدشيني  نسيان  بواسطة  محكومة  بوصفها 
إغريقية. التيار التحليلي الأنغلوساكسوني أسقط من الاعتبار 
معظم قضايا الفلسفة الكلاسيكية بوصفها خالية من المعنى 
ماركس  أعلن  كذلك  اللغة.  للعبة  حرة  بممارسة  مقيّدة  أو 
نهاية الفلسفة وتحققها في الممارسة. أما لاكان فقد تحدث عن 
ما  إن  الاعتباري.  التشميل  بالخيالّي  واسمً  المضادة  الفلسفة 
يكون من تباين، بين هذه العبارات الثلاث، هو أمر ظاهر 
وحتى  هو،  حيث  من  للعلم،  النموذجي  الموقف  للعيان. 
ما  وهو  الأنغلوساكسوني،  الفكر  ينظم  الأناركي،  نفيه  في 
والعدمي  الأقصى  الأثر  بوصفه  إليه  أشار  قد  هايدغر  كان 
للجهزوت الميتافيزيقي، في حين حافظ فرويد وماركس على 
مثله العليا، وقام لاكان نفسه بإعادة بناء الأسس الممكنة فيه 
فكرة  تمَّ طرح  المنطق والطوبولوجيا.  بواسطة  للرويضات 
طريقة  على  لينين  أو  ماركس  قِبَل  من  الخلاص  أو  التحرّر 

1
الثورة الاجتماعية. هذه الفكرة كانت محط تشاؤم ريبي من 
قبل فرويد ولاكان، وقد تصورها هايدغر كاستباق رجعي 
من  باحتوائها  الأميركيون  قام  حين  في  الآلهة«،  »عودة  لـ 
التمثيلية.  الديمقراطية  بإجراءات  المحيط  الإجماع  خلال 
تأملي  أن أي نسق  قناعة مفادها  توافق عام على  بالتالي  ثمّة 
التي يمكن فيها  لم يعد قابلً للتصور وأنه قد خلت الحقبة 
لقضية عائدة إلى فقه معقود على الوجود/اللاوجود/الفكر 
) هذا اذا جاز لنا القول أن عقدة كهذه كانت أصل ما يسمى 
بـ»الفلسفة« منذ برمنيدس ( أن تتخذ شكل خطاب مكتمل. 
إن زمن الفكر بات مفتوحًا على نظام جديد من الفهم. ليس 
الذي  الانفتاح،  هذا  كان  إذا  ما  معرفة  على  توافق  من  ثمة 
تختم ماهيته العصر الميتافيزيقي، يفصح عن نفسه كثورة أو 

كمعاودة أو كنقد. 
له  إقتفائي  طريق  عن  يتشكل  السياق  هذا  في  إسهامي 
الذي أحاوله يمرّ في  الفكر  على نحو مائل، ذلك أن مسار 
المواضع  من  بموضع  منها  واحدة  كل  تلتصق  نقاط  ثلاث 

الثلاثة التي تشير إليها العبارات أعلاه. 
مع هايدغر نؤكد أن الفلسفة، من حيث هي، لا يمكن 

إعادة تأهيلها إلّ انطلاقًا من السؤال الأنطولوجي. 
الرياضية  الثورة  بكون  نتمسك  التحليلية،  الفلسفة  مع 
ـ المنطقية لـ فريغه ـ كانتور ترسي توجيهات جديدة للفكر. 
نتفق أخيًرا على أن أي جهاز مفهومي لا يكون مناسبا 
لفقه  العملية  ـ  النظرية  التوجيهات  مع  منسجما  يكن  لم  إذا 
لسيرورات  مباطناً  نفسه  هو  يكون  الذي  الحديث  الذات 

عملية )عيادية أو سياسية(. 
يفضي  لن  حيث  متشابكة  مراحل  إلى  المسار  هذا  يحيل 
أحادي  اختيار  إلى  إلّ  لي،  بالنسبة  الاعتباطي  توحيدها، 
لواحد من التوجيهات الثلاثة. نحن نعيش في حقبة معقدة 
الإتصالات  من  نسيجها،  يتيح  لا  بحيث  مشوشة  وحتى 
واحد.  مصطلح  تحت  مستغرقة  تكون  أن  والإنقطاعات، 

مقدمة »الوجود والحدث« و»التأملات الخمسة الأولى«
L'être et l'événement

آلان باديو

ترجمة:



76  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
"ما"(.  نقد  أو  "ما"،  "ما" )أو معاودة  اليوم ثورة  ليس ثمة 
لذلك أودّ أن أتطوّع لتلخيص الكثير الزمني الملتوي الذي 

ينتظم موقعنا: 
حقبتي  بعد  العلم  من  ثالثة  لحقبة  معاصرون  نحن 
الحقبة  تفتتح  بقطيعة  تسميته  يمكن  ما  وغاليلو.  الإغريق 
ابتكار  ـ  للإغريق(  بالنسبة  هو  )كما  ابتكارًا  ليست  الثالثة 
الرياضيات البرهانية ـ وليست قطعًا ـ أي رَيْضَنةَ الخطاب 
الفيزيائي. إنها مراجعة تتضح فيها طبيعة الدعامة الرياضية 

للعقلانية وسمة الفكر الذي يرسيها. 
نحن معاصرون أيضًا لحقبة ثانية من فقه الذات ـ التي 
تمتد  الذي  ـ  والتفكرية  والمتمركزة  المؤسسة  الذات  تعد  لم 
ثيمته من ديكارت إلى هيغل ولا تزال مقروءة عند ماركس 
هي  المعاصرة  الذات  وسارتر(.  هوسرل  )وعند  وفرويد 
ذات فارغة ومنصدعة وغير جوهرية وغير تفكرية. علاوة 
على ذلك، لا يمكن إلّ افتراضها تبعًا لسيرورات مخصوصة 

تكون شروطها صارمة. 
بعد  الحقيقة  بفقه  يتعلّق  لبدْء  معاصرون  نحن  أخيًرا 
ندرك  نحن  المعرفة.  من  العضوي  تنتّجها  علاقة  انحلال 
قد   la véridicité بالصدقية  أسمّيه  ما  أن  رجعي  بمفعول 
سادت دون منازع وأن كلمة الحقيقة، مهما بدا ذلك غريبًا، 
ثيمة  إن  أخرى(.  أماكن  )وفي  أوروبا  في  جديدة  كلمة  هي 
المعرفة(،  من  طرحها  من  )أول  هايدغر  عبر  تأتي  الحقيقة 
التاسع عشر مع  القرن  )الذين قطعوا في نهاية  والرياضيين 
الموضوع ومع المطابقة(، وعبر النظريات الحديثة في الذات 

)التي نزعت عن الحقيقة تلفظها الذاتي (.

منها  انطلاقًا  والتي  لمشروعي،  الأوليّة  الأطروحة 
بكل  الخاص  المعنى  ونستخرج  المراحل  تشابك  نتملّك 
هو  حيث  من  الوجود،  علم  إن  الآتية:  هي  منها،  واحدة 
وجود، قد وُجد منذ الإغريق كما هو الحال بالنسبة لوضع 
الرياضيات ومعناها. بَيْدَ أننا لم نمتلك الوسائل لمعرفة ذلك 
إلّ اليوم. لازم هذا أنّ الفلسفة لا تدور مدار الأنطولوجيا 
التي توجد بوصفها فرعًا دقيقًا ومنفصلً ـ بل تدور بين  ـ 
وتاريخها  الذات  في  الحديثة  والنظريات  الأنطولوجيا  هذه 
كل  للفلسفة  والمعاصرة  المعقدة  الشروط  تضم  الخاص. 
الفكر  تاريخ  الذكر:  الآنفة  الثلاثة  منطوقاتي  إليه  تحيل  ما 
النفسي،  والتحليل  كانتور،  بعد  ما  ورياضيات  "الغربي"، 
والفن المعاصر والسياسة. لا تتطابق الفلسفة مع أي واحد 
من شروطها ولا تقوم بتفصيل كل شرط برمّته. إنها تقترح 
فقط إطارًا مفهوميًا ينعكس فيه التماكن المعاصر لعناصرها. 
تخسر  ويجعلها  التأسيسي  طموحها  من  يجرّدها  ذلك  ولأن 
نفسها،  الأنطولوجيا  تعيّ  أن  إلّ  تستطيع  لا  فإنها  نفسها، 
بين  من  شرطًا  بوصفها  المحضة،  الرياضيات  شكل  تحت 
شروطها المخصوصة ووضعية سياقية فريدة. هذا في النهاية 

ما يقدم الفلسفة ويوجهها إلى العناية بالحقائق. 
المقولات التي يطرحها هذا الكتاب، من الكثير المحض 
العام للفكر من حيث يمكنه أن  النظام  الذات، تشكّل  إلى 
يُمارس على كامل امتداد المرجعية المعاصرة. إنها متاحة من 
والسياسة،  التحليل  العلم، وكذلك  إجراءات  أجل خدمة 

وإنها لتسعى إلى نظم رؤية مجرّدة لمقتضيات العصر. 

المنطوق )الفلسفي( بأن الرياضيات هي الأنطولوجيا ـ 
علم الوجود من حيث هو وجود ـ هو خط الضوء الذي ينير 
المشهد التأملي الذي كنت قد حدّدته، في كتابي نظرية الذات، 
لقد  كان.  تذويت  ثمّة  أنه  مفاده  وبسيط  محض  بافتراض 
شغلني التساوق بين هذه الأطروحة وبين أنطولوجيا ممكنة 
ـ، المطلق  وضعفها  ـ  القديمة«  »الماركسية  قوة  لأن   وذلك 
مثل  تساوق  على  مصادرتها  في  كانت  الجدلية،  المادية  وقوة 
في  يعني  ما  الجدل  قوانين  عموميةِ  هيئة  في  وذلك  هذا، 
هذا  التاريخ.  وجدل  الطبيعة  جدل  بين  التشاكل  النهاية 
التشاكل )الهيغلي( كان جهيضًا. إن من لايزال يقاتل اليوم 
جزيئيات  على  الذرية  الفيزياء  في  للعثور  بريغوجين  مع 

2
قَطّ  فعليًا  تحدث  لم  معركة  من  ناج  سوى  يكون  لن  جدلية 
الستالينية.  للدولة  ما  حد  إلى  الوحشية  الأوامر  ظلّ  في  إلّ 
السيرورة أن  بَيْدَ  بذلك.  علاقة  أي  وجدلها  للطبيعة   ليس 
الملفوظ ـ ـ  به  التلفظ   ـ ذاتًا ـ تكون متساوقة مع ما يمكن 
إليها  أشرت  كنت  جديّة  صعوبة  ثمّة  هنا  الوجود.  عن 
عام  لاكان  على  ميلر  آلان  ـ  جاك  طرحه  الذي  السؤال  في 
معلمنا  أجابه  بك؟  الخاصة  الأنطولوجيا  هي  ما   :1964
الحاذق بتلميح، موفق ولكن مقتضب، إلى اللاوجود. لقد 
بالرياضيات،  الوقت  الذي تعاظم هوسه مع  أشار لاكان، 
إلى أن المنطق كان هو »علم الواقعيّ«. مع ذلك بقي الواقعيّ 

مقولة للذات. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 77
كان  ـ  المنطق  مآزق  في  سنوات  لعدة  تخبّطتُ  لقد 
وغودل  سكولم  ـ  لوڤنهايم  بنظريات  محتشدًا  التفسير 
 Théorie( الذات إطار نظرية  أن أتجاوز  ـ دون  وتارسكي 
قد وقعت،  التقنية. وكنت  الدقة  إلّ من حيث   )du sujet

تقول  منطقية  أطروحة  تأثير  تحت  أحتسب،  لا  حيث  من 
هي  الرياضية  ـ  المنطقية  ]القضايا[  المنطوقات  ضرورة  بأن 
أثر  استئصال كل  تنتج عن  ضرورة صورية من حيث هي 
تمثله  عما  للتساؤل  يدعو  ما  ثمّة  ليس  وأنه  المعنى،  آثار  من 
في  محرجًا  كنت  الخاص.  إتساقها  خارج  المنطوقات  هذه 
المنطقي  للخطاب  مرجعًا  هناك  أن  افترضنا  إذا  أننا  اعتبار 
التفكير  التهرّب من  الرياضي، فإنه لن يكون في الإمكان  ـ 
فيه إما بوصفه »موضوعًا« نتحصّل عليه من خلال التجريد 
)الأمبيرية(، وإما بوصفه فكرة فوق حسية )الأفلاطونية(، 
التمييز  بها  محاصًرا  نفسه  يجد  التي  المعضلة  هي  وهذه 
»الصورية«  العلوم  بين  المعروف  الكوني  الأنغلوساكسوني 
والعلوم »الأمبيرية«. لاشيء من هذا كان منسجمً مع الفقه 
اللاكاني، والذي تبعًا له بوضوح، يكون الواقعيّ هو مأزق 

الصورنة. لقد ضلّلت السبيل. 
صادف أخيًرا، وبفضل بحوث بيبلوغرافية وتقنية حول 
ثنائية المنفصل والمتصل، أني فكرت بضرورة تغيير الأرضية 

وصياغة أطروحة جذرية تتعلق بالرياضيات. لقد بدا لي أن 
ما يشكل ماهية »مسألة المتصل« الشهيرة هو أننا نقف من 
يصبح  حيث  الرياضي  للفكر  الجوهرية  العقبة  على  خلالها 
في  آخذًا  الميدان.  هذا  يؤسس  الذي  عينه  المستحيل  مقولً 
المتعلّقة  المتأخرة  للبحوث  الظاهرة  المفارقات  الاعتبار 
لن  أنه  إلى  خلصت  أجزائه،  ومجموعة  ما  كثير  بين  بالصلة 
الكثير،  بأن  ابتداءً  قبلنا  إذا  إلّ  معقولة  أشكال  ثمة  تكون 
بالنسبة للرياضيات، ليس مفهومًا )صوريًا( مبنيًا وشفافًا، 
بل هو الواقعيّ الذي تبسط النظرية فجوته الداخلية ومأزقه. 
الرياضيات  أن  طرح  بضرورة  يقين  على  غدوت  لقد 
تكتب ما يكون قابلً للتلفّظ به من الوجود نفسه في حقل 
نظرية محضة للكثير. لقد بدا لي أن تاريخ الفكر العقلاني برمتّه 
يتجلى حالما نفترض أن الرياضيات، وبعيدًا عن كونها لعبة 
من دون موضوع، إنما تستمدّ الصرامة الاستثنائية لقانونها 
الأنطولوجي.  بالخطاب  به من اضطلاع  ملزمة  ما هي  من 
إنه، ومن خلال قلب السؤال الكانطي، لم يعد الأمر يتعلّق 
بجواب  ولا  ممكنة؟«  المحضة  الرياضيات  تكون  »كيف  بـ 
أن ذلك يكون بفضل الذات المتعالية، بل بالأحرى: كيف 
علم  هي  المحضة  الرياضيات  أن  بما  ممكنة  الذات  تكون 

الوجود؟ 

من  »صوريًا«  المسمّى  للفكر  المنتج  الإتساق  يأتي  لا 
أو  أو معرفة  بالضبط شكلً  ليس  إنه  فقط.  المنطقي  هيكله 
منهجًا. إنه علم فريد singulière. وهذا ما يرفوه بالوجود 
)الفراغ(. نقطة تنفصل فيها الرياضيات عن المنطق المحض، 
المتعاقبة،  ومآزقها  الرياضيات  تاريخية  معها  تبرز  نقطة 
وإعاداتِ هيكلتها المذهلة، ووحدتها المعترف بها دومًا. من 
هذه الزاوية، وبالنسبة للفيلسوف، القطيعة الحاسمة، حيث 
تُعلن الرياضيات عفوًا عن ماهيتها، هي إبداع كانتور. فقط 
الرياضية«  و»البنى  »الموضوعات«  أن  أخيًرا  يتضح  هنا 
للوصف  قابلة  برمتها  تكون  تنوع،  من  عليه  كانت  ومهما   ,
انطلاقًا  صارم،  تنظيمي  نحو  على  مبتناة،  محضة  ككثرات 
من المجموعة الفارغة فقط. إن مسألة الطبيعة الحقّة للصلة 
بين الرياضيات والوجود تنحصر كليًّا ـ بالنسبة لحقبتنا ـ في 

القرار الأكسيومي الذي يسمح بقيام نظرية المجموعات.  
أثبت  أن  منذ  أزمة  في  نفسه  هو  كان  الأكسيومي  البناء 
كوهن أن نسق زرملّو ـ فرانكل لا يمكنه أن يحدّد نوع كثرة 

3
المتصل. بيْد أن هذا لم يؤد إلّ إلى تعزيز قناعتي بأن هنا ثمّة 
لعبة حاسمة، وإن كانت غير ملحوظة على الإطلاق، تتعلق 
بقدرة اللغة بلحاظ ما يمكن نطقه رياضيًّا عن الوجود من 
حيث هو وجود. لقد وجدت أنه من المثير للسخرية أنني، 
في كتاب نظرية الذات، لم أستخدم التجانس »المجموعاتي« 
نموذج  مجرد  بوصفه  إلّ  الرياضية  للغة   ensembliste

لمقولات المادية. ورأيت، علاوة على ذلك، أن نتائج القول 
بأن الرياضيات هي الأنطولوجيا مرضية للغاية. 

خلف  الجليل  السعي  من  القول  هذا  يعفينا  أولً، 
مباشرة  مكفولة  يقينيتها  تكون  التي  الرياضيات  »أساس« 

من الوجود نفسه الذي تنطق به.
والمتعلّقة  تمامًا،  القديمة  المشكلة،  من  نتخلّص  ثانيًا، 
مثالية  الرياضية. هل هي موضوعات  الموضوعات  بطبيعة 
التجريد  بواسطة  منتزعة  موضوعات  أم  )الأفلاطونية(؟ 
من الجوهر الحسي )أرسطو(؟ أم أفكار فطرية )ديكارت(؟ 



78  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
في  أم  )كانط(؟  المحض  الحدس  في  مُنشأة  موضوعات  أم 
الحدس العملياتي المتناهي )بروير(؟ أم مواضعات للكتابة 
ضمن  ]انتقالية[  متعدية  بناءات  أم  الصورية(؟  )]النزعة[ 
)]النزعة[  الحاصل  تحصيل  قضايا  أي  المحض،  المنطق 
أنه ليس  إذا استقام ما أطرحه، فإن الحقيقة هي  المنطقية(؟ 
الدقيق،  بالمعنى  فالرياضيات،  رياضية«.  ثمّة »موضوعات 
لا تبدي ]تُضر، تعرض[ شيئًا دون أن يعني ذلك أنها لعبة 
ذاته، أي  الإبداء  باستثناء  إبدائها  لشيء،  فارغة، لأن عدم 
»الكثير« )le Multiple(، وامتناعها الدائم عن اتخاذ شكل 
"الموضوع"، هو بلا شكّ شرطٌ لكل خطابٍ يتناول الوجود  

بما هو وجود. 
يُسمى  ما  على  الرياضيات  "تطبيق"  بـ  يتعلّق  فيما  ثالثًا، 
بالعلوم الطبيعية الذي يثار التساؤل بشكل دوري عما يتيح 
له هذا النجاح ـ بالنسبة لـ ديكارت ونيوتن كان ذلك يتطلّب 
وجود الله، وبالنسبة إلى كانط، الذات المتعالية. لم تطرح بعد 
بقيت رؤيته  الذي  باشلار  إلّ مع  المسألة بجدية  ذلك هذه 
عن  المدافعين  الأميركيين  المفكرين  بعض  وعند  قوامية، 
تراتبية اللغات ـ نرى بوضوح ما يضيفه أن تكون الرياضيات 
الفيزياء  اما  وجوده.  حيث  من  موجود  بكل  العلم  هي 
بالأحرى  أو  أكثر  ما هو  إلى  إنها تحتاح  الإحضار.  فمجالها 
إلى شيء آخر. بَيْدَ أن توافقها مع الرياضيات هو أمر مبدئي. 
هناك  أن  عن  تمامًا  يغفلوا  لم  الفلاسفة  أن  الطبيعي  من 
رابطًا بين وجود الرياضيات ومسألة الوجود. تمتدّ الوظيفة 
النموذجية للرياضيات من أفلاطون )وربما من بارمنيدس 
قبله( إلى كانط، الذي بلغ  استخدامها أوجه معه ـ إلى الحدّ 
الذي رأى معه في نشوئها، المرتبط بـ»طاليس«، حدثًا مُلّصًا 
أنّه  غير  ـ  سبينوزا(  رأي  كان  أيضًا  )هذا  جمعاء  للبشرية 
استنفد نطاقها، عبر »الثورة الكوبرنيكية«، لأن إغلاق كلّ 
إمكانية للتحصّل على "الوجود في ذاته" هو ما أسّس كونية 
الرياضيات )كونية إنسانية، إنسانية جدًا(. ومنذ ذلك الحين، 
وباستثناء هوسرل ـ الذي يمكن اعتباره آخر الكلاسيكيين 
الكبار المتأخرين ـ لم تعد الفلسفة الحديثة )ونقصد بها ما بعد 
الكانطية( مسكونة إلّ بالنموذج التاريخي. وباستثناء بعض 
مثل  إقصاؤها،  ثم  بها  الاعتراف  تمّ  التي  القليلة  الحالات 
لصالح  الرياضيات  عن  الفلسفة  تخلّت  ولوتمان،  كافاييس 
السفسطة الأنغلوساكسونية. هذا ما ينبغي أن نذكر أنه كان 

في فرنسا حتى جاء لاكان.

أنفسهم  هم  أنهم  اعتقدوا  الذين  الفلاسفة،  أن  ذلك 
مَن أسّسوا الحقل الذي فيه يكتسب سؤال الوجود معناه، 
لليقين،  نموذجًا  أفلاطون،  منذ  الرياضيات،  اعتبروا  قد 
الخاص  الوضع  بشأن  توجّسوا لاحقًا  ثم  للهوية،  مثالً  أو 
تلك  عن  أو  اليقين  هذا  عن  تعبّ  التي  لـ»الموضوعات« 
المثاليات. من هنا، نشأت علاقة دائمة ومشوّهة بين الفلسفة 
للثانية،  تقييمها  في  الأولى  تأرجحت  حيث  والرياضيات، 
بسبب  شأنها  من  والحط  سامٍ،  عقلي  كنموذج  تمجيدها  بين 
تُعطى  أن  يمكن  كان  التي  القيمة  ما  »موضوعاتها«.  تفاهة 
على  الرياضية  »الموضوعية«  مقولاتا  ـ  والأشكال  للأعداد 
مدى ثلاثة وعشرين قرنًا ـ إذا ما قورنت بالطبيعة، أو الخير، 
أو الله، أو الإنسان؟ ومع ذلك، فإن »طريقة التفكير« التي 
أغشت فيها تلك الموضوعات الهزيلة ببريق اليقين البرهاني، 
أقل هشاشة  يقيٍن  الطريق نحو  تفتح  قد  بأنها  كانت توحي 

فيما يخصّ الكائنات التأملية المجيدة الأخرى. 
قاله  ما  الأحوال، على  أفضل  الوقوف، في  استطعنا  إذا 
أرسطو، فإن أفلاطون كان قد تخيّل معمارًا رياضيًا للوجود، 
نقرؤه  ما  أعاد، وهذا  لقد  المثالية.  ووظيفة مفارقة للأعداد 
المضلعات  انطلاقًا من  الكون  تركيب  في محاورة طيماوس، 
بوصفه  الوجود  يربط  الذي  المشروع  هذا  أنّ  بَيْدَ  المنتظمة. 
إلّ أن  العالم( بهيئة رياضية معطاة، لا يمكنه  كًّل )استيهام 
ينتج صورًا زائلة، وهو الأمر الذي لم تسلم منه حتى الفيزياء 

الديكارتية. 
هو  الوجود  أن  عنها  أدافع  التي  الأطروحة  تبيّ  لا 
إنها  رياضية.  موضوعيات  من  مركب  أنه  أي  رياضي، 
أن  تثبت  إنها  بل عن الخطاب.  العالم،  أطروحة عن  ليست 
يمكن  بما  تنطق  التاريخي،  مسارها  طول  على  الرياضيات، 
عن  وبعيدًا  إنه،  وجود.  هو  حيث  من  الوجود  عن  قوله 
هو(  ما  هو  )الوجود  الحاصل  تحصيل  قضايا  إلى  اختزالها 
ما(،  حضور  من  دومًا  المؤجل  )الاقتراب  الألغاز  إلى  أو 
فإن الأنطولوجيا هي علم ثري، ومركب، ومتعذر الإتمام، 
وخاضع لقيد صارم من الإخلاص )الإخلاص الاستنباطي 
في هذه الحالة(. هكذا يتبيّ أن مجرد محاولة تنظيم خطاب عمّ 
يتنصّل من كل إبداء ]إحضار[ présentation هو مواجهة 

لمهمة لانهائية وصارمة.  
الفلاسفة هم من  إلّ من كون  الفلسفية  المرارة  تنبع  لا 
صاغوا سؤال الوجود، لكنهم لم يكونوا هم من أجابوا عنه، 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 79
دائمً  لنا  سيمكن  وما  نعرفه،  ما  كل  إن  الرياضيون.  وإنما 
معرفته عن الوجود من حيث هو وجود، إنما يتأتى بتوسّط 
نظرية الكثرة المحضة وذلك عبر السياق التاريخي للخطاب 

الرياضي.  
قال راسل ـ دون أن يصدق بطبيعة الحال ما لم يصدقه 
ـ  بالتأكيد  منهم  لم يكن راسل واحدًا  الذين  إلّ الجهلة  قط 
فيه  نعرف  لا  الذي  الوحيد  الخطاب  هي  الرياضيات  أن 
الرياضيات  عما نتحدث ولا إن كان ما يقال فيه صحيحًا. 

بالأحرى هي الخطاب الوحيد الذي »يعلم« على نحو مطلق 
الرغم من  الوجود، من حيث هو، على  ؛  يتحدث عنه  عمّ 
داخل  من  متفكّرة  تكون  أن  إلى  تحتاج  لا  المعرفة  هذه  أن 
شيئًا  يغدق  ولا  موضوعًا  ليس  الوجود  لأن  الرياضيات، 
الوحيد ]الخطاب[  هي  أيضًا  الرياضيات  القبيل.  هذا   من 

ومعيارًا  كاملً  ضمانًا  يقدم  الذي  ـ  معروف  أمر  وهذا  ـ 
لحقيقة ما يقال إلى الحد الذي تكون معه هذه الحقيقة قابلة 

للنقل على نحو كامل حين نصادفها. 

الرياضيات  بين  التهوّي  أطروحة  تروق  لا 
للرياضيين.  للفلاسفة، ولا  والأنطولوجيا، أعلم ذلك، لا 
عليها  مهيمن  المعاصرة  الفلسفية  الـ"أنطولوجيا"  أن  ذلك 
كليًّا باسم هايدغر الذي، بالنسبة إليه، يشكّل العلم ـ الذي 
لا يُميزه عن الرياضيات ـ النواة الصلبة للميتافيزيقا، بقدر 
انطلاقًا  الذي  الوجود،  لنسيان  ذاته  الفقدان  في  يبطلها  ما 
موضوعاتها.  بتأمين  أفلاطون،  منذ  الميتافيزيقا،  قامت  منه 
هي  الفكر،  وحيادية  الحديثة،  للعدمية  الكبرى  العلامة  إن 
نسيان  يرسخ  الذي  العلم،  في  للتقنية  الشامل  الحضور 
لا  التي  ـ  الرياضيات  بأن  القول  يكفي  لا  لذا،  النسيان. 
لديها  ليس  ـ  عرضًا  إلّ  علمي،  بحسب  هايدغر،  يذكرها 
ممكناً  متجها  أو  الأصلي،  السؤال  على  للتحصل  سبيلً 
تمامًا،  العكس  على  بل،  المتبدد.  الحضور  نحو  للانعطاف 
للاشيء،  والرئيسي  الأكبر  السلطان  ذاته،  العمى  إنها 
تأسيس  أن  أيضًا  دال  لأمر  وإنه  للفكر.  المعرفي  والفوات 
إلى  الرياضيات  تحويل  مع  ترافق  قد  للميتافيزيقا  أفلاطون 
نموذج. هكذا، يمكن الإشارة، بالنسبة لـ هايدغر، إلى أن 
الرياضيات ابتداءً، كانت جزءًا داخليًا من »المنعطف الكبير« 
للفكر الذي تحقق بين بارمنيدس وأفلاطون، والذي أصبح 
في  كان  ما  الخاص،  أصله  نسيان  طائله  وتحت  خلاله،  من 
على  عليه  للسيطرة  وقابلً  مُثبتًا  واحتجاب  انفتاح  وضعية 
هيئة المثال. وعليه، تتناول ثيمة النقاش مع هايدغر مسألتَي 
تبعًا  وبالتالي،  معًا،  آنٍ  في  الرياضيات  وماهية  الأنطولوجيا 
أصله«.  في  »يونانيًا  الفلسفة  موقع  يكون  أن  دلالة  لذلك، 

رُبَّ نقاش يمكن افتتاحه كما يلي:
الانسحاب  فقه  في  حتى  خاضعًا،  هايدغر  يزال  لا   )1
والانكشاف عنده، لما أعتبره، من جهتي، جوهر الميتافيزيقا: 
وانفتاح،  كحضور  ووهب،  كعطاء  الوجود  تصور  أي 

4
تجاوري. لمسار  تقديمً  بوصفها  الأنطولوجيا  وتصور 
بـ"الأنطولوجيا  الأنطولوجيا  من  النوع  هذا  سأسمي 
الشعرية"، الممسوسة بتبدد الحضور وفقدان الأصل. نحن 
رينيه  إلى  بارمنيدس  ـ من  الشعراء  يلعبه  الذي  الدور  نعلم 
شار، مرورًا بـ هولدرلن وتراكْل ـ في تفسير هايدغر، وقد 
اتبعت خطاه، وإن كان ذلك لغايات مختلفة تمامًا، في )نظرية 
الذات( حينما استدعيت في المفصلي من التحليل إسخيلوس 

وسوفوكليس، ومالارميه، وهولدرلن، أو رامبو.
الشعري القرب  جاذبية  فسأعارض  ذلك،  ومع   )2 

ـ التي أكاد أستسلم لها بمجرد تسميتها ـ بالبعد الإطراحي 
الجذري للوجود، لا من التمثيل ]الاستحضار[٫فحسب، 

بل من كل إحضار.
يمكن  لا  وجود،  هو  حيث  من  الوجود،  أن  سأقول 
الاقتراب منه بأي طريقة، بل يمكن فقط رفو فراغه بحدّة 

إتساق استنباطي بلا هالة.
يتسيّد  ولا  والصورة،  الإيقاع  في  الوجود  ينتشر  لا 
الاستعارة. إنه السيادة الفارغة للاستنتاج. يجب أن تستبدل 
مأزق  في  ـ  التاريخ  كما  ـ  العالقة  الشعرية،  الأنطولوجيا 
بالأنطولوجيا  الوجود،   يتوارى  حيث  الحضور  فائض 
ز، من خلال الكتابة، إزاحة الكيفية ومنع  الرياضية التي تُنجِّ
التمثيل. ينبغي على الفلسفة، طالما أن المسألة تتعلق بالوجود 
من حيث هو وجود، ومهما كان الثمن الذاتي، أن تحدد نسابة 
كانتور  ـ عند  ماهيته  الممكن في  والتفكر  ـ  الوجود  خطاب 

وغودل وكوهن، بدلً من هولدرلن أو تراكْل أو تسيلان.
3( لا شك أن الفلسفة نشأت في سياق تاريخي يوناني، 

وأن هذه التاريخية ترتبط بالسؤال عن الوجود.
لكن، ليس في اللغز أو الشذرة الشعرية ما يسمح بفهم 



80  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
بالوجود واللاوجود  تنطق  التي  هذا الأصل. فهذه الجمل 
تحت توتر القصيدة، نجدها أيضًا في الهند، وفارس، والصين. 
إذا كانت الفلسفة ـ التي هي جَهَزوت تحديد الموضع الذي 
تترابط فيه أسئلة الوجود والحدوث ـ قد ولدت في اليونان، 
فذلك لأن الأنطولوجيا كانت قد صاغت هناك، مع أوائل 

الرياضيين البرهانيين، الشكل الضروري لخطابها.
للقراءة  القابل  ـ  الرياضي  ـ  الفلسفي  التشابك  إن 
برهان  استخدام  خلال  من  بارمنيدس  قصيدة  في  حتى 
للفلسفة،  الموقع الأصلي  اليونان  ما يجعل من  ـ هو  الخلُف 
ويحدد، حتى كانط، المجال »الكلاسيكي» لموضوعاتها. في 
تحقق  الرياضيات  بأن  القول  للفلاسفة  يروق  لا  النهاية، 

الأنطولوجيا، لأن هذه الأطروحة تجردهم تمامًا من ما ظلّ 
حتى الآن مركز ثقل قولهم، والملاذ الأخير لهويتهم. اليوم، 
وبذلك  الفلسفة،  إلى  الإطلاق  على  الرياضيات  تحتاج  لا 
تلقاء  من  ـ  يستمر  بات  الوجود  خطاب  أن  القول  يمكن 
نفسه ـ. ثم إنه لمن المميز أن هذا »اليوم« تحدّده ولادة نظرية 
المجموعات، والمنطق المؤسس رياضيًّا، ثم نظرية الأصناف 
الذي  الجهد،  هذا   .)topoi( والتوبوس   )categories(
لتأمين  كاف  نفسه،  الوقت  في  داخلي  ورياضي  تفكري  هو 
وجود الرياضيات ـ وإن كان على نحو أعمى ـ لكي تواصل 

تقدمها من دون الحاجة إلى خارجها. 
5

إذا كان الفلاسفة يأْسون عند إخبارهم بأن الأنطولوجيا 
فإن  منفصل،  تخصص  شكل  الإغريق،  منذ  اتخذت،  قد 
اعرف  الإطلاق.  على  ذلك  حيال  يبتهجوا  لن  الرياضيين 
به هذا  الذي يستقبلون  الساخر  الشك بل وحتى الإزدراء 
ذلك  في  أجد  ولا  بتخصصهم،  المتعلّق  الكشف  من  النوع 
هو  بالذات  الكتاب  هذا  في  إثباته  أروم  ما  لأن  غضاضة 
الإنغلاق  ظلّ  في  تتحقق  أن  الأنطولوجيا  ماهية  من  أنه 
التفكري لهويتها. تتطلب ممارسة الرياضيات سيّما الإبداعية 
حيث  من  الوجود  عن  تصدر  أنها  يعلم  لمن  بالنسبة  منها، 
تمثيلها  أن  ممثّلة. ذلك  المعرفة  أن لا تكون هذه  هو وجود، 
فورًا،  يفسد  إنما  العام،  الموضوع  الوجود مورد  يُورد  الذي 
الموضَعيّة  نزع  ضرورة  أنطولوجي،  تحقق  لكل  بالنسبة 
يسميه  من  يرى،  أن  الطبيعي  من   .désobjectivante

العامة هي  التأملات  أن  العامل«،  بـ»الرياضي  الأميركيون 
بمن  إلّ  يثق  لا  فهو  الجدوى.  وعديمة  متخلّفة  تأملات 
الراهنة.  الرياضية  المسائل  اختراق  على  جانبه  إلى  يعمل 
 بَيْدَ أن هذه الثقة ـ التي هي الذاتية الأنطولوجية الممارِسة ـ

بأي  الأمر  يتعلّق  عندما  المبدأ  حيث  من  منتجة  غير  تكون 
وصف صارم للماهية النوعية لهذه العمليات. رُبّ ثقة تبقى 

موجهة بالكامل إلى الابتكارات المخصوصة. 
أن  التجريبية،  الناحية  من  دائمً،  الرياضي  يشك 
الكلام.  في  الحق  له  ليكون  يكفي  ما  يعرف  لا  الفيلسوف 
لا أحد يمثل هذه العقلية في فرنسا أكثر من جان ديودونيه 
يتمتّع  لما  الذي هو رياضي محطّ إجماع   ،Jean Dieudonné

الدائمة  ولعنايته  للرياضيات،  موسوعي  إتقان  من  به 

]الرياضي[.   البحث  في  جذرية  الأكثر  التحولات  بإبراز 
تاريخ  في  الطويل  الباع  ذو  المؤرخ  أيضًا  هو  ديدونيه  جان 
بفلسفة  المعنية  النقاشات  جميع  في  والمستدعى  الرياضيات 
)الصحيحة  الأطروحة  فإن  ذلك،  ومع  التخصص.  هذا 
أن  هي  يقدمها  يني  لا  التي  الواقعية(  الناحية  من  تمامًا 
الفلاسفة متخلّفون بشكل مريع عن الرياضيات الحيّة، وهو 
ما يُستنتج منه أن ما يمكن للفلاسفة قوله عن الرياضيات 
يبقى غير راهن. سيّما ]قول[ أولئك الذين )مثلي، بالمناسبة( 
ينصبّ اهتمامهم أساسًا على المنطق ونظرية المجموعات. هذه 
إليه »منجزة« ويمكن تدقيقها وتعقيدها  بالنسبة  النظريات 
أثر يفوق  إلى ما لانهاية، دون أن يكون لذلك من أهمية أو 
مجرد التسلية بمسائل الهندسة الابتدائية، أو التفرّغ لحسابات 
يسمّيها(.  للمصفوفات كما  العبثية  المصفوفات )الحسابات 
السيطرة على الجسم  ديودونيه إلى ضرورة  يوجّه  هكذا 
تبقى في  أن مهمة كهذه  والمعاصر، مؤكدًا  الفعال  الرياضي 
المتناول، إذ أن ألبرت لوتمان، وقبل إعدامه على يد النازيين، 
لم ينجح في ذلك فحسب، بل كان قد اخترق بعمق طبيعة 
من  الكثير  معه  بزّ  نحو  على  المتقدمة  الرياضية  البحوث 
بَيْدَ أن المفارقة اللافتة في مديح  الرياضيين المعاصرين.  من 
منه  تصديق  أي  إطلاقًا  نرى  لا  أننا  هي  للوتمان  ديودونيه 
]من  الجهلة  لمقولات  بنقده  مقارنة  لوتمان  مقولات  على 
لمقولات  الشديدة  الراديكالية  إلى  هذا  مردّ  الفلاسفة[. 
لوتمان، الذي يستند إلى أمثلة مأخوذة من أحدث المستجدات 
عابرة  لترسيماتها  رؤية  خدمة  في  إياها  واضعًا  الرياضية 
للأفلاطونية. يرى لوتمان أن الرياضيات تحقق الجدل الهابط 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 81
والصاعد للأفكار ]المثل[، وهو ما يشكل أفق الوجود لكل 
عقلانية ممكنة، وهو لم يتردد، منذ العام 1939، في تقريب 
هذه السيرورة من الجدل الهايدغري بين الوجود والموجود. 
التأملات  هذه  على  للمصادقة  مستعدًا  ديودونيه  يبدو  هل 
»العاديين«  الأبستمولوجيين  تأملات  من  أكثر  العالية، 
عن  يفصح  لا  هو  الزمن؟  من  قرنًا  الركب  عن  المتخلفين 
شيء في هذا الصدد. أسأل إذًا: ما جدوى الإحاطة الشاملة 
بالمعرفة الرياضية بالنسبة للفيلسوف، مع كونها قيمة في ذاتها 
أنفسهم  الرياضيين  نظر  تكن في  لم  إذا  بلغت مشقتها،  مهما 
تقريظ  إن  الفلسفية؟  استنتاجاته  لصلاح  خاصة  ضمانة 
تنصيب  إجراء  هو  المطاف،  نهاية  في  لوتمان،  لـ  ديودونيه 
من  كواحد  به  الاعتراف  يتمّ  حيث  الطابع،  أرستقراطي 
يظلّ،  بالفلسفة  يتعلّق  ما  أن  بَيْدَ  الحقيقيين.  العلماء  رابطة 

وسوف يظلّ دائمً، فائضًا عن هذا الاعتراف. 
يقول الرياضيون لنا: كونوا رياضيين. حتى إذا ما فعلنا 
تشّرفنا بهذا وحده دون أن نكون قد تقدمنا خطوة واحدة 
موقع  ماهية  في[  ]للتأمل  تأييدهم  أو  بقناعتهم  يتعلّق  فيما 
الفكر الرياضي. في الحقيقة، حظي كانط، الذي لا تتجاوز 
حدود  المحض،  العقل  نقد  في  الصريحة،  الرياضية  إحالته 
من  فلسفي،  بتقدير   ،»12  =  5  +  7« الشهيرة:  المعادلة 
حظي  مما  أكبر  الرياضيات(  عمالقة  )أحد  بوانكاريه  طرف 
به لوتمان من ديودونيه وزملائه على الرغم من استناده إلى 
أقصى ما تمَّ بلوغه في زمنه. هكذا نجد، من جانبنا، أننا في 
موقع الاشتباه بأنه كلما كان الرياضيون أكثر تطلّبًا فيما يتعلّق 
بالمعرفة الرياضية، كلما اكتفوا بالقليل ـ بل بالنزر اليسير ـ في 
أنهم،  المعرفة. غير  الفلسفي لجوهر هذه  التحديد  ما يخص 
الرياضيات  كانت  إذا  أنه  ذلك  تام.  حق  على  ما،  بمعنى 
تطور  يعاصر  أن  يرغب  لمن  مناص  فلا  الأنطولوجيا،  هي 
كانت  وإذا  زمانه.  رياضييّ  على  التمرّس  من  الأنطولوجيا 
الفلسفة تقوم على الأنطولوجيا، فإن التوجيه القائل »كونوا 
الجديدة،  الأطروحات  تكون  لن  سليمً.  يكون  رياضيين« 
النظريات  تلك  إلّ  كذلك،  هو  حيث  من  الوجود  بصدد 
نفسه  لها  يكرّس  التي  الجديدة،  والمبرهنات  ]الرياضية[ 
الرياضي العامل، »الأنطولوجي دون أن يعرف« ؛ ذلك أن 
هذا الجهل هو مفتاح حقيقته. وعليه، لكي نخوض نقاشًا 
أن نضطلع  بدَّ  الرياضيات هنا، لا  استخدام  عقلانيًا حول 
بالتداعيات الحاسمة لمبدأ تهوّي الرياضيات والأنطولوجيا، 
وهي أن الفلسفة منفصلة أصلً عن الأنطولوجيا. لا يندرج 

ضمن الخطاب الفلسفي، بأي نحو من الأنحاء، ما يمكن 
لا  وجود،  هو  حيث  من  الوجود  عن  ـ  يقال  وما  ـ  قوله 
يسعى جاهدًا لإيهامنا  الأنطولوجيا غير موجودة، كما  لأن 
بذلك بعض "النقد" المعرفي العقيم، بل لأنها موجودة تمامًا. 
لنا،  هدف  الأنطولوجي  ]الإحضار[  الإبداء  ليس  وعليه، 
ولا ]كتابة[ رسالة في الوجود، لن تكون أبدًا سوى رسالة 
مجلدات  تسعة  في  الهائلة  ]الرسالة[  كتلك  الرياضيات،  في 
من  إرادة،  وإن  التحليل.  إلى  مقدمة  ديودونيه:  جان  لـ 
هي  الأنطولوجي،  ]الإحضار[  للإبداء  فقط،  القبيل  هذا 
الرياضية  للمسائل  ـ  الضيقة  ـ  الثغرة  هذه  بتنكب  يُلزم  ما 
بل  أنطولوجيًا  المرء  يكون  لا  ذلك  دون  من  المتأخرة. 
الأطروحة  ارساء  هو  نرومه  ما  إن  للأنطولوجيا.  مؤرخًا 
تاريخية  هي  الرياضيات  أن  مفادها  التي  الميتاأنطولوجية 
هدف  رُبّ  وجود.  هو  حيث  من  الوجود  بصدد  الخطاب 
الغرض منه إسداء موقع للفلسفة عند تقاطع قابل للتفكير 
الرياضيات،  معها:  يتهويّان  لا  )وممارستين(  خطابين  بين 
الحدث  في  المتدخلة  ]المذاهب[  والفُقُه  الوجود،  علم 
من  الوجود  »ليس  هو  بما  التحديد  وجه  على  يُسمّى  الذي 
الأنطولوجيا  بين  التهوّي  أطروحة  إنّ  وجود«.  هو  حيث 
يعني  وهذا  ميتاأنطولوجية،  أطروحة  هي  والرياضيات 
الإقرار  هنا  ينبغي  أنطولوجية.  أي  رياضية،  استبعاد كونها 
بتراتبية الخطاب. إن الشذرات الرياضية، التي ينصّ إثبات 
فلسفية  بقواعد  محكومة  استعمالها،  على  الأطروحة  هذه 
وليس بقواعد الرياضيات الراهنة. يتعلّق الأمر، بوجه عام، 
بذلك الجزء من الرياضيات الذي يقرّر فيه على نحو تاريخي 
تنهض  محضة  كثرة  إلى  للإرجاع  قابل  »موضوع«  كل  بأن 
 l’imprésentation ]لامحضرية[  لاإبدائية  على  بدورها 
أن  الشذرات  لهذه  يمكن  المجموعات(.  )نظرية  الفراغ 
marquage الأنطولوجي  تُفهم، بالطبع، كنوع من التعليم 
بل  الخطابي،  التراتب  نزع  إلى  كإشارة  أو  للميتاأنطولوجيا، 
سيصار  للوجود.  حدثي  ]وقوع[  حدوث  بوصفها  حتى 
الآن  نعلم  أن  يكفي  لكن  النقاط،  هذه  مناقشة  إلى  لاحقًا 
بأنه لا تناقض بين أن نتمسك بهذه الأجزاء من الرياضيات 
الخاملة تقريبًا ـ كأجاهيز نظرية ـ في سياق تطور الأنطولوجيا 
والتحليل  الجبرية،  الطوبولوجيا  بالأحرى  تسود  حيث  ـ 
الوقت  في  نعتبر  وأن  ـ  إلخ  التفاضلية،  والهندسة  الدالي، 
للأطروحات  وفريدة  ضرورية  دعائم  تبقى  بأنها  نفسه 
أن  أزعم إطلاقًا  الالتباس. لا  فلنبدد هذا  الميتاأنطولوجية. 



82  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
الميادين الرياضية التي أذكرها هي الأكثر »إثارة للاهتمام« أو 
الأكثر دلالة على الهيئة الراهنة للرياضيات. وإنه لمن البديهي 
أن الرياضيات ما فتئت تتابع مجراها ما وراء هذه الميادين. 
ولا أدعي أن لهذه الميادين وضعًا تأسيسيًا بالنسبة للخطاب 
]رياضي[  مؤلَّف  كل  بها  يُستهلّ  كان  ولو  حتى  الرياضي، 
ذكرت،  كما  وإشكاليتي،  بتأسيس،  البدْء  ليس  نسقي. 
ليست تأسيسية لأن في ذلك إقدام على الدخول إلى العمارة 
مع  موقعها.  تحديد  إلى  إلّ  أقصد  لا  حين  في  الأنطولوجية 
ذلك، أؤكد أن هذه الميادين، تاريخيًّا، هي أعراضٌ في تأويلها 
صلاح ]الأطروحة ب[ أن الرياضيات لا تتيقن حقيقتها إلّ 
بقدر ما تنظم ما يمكن أن يُدرج فيها من الوجود من حيث 
هو وجود. وإنه ليسعدني إذا ما وقع لاحقًا تأويل لأعراض 
النقاش  تنظيم  عندئذٍ  الممكن  من  سيكون  لأنه  أخرى، 

الميتاأنطولوجي ضمن إطار معترف به. ولربما يحدث هذا، 
أنه  للفلاسفة  القول  ينبغي  الرياضيين.  بتزكية  ربما،  أقول 
أن  يمكن  اليوم  الأنطولوجي  للسؤال  نهائية  تسوية  من 
المخصوصة.  ]الفكرية[  لعملياتهم  الفعلية  الحرية  تُشتق 
إن  العامل:  الرياضي  كينونة  من  تحرروا  متى  وللرياضيين، 
بالعماء  محكومة  كونها  مع  لبحوثهم،  الأنطولوجية  الكرامة 
تبعًا  ولو  يدور،  بما  اهتمامهم  دون  تحول  لا  نفسها،  تجاه 
لقواعد وغايات أخرى، في الميتاأنطولوجيا. أن يكونوا، في 
جميع الأحوال، واثقين بأن الحقيقة هي على المحك هنا، وأن 
ما يفصلها عن المعرفة ويفتحها على الحدث هو أنه قد عُهِد 
اليهم دائمً »الانهمام بالوجود«. وإنه ما من أمل أخر سوى 

أن نستدل ]من الحقيقة[ رياضيًّا على العدالة. 
6

هي  الرياضيات  أن  ـ  أطروحة  تحقيق  كان  لئن 
له على  بغاية  فإنه ليس  الكتاب  ـ أساسيًّا لهذا  الأنطولوجيا 
الإطلاق. رُبّ أطروحة، ومهما بلغت من الجذرية، لا تتولّ 
سوى تحديد الفضاء الخاص الممكن للفلسفة. إنها بلاريب 
ضروريةً  صيّتها  فلسفية،  أو  ميتاأنطولوجية  أطروحة 
كانتور،  )بعد  للرياضيات  التراكمية  الراهنة  الوضعية 
وغودل، وكوهن( وللفلسفة )بعد هايدغر(. بَيْدَ أن وظيفتها 
الحديثة  الفلسفة  لثيمات مخصوصة في  ]المجال ل[  فتح  هي 
ولا سيّما ـ بما أن الرياضيات قد غدت حارسة الوجود من 
حيث  من  الوجود  هو  يكون  ليس  ما  ـ  مسألة  ـ  هو  حيث 
هو ـ، والذي سيكون من عجلة الأمر وعقم القول الإعلان 

على الفور بأنه من شأن اللاوجود. 
يشير التصنيف المنهجي الزمني، الذي افتتحت به هذه 
المقدمة، إلى أن ميدان )الذي ليس ميدانًا على وجه الدقة بل 
لاحقًا(  سيتضح  كما  استلحاق  أو  استدراك  هو  بالأحرى 
حول  ينتظم  كذلك،  هو  حيث  من  الوجود  هو  ليس  ما 
مفهومين مقترنين وجديدين ؛ الحقيقة والذات. صحيح أن 
الرابط بين الحقيقة والذات يتراءى قديمً أو كما لو أنه يختم، 
على أي حال، مصيَر الحداثة الفلسفية الأولى المدشّنة باسم 
ديكارت. أزعم، مع ذلك، أن إعادة تفعيل هذين المفهومين 
إنما يتم من منظور مختلف، وأن هذا الكتاب يؤسس بالفعل 
يفك،  أيضًا،  لاكاني  بعد  وما  بل  ديكارتي،  بعد  ما  لفقه 
والحقيقة،  الوجود  بين  الهايدغري  الترابط  للفكر،  بالنسبة 

بالتزامن مع تأسيس الذات لا كدعامة أو أصل بل كشذرة 
في سيرورة حقيقة ما. 

شعارًا  لاتخاذها  بد،  من  مقولة  تعيين  من  يكن  لم  وإذا 
الكانتوري، ولا  المحض  الكثير  تكون هي  فلن  لمشروعي، 
قابلية البناء عند غودل، ولا الفراغ الذي يُسمّى به الوجود، 
ولا حتى الحدث حيث ينشأ استكمال ما لا يكون الوجود 
.le générique ّمن حيث هو. هذه المقولة ستكون النوعي

من عالم رياضيات، هو بول كوهن، تأتي استعارتي لهذه 
الكلمة نفسها، النوعيّ، كأثر جانبي لحداد الرياضيات على 
كوهن  اكتشافات  مع  اكتمل،  لقد  التأسيسية.  غطرستها 
كانتور  بدأه  الذي  العظيم  الفكري  الصرح  ذاك   ،)1963(
الأوصال،  مقطعة  عشر.  التاسع  القرن  أواخر  في  وفريغه 
على  لتبسط  مؤهلة  غير  أنها  المجموعات  نظرية  أظهرت 
نحو نسقي كامل الجسم الرياضي ناهيك عن حل مشكلتها 
كانتور.  مضجع  أقضت  التي  ـ  المتصل  فرضية  ـ  المركزية 
هكذا ذهب المشروع المتعجرف لجماعة بورباكي، في فرنسا، 
تتيح،  الفلسفية لهذا الاكتمال  القراءة  أن  بَيْدَ  الرياح.  أدراج 
في المقابل، ]انتعاش[ كل الآمال الفلسفية. ما أوّد قوله هنا 
في  يشكلان،  والقسر(،  )النوعيّ  كوهن،  مفهومي  أن  هو 
رأيي، حيّزًا ]توبوسا[ عقليًا لا يقلّ أساسية عما كانت عليه 
في زمانها المبرهنات الشهيرة لـ غودل. إنهما يلعبان دورًا ما 
الحلبة  في  الآن  حتى  حبسهما  الذي  التقني  صلاحهما  وراء 
الأكاديمية الخاصة بآخر المتخصصين في نظرية المجموعات. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 83
إنهما يعالجان، ضمن نظامهما الخاص، مشكلة اللامتمايزات 
ويفتحان  ليبنز،  يهفّتان  إنهما  القديمة.   les indiscernable

 la saisie الفكر على المصادرة ]اللقف، الإمساك[ الطارحة
موجّه  الكتاب  هذا  والذات.  الحقيقة  على   soustractive

أيضًا للتعريف بأن ثورة فكرية قد وقعت في أوائل ستينات 
القرن العشرين كانت الرياضيات بمثابة المتجه vecteur لها، 
بَيْد أن صداها يتردد على كامل امتداد الفكر الممكن طارحًا 
مهامًا جديدة بالكامل أمام الفلسفة. وإذا كنت قد قصصت 

)من  الختامية  التأملات  في  كوهن  عمليات  بالتفصيل 
والثلاثين(،  السادس  التأمل  إلى  والثلاثين  الواحد  التأمل 
الحد  إلى  و»القسر«  »النوعي«  كلمتيْ  وصدّرت  واستعرت 
الفلسفي،  ببسطهما  الرياضي  ظهورهما  فيه  استبقت  الذي 
فذلك كان في نهاية المطاف بُغية تمييز حدث كوهن وتَدَبّره، 
بعد أن تُرك خارج كل تدخل وخارج كل معنى بحيث لا 
توجد أي صيغة له تقريبًا، حتى ولو كانت بحت تقنية، في 

اللغة الفرنسية. 

أربعة منها:  ثمة  ـ  النوعية  بما أسميه الإجراءات  يرتبط 
الاسترجاع  من  كلّ  ـ  والسياسة  والعلم،  والفن،  الحب، 
لهذا  المتناهية،  والحالة  للحقيقة،  المثالي   récollection

الاسترجاع، التي تكون عندي ذاتًا. يفترض الفكر النوعيّ 
الطبيعة،  الفراغ،  )الكثير،  الوجود  لمقولات  كاملً  عبورًا 
اللامتناهي..( والحدث ) الواحد الفائق، غير القابل للبتّ، 
ما  إلى  بالنظر  يستحيل،  ويكاد  الإخلاص..(،  التدخل، 
يبلّوره من مفاهيم، أن يستقر على صورة واحدة. يمكن مع 
ذلك القول أنه يرتبط بالمشكلة العميقة لغير القابل للتمايز، 

وغير القابل للتسمية، والغُفل ]quelconque[ المطلق. 
يكون  مرة(  كل  في  الحقيقة  )وجود  نوعيًّا  كثيًرا  إن 
مطروحًا من المعرفة، ومنزوع الكيفية، وغير قابل للإبداء. 
إثبات أن تفكيره ممكن هو رهان حاسم لهذا  مع ذلك فإن 

الكتاب. 
ما يقع في الفن، وفي العلم، وفي السياسة الحقة والنادرة، 
الأزمنة،  لامتمايز  انبثاق  هو  إنما  وُجد(،  )إذا  الحب  وفي 
به،  معترف  أو  معروف  بكثير  ليس  لذلك  تبعًا  هو  والذي 
وليس بفرادة متعذرة الوصف، بل هو ما يحتفظ في وجوده 
الكثير بالسمات العامة للمشترك collectif موضع السؤال، 
إحالة  يتم  عمومًا،  وجوده.  حقيقة  ما،  بمعنى  ويكون، 
للتمثيل  القابلة  شروطها  إلى  إما  الإجراءات  هذه  غموض 
الماوراء  إلى  أو  التقنية..(  الجنسية،  الاجتماعية،  )المعرفة 
الثوري، الاتحاد العشقي، الوجد  المفارق لواحدها )الأمل 
فكرًا  النوعيّ،  مقولة  تحت  لأقترح،  وإني  الشعري..(. 
في  ومكتملة  متعيّنة  غير  يظهرها  الإجراءات  لهذه  معاصًرا 
كل  في  الخرق  إحداثها  وعبر  تكشف،  لأنها  نفسه  الوقت 
الموسوعات المتوفرة، الوجود العام والأساس الكثير للمقام 

lieu الذي تصدر عنه. 

7
متناهية من  بناء على ذلك، سوى لحظة  الذات،  ليست 
الانكشاف. الذات تتكشف محلّيًا. إنها لا تقوم إلّ انطلاقًا 
من إجراء نوعي، وبالتالي ليس ثمة بالمعنى الدقيق من ذات 
نفكر  أو سياسية. كي  أو علمية  أو عشقية  فنية  إلّ وتكون 
على نحو أصيل، بما لا يُذكر إلّ على وجه التقريب هنا، لا 
إن  للاستكمال.  قابلً  الوجود  يكون  كيف  فهم  من  لنا  بدَّ 
الوجود الحقيقي لحقيقة ما يكون منوطًا ]معلّقًا على[ بوقوع 
حدث ما. لكن بما أن الحدث لا يُقرّر، بما هو، إلّ عبر تدخل 
بمفعول رجعي، فسنكون في نهاية المطاف أمام مسار معقد 

يقتفيه مخطط هذا الكتاب، وهو كما يلي: 
من  أفلاطون/كانتور.  أو  والفراغ،  الكثير  الوجود:   )1

التأمل الأول إلى التأمل السادس. 
2( الوجود: الفائض، هيئة وضعية ما. واحد/كثير، كل/

أجزاء، أو ∋/⊃؟ من التأمل السابع إلى التأمل العاشر. 
من  هايدغر/غاليلو.  أو  واللانهاية  الطبيعة  الوجود:   )3

التأمل الحادي عشر إلى التأمل الخامس عشر. 
هو  يكون  لا  ما  الفائق.  والواحد  التاريخ  الحدث:   )4
الوجود. من التأمل السادس عشر إلى التأمل التاسع عشر. 

باسكال/مسلمة  والإخلاص.  التدخل  الحدث:   )5
إلى  العشرين  التأمل  من  هولدرلن/الاستنباط.  الاختيار، 

التأمل الخامس والعشرين. 
6( الكم والمعرفة. القابل للتمييز )أو القابل للبناء(. ليبنز/
غودل.من التأمل السادس والعشرين إلى التأمل الثلاثين. 

بول  ـ  الحدث  والحقيقة.  للتمييز  القابل  غير  النوعيّ:   )7
كوهن. من التأمل الثلاثين إلى التأمل الرابع والثلاثين. 

التأمل  من  لاكان.  ماوراء  والذات.  الحقيقة  القسر:   )8
الرابع والثلاثين إلى التأمل السابع والثلاثين.  



84  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
بالشذرات  الضروري  المرور  فإن  نرى،  كما 
فائض[  ]نقطة  مفرِط  حد  عند  مطلوبًا  يكون  الرياضية 
 torision العارض  الإلتواء  هذا   enclencher لإحداث 
symptomale في الوجود، والذي يكون عبارة عن حقيقةٍ 

ما داخل النسيج الدائم الكلي للمعارف. من هنا يتضح أنني 
لا أروم ]قولً في[ الإبستمولوجيا أو في فلسفة الرياضيات. 
الكبرى  الاتجاهات  كنت  لناقشت  كذلك  الأمر  كان  لو  إذ 
المتناهية،  الحدسانية،  )الصورية،  المعاصرة  للإبستمولوجيا 
إلخ(. إن الرياضيات ليُستشهد بها هنا من أجل التكشيف 
أنطولوجيات  تستشهد  وكما  الأنطولوجي.  جوهرها  عن 
الحضور وتُعلق على القصائد الكبرى لـ هولدرلن، وتراكل، 
وتسيلان، ولا يجد أحد غضاضة في أن يُبسط النص الشعري 
وأن يُشّرح على هذا النحو، فكذلك ينبغي على هذا النحو 

الرياضي والاقتباس منه  يُقرَّ لي بحقي في تشريح النص  أن 
دون أن ينحو مشروعي منحى الإبستمولوجيا )كما لم ينح 
مشروع هايدغر المنحى الجمالي البسيط(. إن المنتظر من هذه 
التي  النقطة  تعيين  هو  بل  رياضية  بمعرفة  ليس  السيرورة 
يحدث فيها أن يقال الوجود، الفائض عن ذاته نفسها زمناً، 
بوصفه حقيقة ما، تكون دومًا فنية أو علمية أو سياسية أو 

عشقية. 
إمكان  مستحقًا  يغدو  بأن  ذاته  الزمن  إملاء  إنه 
للتفكير  قابلً  يكون  أن  أجل  من  بالرياضيات  الاستشهاد 
أن  بالقول  لنفسي  أسمح  والذات.  الحقيقة  من  كل  وجود 
هذه الاستشهادات، في نهاية المطاف، هي كونيًا أشدّ تحصلً 

وتواطؤً من مثيلاتها عند الشعراء. 

هو  للثالوث،  المقدس  السر  مع  المتماشي  الكتاب،  هذا 
تأملً.  وثلاثين  سبعة  من  يتكوّن  إنه  ثلاثة«.  في  »واحد 
ديكارت:   نص  خصائص  إلى  تحيل  ]التأمل[  الكلمة  هذه 
للعكس(،  قابل  غير  المفهومي  )الترابط  الأسباب  نظام 
وطريقة  توسعة،  لكل  ]الموضوعاتي[  الثيْمي  والاستقلال 
أو  الراسخة  العقائد  دحض  عبر  المرور  تتفادى  عرض 
سوف  ذلك،  مع  هي.  ذاتها  من  انطلاقًا  وتنبسط  المعارضة 
تمامًا من  أنواع مختلفة  ثلاثة  هناك  أن  القارى سريعًا  يلحظ 
ويكشف  ويربط،  يعرض،  ]التأملات[  بعض  التأملات. 
هذه  فلنسمّي  المقتَرح.  الفكر  لمسار  العضوية  المفاهيم 
تؤول،  الأخرى  ]التأملات[  مفهومية.  المحض  بالتأملات 
في نقطة بعينها، نصوصًا من التاريخ العظيم للفلسفة )أحد 
سبينوزا،  أرسطو،  أفلاطون،  الترتيب:  بحسب  اسمً  عشر 
روسو،  ليبنز،  هولدرلن،  باسكال،  مالارميه،  هيغل، 
وأخرى،  النصيّة.  التأملات  فلنسمّها  ولاكان(.  ديكارت، 
الرياضي،  الخطاب  من  شذرات  على  النهاية  في  ترتكز 
الميتا  التأملات  لنسمّها  وبالتالي من الخطاب الأنطولوجي. 
ـ أنطولوجية. فإلى أي حد تعتمد على بعضها هذه المسارات 

الثلاثة المضفورة معًا في هذا الكتاب؟ 
إلّ  تُقرأ  لا  أن  جافًا،  كونه  مع  بالتأكيد،  الممكن  من 
التأملات المفهومية. مع ذلك، فإن البرهان بأن الرياضيات 
هي الأنطولوجيا لا يُقدم فيها فعليًا، والأساس الحقيقي لعدد 
من المفاهيم يبقى غامضًا حتى ولو كان تسلسلها مؤسسًا. 

8
]المفاهيمي[  الجهاز  هذا  وجاهة  فإن  ذلك،  على  علاوة 
بالتقابل  الفلسفة،  لتاريخ   transversale لقراءة مستعرضة 

مع قراءة هايدغر، تبقى معلّقة. 
النصيّة تحت  التأملات  إلّ  نقرأ  يكاد يكون ممكناً أن لا 
الفعلي  الوضوح  وعدم  التأويلي  بالانقطاع  الشعور  طائلة 
لموضع التأويل. يتحوّل الكتاب، في قراءة كهذه، إلى مجموعة 
من المقالات التي يظهر أنه من المنطقي قراءتها بترتيب محدد. 
من الممكن أن لا تقرأ إلّ التأملات الميتا ـ أنطولوجية. 
قد  بالرياضيات  الخاص  الثقل  أن  في  يكمن  الخطر  لكن 
موصولة  تكن  لم  إذا  الفلسفية،  التأويلات  على  يضفي  لا 
أو  الفاصلة  اللحظات  طابع  إلّ  المفاهيمي،  الجسم  إلى 
التقطيعات. وبذلك، يتحوّل الكتاب إلى دراسة دقيقة والى 
تعليق على بعض الشذرات الحاسمة في نظرية المجموعات.  
الإطار  داخل  دوران  هي  ذكرت،  كما  الفلسفة،  إن 
المرجعي، وهذا لا يتحقق إذا لم نَجِبْهُ بالكامل. ومع ذلك، 
قد يكون من العملي دون شك ]القيام ب[ بعض التوليفات 
الثنائية )المفهومية + النصّية، أو المفهومية + الميتاأنطولوجية(. 
أتمسك  وأنا  والترويع،  الإبهار  على  للرياضيات  قدرة  ثمة 
سبب  أي  إلى  وليس  الإجتماعي  البناء  إلى  يعود  ذلك  بأن 
جوهري. لا نفترض شيئًا مسبقًا هنا اللّهم إلّ الانتباه الحر 
سوى  لاشيء  القَبْلي.  الرعب  هذا  من  حلٍّ  في  يكون  الذي 
التي  الصورية،  أو  المختصرة،  الكتابات  ابتدائي على  اعتياد 
التقنية«  »الملاحظة  في  مواضعاتها،  وتفصّل  مبدؤها  يذكر 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 85
التي تلي التأمل الثالث. 

معقولية  أن  قناعة  الأبستمولوجيين،  جميع  مشاطرًا 
للانخراط  قابليته  إلى  بالقياس  تكون  إنما  الرياضي  المفهوم 
من  وافر  عدد  استحضار  على  حرصت  البراهين،  في 
المسارات  بعض  الملحق  في  وضعت  لقد  التسلسلات. 
الاستدلالية الأكثر تعقيدًا لكن المفيدة. وتوقفت عن إجراء 
أي  حمل  عن  تكفّ  البرهان  تقنية  أن  وجدت  كلما  البرهان 
التي  الخمس  الرياضية  »الكتل«  أما  يتجاوزها.  نافع  فكر 

استخدمت فهي الآتية: 
ـ مسلّمات نظرية المجموعات مقدّمة ومفسّة ومعلّق عليها 
ليس  والخامس(.  الرابع  ثم  والثاني،  الأول  )الجزء  فلسفيًا 
ثمة صعوبة حقًا هنا لأي أحد ما خلا تلك التي تحيط بكل 

فكر مترابط. 
ـ نظرية الأعداد الترتيبية )الجزء الثالث(. الأمر نفسه. 

]الكاردينالية[  الرئيسية  الأعداد  إلى  الاشارات  بعض  ـ 
)التأمل السادس والعشرون(، حيث أتحرك قليلً على نحو 

أسرع، مفترضًا التمرّس بما قد سبق. يكمل هذه الإشارات 
الملحق الرابع الذي أراه على قدر كبير من الفائدة.  
ـ مفهوم القابل للبناء )التأمل التاسع والعشرون(. 

والرابع  والثلاثون  الثالث  )التأملات:  والقسر  النوعيّ  ـ 
والثلاثون والسادس والثلاثون (.

آن.  المحطتان الأخيرتان هما حاسمتان ومتشابكتان في 
بَيْد أنهما تستحقان العناء فعلً، وقد سعيت إلى عرض يكون 
منفتحًا على كل مجهود ]يُبذل[. الكثير من التفاصيل التقنية 
نظام  عن  تخليت  لقد  تجاوزها.  تمَّ  أو  الملحق  إلى  أُبعدت 
القراءة  تقاطع  دمت  ما  إذ  المرقمّة.  أو  الالزامية  الهوامش 
القارئ  تدعو  ما  مباشرة  النص  في  تُدرج  لا  فلِمَ  برقم، 
يعود  أن  فبوسعه  سؤالً،  القارئ  طرح  وإذا  إليه.  للرجوع 
ذلك.  عن  أجبت  قد  كنت  إذا  ما  ليرى  الكتاب  نهاية  إلى 
حينها لن يكون الخطأ خطأه، لأنه تجاوز هامشًا، بل خطأي 

أنا لأنني خيّبت رجاءه. 
سيجد القارى، في نهاية الكتاب، معجمً للمفاهيم. 

تدبيرها  منذ  شيّدت  والتي  الأنطولوجية،  الخبرة 
 se يتبدّى  ما  يلي:  ما  هي  مهدوم،  معبد  رواق  البرمنيدي 
أساسًا.  واحد  هو  يتبدّى  ما  ؛  أساسًا  كثير  هو    présente

الافتتاحية  المسلمة  بالتأكيد  هو  والوجود  الواحد  تساوق 
للخطاب الفلسفي التي بيّنها ليبنز بامتياز: »ما ليس واحدًا 
لا يكون«. بَيْدَ أن هذا هو مأزقه أيضًا حيث الأبواب الدوّارة 
لـ برمنيدس أفلاطون تسلمنا إلى هذه المتعة الفريدة بأنْ لا 
نشهد أبدًا لحظة الوصول. ذلك أنه ينبغي إذا كان الوجود 
واحدًا أن نجعل ما ليس واحدًا، وهو الكثير، غير موجود. 
هذا ما ينبذه الفكر، لأن ما يتبدّى هو كثير، ولأننا لا نرى 
كيف يكون بالمقدور أن يُشقَّ سبيل إلى الوجود من خارج 
كل إبداء ]تبدّي[ présentation. إذا لم يكن ثمة إبداء فهل 
يبقى أي معنى لأن نشير بالوجود إلى ما يتبدّى؟ في المقابل، 
مما  موجودًا  الكثير  يكون  أن  ينبغي  فإنه  تبدٍّ  ثمة  كان  إذا 
يفضي إلى عدم تساوق الوجود مع الواحد والى أنه ليس من 
يتبدّى كواحد من حيث هو موجود.  الذي  المطلوب أخذ 
هذا ينبذه الفكر لأن التبدّي لا يكون هذا الكثير إلّ بقدر ما 

التأمل الأول 
الواحد والكثير: شروط قَبْلية لكل أنطولوجيا ممكنة 

أن الذي يبديه يمكن احتسابه كواحد. وهكذا. 
نحن على وشك اتخاذ قرار هو القطع مع ألغاز الواحد 
والكثير حيث ولدت الفلسفة ودفنت كعنقاء في استهلاكها 
أخرى  ممكنة  صيغة  من  القرار  لهذا  ليس  السفسطائي. 
ليس  لكن   .l’un n’est pas الواحد  ثمة  ليس  هذه:  إلّ 
الرمزي كمبدأ له:  مطروحًا أن نتخلّ عمّ أسداه لاكان إلى 
ثمّة الواحد il y a de l’Un ]أو هناك الواحد[. مدار الأمر 
وجودٍ  رفضه(  )ينبغي  افتراض  بين  بالفجوة  التحكم  هو 
يكون؟  لا  لما  هناك  ثمّة  كيف  ثمّيّته.  وأطروحة  للواحد 
لمن  بعد  إنه  بصرامة،  هناك[.  يكون  أن  يوجد  لا  لما  ]كيف 
المبالغة القول »هناك الواحد« لأن الـ»الهناك« »y«، مأخوذة 

بوصفها موقعًا ضالً، تقرّ للواحد بنقطة وجود. 
ينبغي إعلان أن الواحد، غير الموجود، ينوجد كسيرورة 
إلّ  ثمة  ليس  الواحد،  ثمة  ليس  أو:   .operation ]عملية[ 
الإحتساب كواحد. الواحد، بكونه سيرورة، لا يكون إبداءً 
عدد.  هو  »الواحد«  أن  بجدية  الأخذ  تمامًا  يجدر  أبدًا.  ما  
أن  لطرح  مجال  من  ثمة  ليس  فيثاغوريين،  نكن  لم  ما  وأنه، 



86  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
هذا  مؤدى  هل  عدد.  هو  وجود،  هو  حيث  من  الوجود، 
القول أن الوجود ليس كثيًرا أيضًا؟ بصرامة، نعم، لأنه لا 
يكون كثيُر إلّ بقدر ما يأتي إلى الإبداء. باختصار: الكثير هو 
عملياتي.  حاصل  للإبداء،  تبعًا  هو،  الواحد  الإبداء.  نظام 
)لأنْ  واحدًا  لا  يكون  لا  وبالتالي  مايتبدّى،  هو  الوجود 
كثيًرا  ولا  كواحد(  بالإحتساب  يتعلّق  فقط  نفسه  الإبداء 

)لأنْ الكثير ليس نظامًا إلّ للإبداء(.
مُبْدَاة  كثرة  كل  وضعية  أُسمّي  المصطلحات.  فلنحدد 
]محضرة[ مع كون الإبداء فعالً، تكون الوضعية موضعًا 
 les lieu de l’avoir - lieu مهما كانت حدودِ  للتموضع 
تقرّ مشغل الإحتساب  المعنيّة. كل وضعية  الكثرة   termes

كواحد خاصتها. إن التعريف الأكثر عمومية لبنية هو كونها 
ما يصِف ]ينصّ[، لوضعية مبداة، نظام الإحتساب كواحد. 
يدلّ  فهذا  كواحد،  محتسبًا  وضعية  في  شيء  أي  يكون  حين 
النمط  ضمن  للوضعية   appartenance إنتمائه  على  فقط 

المخصوص بمفاعيل بنيتها. 
البنية هي ما بواسطته يأتي العدد إلى الكثرة المبداة. هل 
»بعد«  ليس  للإبداء،  شكلً  بوصفه  الكثير،  أن  للقول  هذا 
كل  مُبَنيَْنةَ.  تكون  وضعية  كل  أن  إغفال  ينبغي  لا  عددًا؟ 
رجعي،  نحو  وعلى  مقروءًا،  فيها  الكثير  يكون  وضعية 
يكون  فيها  ما  بقدر  وذلك  الواحد  على  »متقدم«  بوصفه 
الواحد  أن  واقعة،  تخوّلنا  نتيجةً.  دائمً  كواحد  الإحتساب 
واحدًا )لأنّ  ليس  السيرورة  ميدان  أن  القولَ  هو سيرورة، 
الواحد ليس موجودًا(، وبالتالي هو يكون كثيًرا لأن ما لا 
يتعهّد  كثيًرا.  بالضرورة  فسيكون  واحدًا  ي  التبدِّ في  يكون 
واحد/ للزوج  الكلّية  الوثاقة  )البنية(  كواحد  الإحتساب 
كواحد  احتسابه  هو  الكثير  بيان  إن  وضعية.  لكل  كثير 
لذاك الذي لم يكن كذلك. لذلك دائمً، بالطبع، وفي أعقاب 
الإحتساب، لا يكون التبدّي ]أو الإبداء[ مفكّرًا إلّ بوصفه 
بَيْدَ أنه ليس ثمة  فًا للعطالة العددية للوضعية.  كثيًرا ومصَِّ
أن  صائبًا  يكون  وبالتالي  الإحتساب،  أثر  دون  وضعية  من 

ي بما هو يكون كثيًرا بالنسبة للعدد.  ننص على أن التبدِّ
التي  العطالة  في وسعنا بعد أن نقوله هكذا: الكثير هو 
تُيَّز رجعيًا انطلاقًا من واقعة أن سيرورة الاحتساب كواحد 
ينبغي أن تشتغل فعلً كي يكون ثمة هناك للواحد. الكثير 
أعني  البنينة،  لأن  مُبَنيَْناً  يكون  للذي  الحتمي  المحمول  هو 
الاحتساب كواحد، تكون أثرًا un effet. إن الواحد، الذي 

إنه يشتغل فقط.  يتبدّى.  لا يكون موجودًا، لا يستطيع أن 
ي هو من نظام الكثير.  الواحد يجد »وراء« سيرورته أن التبدِّ
»كثير«  يقال  هنا.  منقسمً  يكون  الكثير  أن  الواضح  من 
ـ  لا  بوصفه  رجعيًا  يُتصوّر  حيث  ي  التبدِّ على  بالفعل 
»كثير«  أن  بَيْدَ  نتيجة.  الواحد  وجود  يكون  حالًما  واحدًا 
ليكون  الإحتساب   composition تركيب  على  أيضًا  يُقال 
البنية.  الكثير بوصفه »آحادًا متعددةً« محتسبة بواسطة فعل 
ي، وثمة كثرة للتركيب والتي  للتبدِّ ثمة كثرة للعطالة، أي 
تكون كثرة للعدد ولأثر البنية. فلنتواضع على تسمية الكثرة 
الأولى بالكثرة غير المتسقة وعلى تسمية الكثرة الثانية بالكثرة 
ي المبنين، تكون لهذين الحدّين  التبدِّ المتسقة. الوضعية، أي 
المؤسسة  ـ  والمتسقة  اللامتسقة  ـ  المزدوجة  كثرتهما  نفسهما 
المنبع  في  اللاإتساق  ؛  كواحد  الاحتساب  في  التشارك  على 
نعتبر  أن  رجعي  بأثر  تلزمنا  البنية  المصب.  في  والإتساق 
تخوّلنا،  ذاته  الآن  وفي  متسقًا(،  )لا  كثيًرا  يكون  ي  التبدِّ أن 
وحدات  بوصفها  ي  التبدِّ حدود  تركيب  الاستباق،  عبر 
والتخويل  الإلزام  تشارك  أن  نرى  سوف  )متسق(.  لكثير 
غير  الواحد،  من  يجعل   obligation et autorisation

موجود  غير  الواحد  أن  القول  سيّان  قانونًا.  الموجود، 
والقول أنه قانون للكثير، وذلك بالمعنى المزدوج لكونه يقيّد 
الذي  ما  المبنين.  الإنشاء  بما هو، ولكونه يحكم  الكثير  تجلّ 
يمكن أن يكون خطابًا عن الوجود، من حيث هو وجود، 

بناءً على ما تقدم؟ 
الأنطولوجيا  وُجدت  إذا  الوضعيات.  إلّ  ثمة  ليس 
صعوبة  في  مباشرة  أنفسنا  ورّطنا  لقد  وضعية.  فستكون 
مزدوجة. من جانب، الوضعية هي إبداء. هل من الضرورة 
أن  بالأحرى  يظهر  هو؟  بما  للوجود  إبداء  هناك  يكون  أن 
. ولا نرى أن  ناً في ما يبديه كل تبدٍّ »الوجود« يكون مُتضمَّ

بإمكانه أن يتبدّى من حيث هو وجود. 
من جانب آخر، إذا كانت الأنطولوجيا ـ كخطاب عن 
الوجود من حيث هو ـ وضعية، فإنه ينبغي أن يتأتى لها نمط 
شأن  من  أليس  لكن  البنية.  وهو  كواحد  الإحتساب  من 
الإحتساب كواحد للوجود أن يقودنا إلى تلك الإحراجات 
حيث سفسطة أن الواحد والوجود يكونان متساوقين؟ إذا 
لم يكن الواحد موجودًا، ولا يكون إلّ كسيرورة احتساب، 
أفليس علينا أن نقرّ بأن الوجود لا يكون واحدًا؟ وفي هذه 
احتساب؟  كل  من   soustrait مطروحًا  يكون  ألا  الحالة 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 87
هذا ما قلناه في إعلان هجنته مع التقابل الذي بين الواحد 
والكثير. في الإمكان أيضًا أن يقال هكذا: ليس ثمة من بنية 
لم  الذي  العظيم  الإغواء  يطالعنا  النقطة  هذه  للوجود.عند 
يتمثّل   والذي  الفلسفية  »الأنطولوجيات«  تاريخيًا  تقاومه 
لا  فعلً  الأنطولوجيا  أن  طرح  طريق  عن  العقبة  بإزاحة 

تكون وضعية. 
أنه ليس  يدلّ قول أن الأنطولوجيا ليست وضعية على 
ممكناً أن يكون للوجود من دلالة ضمن الكثير الُمبنيَْ، وأنه 
تشقّ  أن  بنية،  كل  وراء  ما  متموضعة  خبرة،  بوسع  فقط 
لهذه  مهابة  الأكثر  الشكل  حضوره.  خفاء  نحو  الطريق  لنا 
مثال  له  تبعًا  يكون  الذي  الأفلاطوني  المنطوق  هو  القناعة 
جعله   من  الرغم  على  ـ   l’Idée du Bien الخير  ]فكرة[ 
المعقول  موضع  في  الأعلى  الوجود  هو  حيث  من  الوجود، 
ـ متجاوزًا للجوهر ]επεχεινα της ούσίας[، أعني غير 
لا  الخير  مثال  إن  منه.  يُستمدُّ  ما  تشكيلة  في  للتبدي  قابل 
يكون مثالً، بَيْدَ أنه الذي منه تستمد أمثلية المثال وجودها 
الموضع.  تمفصلات  ضمن  يُعرف  أن  إذًا  يتيح  لا  والذي 
بالنسبة  ومتأملً  مرئيًا  فقط  يكون  أن  يمكن  الخير  مثال  إن 

لمشاهدة تكون بدورها نتيجة لسير متريّض. 
سأعبر مرارًا بهذا الطريق. نعرف مفهوميًا بما يكفي أن 
ف  يتكشَّ التي  السالبة  الثيولوجيات  في  موجود  المسار  هذا 
لها برّانية الوجود للوضعية في عدم مجانسته لكل تبدٍّ ولكل 
حمل prédiction، أي في غرابته الجذرية عن الشكل الكثير 
تتعهّد  غرابة  كواحد،  الإحتساب  نظام  وعن  للوضعيات 
واحد الوجود l’Un de l’être منتزعًا من الكثير ومسمّى 
الخبرة  بلحاظ  أنه  أي  ؛   Autre absolu مطلق  كآخر  فقط 
حيث  الصوفي  الفناء  إلى  المسار  هذا  ينقاد   l’expérience

روحية  ممارسة  وبعد  متبدّاة  وضعية  كل  انقطاع  بعد  أنه، 
سالبة، يتم الظفر بالحضور Présence الذي يكون بالضبط 
ـ  لا  هو  بما   l’être de l’Un الواحد  وجود  حضور  هو 
 .l’Un وجود، وبالتالي إنهاء كل وظائف احتساب الواحد 
عبر  الشعري،  مصدرها  يجعل  للغة،  بالنسبة  المسار،  هذا 
القمين فقط  التسميات، هو  بقانون  الذي يلحقه  التخريب 

بأن يُستثنى، على قدر الإمكان، من نظام الوضعيات. 
ما  بالضبط  هي  الخيار  هذا  لمفاعيل  الآسرة  العظمة 
سأحتفظ،  تمامًا.  يناقضه  ما  وجه  في  به  للتمسّك  يدعوني 
وضعية.  هي  الأنطولوجيا  بكون  الكتاب،  رهان  وهذا 

وسيكون علّي أن أحلّ المسألتين الكبيرتين المترتبتين على هذا 
أن يكون ممكناً أن  للتبدّي حيث يحدث  التي  تلك  ـ  الخيار 
نتكلم بطريقة عقلانية عن الوجود بما هو وجود، وتلك التي 
للإحتساب كواحد ـ عوضًا عن جعلهما تختفيان في وعد على 
هيئة استثناء. أكون، إذا نجحت في ذلك، قد هفّتُّ تداعيات 
ما سأدعوه من الآن فصاعدًا بأنطولوجيات الحضور ـ لأن 
ي ]الإحضار[. مفهوميًا، ومن  الحضور معاكس تمامًا للتبدِّ
سأشهد  للصورنة،  وحتى  للحمل  الموجب  النظام  ضمن 
أن الأنطولوجيا توجد ؛ الخبرة ستكون تلك التي من شأن 
الابتكار الاستدلالي حيث النتيجة، وبعيدًا عن كونها الفرادة 
المطلقة للقداسة، ستكون قابلة للتحويل بالكامل إلى المعرفة. 
إن اللغة في النهاية، ملغيةً كل قصيدة، سيكون في متناولها ما 
الرمزية[  الكتابة  ]أو  بالترميز  أسماه  قد   Frege فريغه  كان 
الحضور  إغواء  ستقابلان  واللغة  الخبرة   .idéographie

ممتنعًا  كونه  إلّ في  الوجود  يقال  المطروح حيث لا  بصرامة 
خبرة.  لكل  وبالنسبة  حضور  لكل  بالنسبة  الافتراض  عن 
يتقابل »المطروح« هنا، كما سنرى ذلك، مع الأطروحة 
فعلً،  الوجود  يثير  لن  الوجود.  انسحاب  عن  الهايدغرية 
 disposition حالته  نسيان  حضوره،  انسحاب  ضمن 
الحد  عند  الذين  نحن  ـ  نشير  معه  يجعلنا  حد  إلى  الأصلية 
الأقصى من العدمية ـ إلى »انقلاب« retournement شعري. 
والأقل  تقييدًا  الأكثر  هي  الأنطولوجية  الحقيقة  إن  كلا، 
من   forclos ممنوعًا  وجود،  هو  بما  الوجود،  كون  نبوية: 
التبدّي يقيّده كي يكون مقولً بالنسبة للإنسان ضمن الآمر 
الشرطي لقانون هو الأكثر جسوءًا la plus rigide من كل 
القوانين الممكن تصورها: قانون الاستدلال الشارح والقابل 
الظاهرة  بالمفارقات  الاضطلاع  هو  إذًا  مسلكنا  للصورنة. 
استسهال  دون  سنفترض  وضعية.  بوصفها  للأنطولوجيا 
ننطلق.  دعونا  لكن  برفعها.  يفي  لن  الكتاب  هذا  كل  أن 
تبدٍّ كل  في  يحدث  أنه  بما  للوجود،  تبدٍّ  ثمة  يكن  لم   إذا 

مخرج  من  يتبقَ  لم  فإنه  ـ  نفسه  يبدي  لا  أنه  يعني  ما  وهو  ـ 
الإبداء  إبداء  الأنطولوجية هي  الوضعية  تكون  أن  إلّ:  لنا 
 .la présentation de la présentation ]ي ]أو تبدّي التبدِّ
الوجود،  أن  ممكناً  يبقى  فإنه  فعلً،  الحال  هو  هذا  كان  إذا 
الوضعية  تكون  ]ما  الوضعية  متعلَّق  هو  هو،  حيث  من 
من شأنه[، طالما أن تعذّر الوصول للوجود لا يتيح لنا إلّ 
التبديّات ]الإبداءات[. يمكن للوضعية على الأقل، والذي 



88  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
يكون الكثير البادي ]الُمبْدى[ فيها هو كثير الإبداء نفسه، أن 

تشكّل الموضع حيث ندرك كل وصول ممكن للوجود. 
لكن ما الذي يعنيه أن يكون الإبداء هو إبداء الإبداء؟ 
وهل هو حتى قابل للتصوّر؟ إن المحمول الوحيد حتى الآن 
الذي انتدبناه للإبداء هو الكثير. إذا لم يكن الواحد متساوقًا 
مع  متساوقًا  سيكون  المقابل  في  الكثير  فإن  الوجود،  مع 
م إلى كثرة غير متسقة وكثرة متسقة.  ي في انقسامه المقوِّ التبدِّ

 طبعًا، داخل وضعية مبنينة ـ وكل الوضعيات تكون كذلك ـ
أن  حدوده  تتيح  الذي  الكثير  هذا  هو  التبدّي  كثير  يكون 
تُعدَّ انطلاقًا من القانون الذي يكون هو البنية )الاحتساب 
ي »بعامة« هو أكثر كمونًا على جانب الكثرة  كواحد(. التبدِّ
غير المتسقة التي تتيح الظهور، بالمفعول الرجعي للإحتساب 
لميدان  العائد  الاختزال  عدم  من  خامل  لضرب  كواحد، 

الكثير ـ المبدى الذي يكون ثمة احتساب له. 
نستنتج من هذا الأطروحة التالية: إذا كانت الأنطولوجيا 
ممكنة، أي إبداء الإبداء فإنها ستكون وضعية الكثير المحض: 
الكثير "في ذاته". على نحو أكثر دقة: لا تكون الأنطولوجيا 
 ممكنة إلّ بكونها نظرية الكثرات غير المتسقة بما هي. "بما هي"
هو  الأنطولوجية  الوضعية  في  يُبدى  الذي  هذا  أن  تعني: 
الكثير، دون أي محمول آخر غير كثرته. الأنطولوجيا، وعلى 
قدر ما تنوجد، ستكون بالضرورة علمً للكثير بما هو كثير. 
أن  يمكن  فماذا  يوجد،  كهذا  علمً  أن  افترضنا  إذا  لكن 
تكون بنيته؟ أي قانون احتسابه كواحد الذي يحكمه بوصفه 
هو  بما  الكثير،  يتألف  أن  مقبولً  ليس  مفهومية؟  وضعية 
يبدي،  أن  الذي من شأنه  ي،  التبدِّ أن  كثير، من آحاد طالما 
كنتيجة.  إلّ  واحد  ثمة  ليس  أنه  وطالما  ذاته،  في  كثرة  هو 
تأليف الكثير تبعًا لواحد القانون ـ لواحد بنيةٍ ـ هو بلا شك 
خسارة للوجود، إذا كان الوجود لا يكون "في وضعية" إلّ 
كثير،  هو  بما  للكثير  كإبداء  وبالتالي  بعامة،  للإبداء  كإبداء 

مطروحًا في وجوده من الواحد. 
يكون  أن  باديًا،  الكثير  يكون  كي  ضروريًا،  أليس 
موجود؟  غير  الواحد  أن  قانون  ؛  ذاته  القانون  في  مسجلً 
هو  الكثير  يكون  أن  ضروريًا  أليس  ما،  وبطريقة  وبالتالي، 
نفسه دون ـ واحد رغم أن قدره هو تشكيل الموضع حيث 
إن  الواحد«(؟  لـ»ثمّة  العائدة  )الـ»ثمة«  الواحد  يشتغل 
كل  في  للكثير  المتسق  غير  البعد  ظهور  يتيح  الذي  هو  هذا 
في  البنية،  به  تسمح  الذي  التأليف  كان  إذا  لكن  وضعية. 

هو  فما  آحاد،  من  الكثير  ينسج  لا  الأنطولوجية،  الوضعية 
الذي تسمح هذه البنية بتأليفه؟ في النهاية ما هو هذا الذي 

يُتسب كواحد؟ 
الصعوبة  هذه  تفرضه  الذي  القبلي  المطلب  يتلخص 

بأطروحتين مطلوبتين لكل أنطولوجيا ممكنة. 
الأنطولوجيا وضعيةً  تصنع  منه  الذي  الكثير  يتألف  1( لا 
إلّ من كثرات. الواحد غير موجود. أو: كل كثير هو كثير 

 .multiple de multiples متكثّر
عبره  يتيح  شروط  نسق  إلّ  كواحد  الإحتساب  ليس   )2

الكثير أن يُعرف ككثير. 
حذار: المطلب الثاني حديّ. ما يعنيه بالفعل أن ما تحتسبه 
الأنطولوجيا كواحد ليس كثيًرا »ما« بالمعنى الذي فيه تتوفر 
تعريف  في  أي  واحد  في  الكثير  لجمع  صريح  مشغّل  على 
للكثير بما هو واحد. هذه الطريقة ستجعلنا نفوّت الوجود 
الأنطولوجيا،  بنية  هكذا  كانت  اذا  مجددًا،  سيصبح  لأنه 
أيضًا أن مقول الأنطولوجيا  يعني  ما  الواحد.  متساوقًا مع 
هو الشروط التي تبعًا لها يصنع »كثير« ما كثيًرا »ما«. كلا. 
إن ما ينبغي هو أن يميّز المشغّل البنيوي للأنطولوجيا الكثيَر 
من دون أن يجعل منه واحدًا ومن دون أن يتوفّر على تعريف 
للكثير. ينبغي للإحتساب كواحد هنا اشتراط prescrire أن 
كل ما عليه التشريع هو كثرة كثرات، وينبغي أن يحظر كل ما 
يكون »غيًرا« للكثير المحض ـ سواء كان هذا الكثير أو ذاك، 
ـ من الحدوث في  نفسه  الواحد  أو صورة  أو كثير الآحاد، 

الإبداء الذي يبنينه. 
الحظر  ـ  الاشتراط  لهذا  حال  بأية  يمكن  لا  ذلك،  مع 
الكثرات  إلّ  أقبل  »لا  قول  يمكنه  ولا  صريًحا  يكون  أن 
التعريف  أي  المعيار  امتلاك  عندها  ينبغي  لأنه  المحضة«، 
الوجود  لما تكونه وبالتالي احتسابها مجددًا كواحد وتفويت 
يكون  للإبداء.وعليه  إبداءً  كونه  عن  سيكفّ  الإبداء  لأن 
ليس  أنه  نحو  على  يشتغل  إنه  بالكامل.  مضمرًا  الاشتراط 
دون  شأنها  من  يكون  الذي  المحضة  الكثرات  إلّ  ثمة 

مواجهة مفهوم محدد للكثير أبدًا. 
مضمرة؟  موضوعاته  تكون  الذي  القانون  هو  ما 
بأن  يسمح  ما  إلّ  ـ  نفسها  عمليته  في  ـ  يسمّي  لا  اشتراط 
من  انطلاقًا  ؛  المسلّمات  من  نسق  بوضوح  إنه  عليه؟  يطبق 
حدود غير معرّفة، يتشكل الإبداء الأكسيومي من اشتراط 
قاعدة للتلاعب بها. معنى أن تحتسب هذه القاعدة كواحد 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 89
هو أن الحدود غير المعرّفة، وبالرغم من ذلك، تكون كذلك 
بواسطة تأليفها. كمسألة واقع: ثمة حظر لكل تأليف حيث 
تنكسر القاعدة، وثمة اشتراط لكل ما يتطابق معها. أبدًا لن 
يطالعنا تعريف صريح لما يحتسبه النسق الأكسيومي كواحد 
وسع  في  أنه  إذًا  بيّ  موضوعاته.  من  آحادًا  يحتسبه  لما  أو 
نسق أكسيومي فقط أن يبنين وضعية يكون البادي فيها هو 
تاركًا  الكثير  من  واحد  صنع  يجنب  ما  وحده  هذا  الإبداء. 
يعتلن  عبرها  منتظمة  ]تداعيات[  نتائج  في  مضمرًا  الأخير 
ككثير. نفهم من الآن فصاعدًا لماذا تُقْدم الأنطولوجيا على 
قلب الزوج: متسق ـ غير متسق، في ضوء وجهَيْ القانون: 

الإلزام والتخويل. 
ـ تراني أشرت لهذا ـ هي  الوجود  الثَيْمة المحورية لفقه 
بَيْدَ أن الأكسيومي لا يلبث أن يجعلها  المتسقة.  الكثرة غير 
متسقة كانتشار مسجّل، مهما كان مضمرًا، للكثرة المحضة 
ولإبداء الإبداء. هذا الجعل في الإتساق الأكسيومي يتجنبّ 
التأليف تبعًا للواحد. إنه بذلك مخصوص على نحو مطلق. 
لا يبقى منه مع ذلك إلّ أنه يلزم. لا ـ يتّسق in -consiste ما 
 يحظره ـ دون تسميته أو ملاقاته ـ في اشتغاله. بَيْدَ أن ما لا ـ

التي   impure المحضة  غير  الكثرة  سوى  أيضًا  ليس  يتسق 
 particulière للجزئي  تبعًا  أو  للواحد  تبعًا  مؤلفة  تكون 

إبداءٍ غير أنطولوجي  )الخنازير، النجوم، الآلهة..(، في كل 
فيه  يكون  لا  إبداءٍ  كل  في  أي  محددة،  لبنية  تبعًا  متشكّل 

المتبدّى هو الإبداء عينه.
أن  لتبديّات مخصوصة، وبمجرد  المتسقة  الكثرات  هذه 
تُنقّى من كل جزئية ـ وبالتالي تُلقف قبل احتسابها كواحد 
تتبدّى فيها ـ بغية أن تحدث أكسيوميًا في  التي  في الوضعية 
إلّ  آخر  إتساق  أي  لها  يكون  أن  ينبغي  لا  تبدّياتها،  تبدّي 
كثرتها المحضة أي نمط لاإتساقها في الوضعيات. من المؤكد 
بالتالي أن إتساقها الأولي يكون محظورًا بواسطة الأكسيوميّ 
أي أنها غير متسقة أنطولوجيا، بينما يكون لاإتساقها مخوّلً 
أن   )présentative المحض  الإبدائية  )كثرتها  ]مسموحًا[ 

يكون متسقًا أنطولوجيا. 
الإتساق  عدم  أكسيومي  )أي  الأنطولوجيا  تلتقط 
المخصوص للكثرات( الـ »في ذاته« العائد للكثير عبر جعل 
مخلصة  متسق.  إتساق غير  متسقًا وجعل كل  كل لاإتساق 
للواحد،  مفعول  كل  الأنطولوجيا  تفكك  وجوده،  لعدم 
المنتظمة  اللعبة  على  صريحة،  تسمية  دون  تتوفر،  أن  بغية 
وبالتالي  للإبداء،  المطلق  الشكل  إلّ  ليست  والتي  للكثير 

النمط الذي من خلاله يقدم الوجود نفسه لكل وصول. 

الأنطولوجي  القرار  من  بصدده،  أنا  ما  كامل  يَصْدر، 
بسط  جرى  تحديدًا  القرار  هذا  الواحد.  وجود  ـ  لا  بشأن 
البرمنيدس. هذا  نتائجه الجدلية بواسطة أفلاطون في نهاية 
الفكر  على  ]اختبار[  »تمرين«  لـ  نعلم،  كما  مكرّس،  النص 
المحض، يقترحه برمنيدس العجوز على سقراط اليافع جدًا، 
وهذا الاختبار يضع على المحك النتائج المترتبة ـ للواحد ولما 
لا يكونه )ما يسميه أفلاطون »أغيارًا« »les autres«( ـ على 

الفرضيات الممكن صياغتها بالنسبة لوجود الواحد. 
تشرع  موجود«:  غير  »الواحد  بأطروحة  مشروطة 
والثامنة  والسابعة  بالسادسة  عادة  إليها  الُمشار  الفرضيات، 

والتاسعة، بتفحص: 
)الفرضية  للواحد  الموجبة  المشاركات  أو  الخاصيّات  ـ 

السادسة(.

التأمل الثاني 
»إذا لم يكن الواحد فلا شيء يكون« برمنيدس. 

ـ خاصيّاته السالبة )الفرضية السابعة(.
ـ الخاصيّات الموجبة للأغيار )الفرضية الثامنة(.

في  والأخيرة  التاسعة  )الفرضية  السالبة  خاصيّاتها  ـ 
المحاورة(.

والأغيار  الواحد  أن  الإقرار  هو  البرمنيدس  مأزق  إن 
رة على نحو أنهما  يمتلكان ولا يمتلكان كل التعيينات المفكَّ
يكونان كل شيءلا Πάντα παντως εστί ولا يكونان شيئًا 
τε καί ούκ έστί. هذا خرابٌ عميم للفكر بما هو، يفضي 

إليه جليًّا الجدل الكامل للواحد. 
بالتشخيص  المأزق  هذا  سيرورة  مع  سأقطع  ذلك،  مع 
الموجود  غير  للواحد  المطلق  اللاتعيين  إقرار  يتم  لا  التالي: 
يُقرّ  التي  نفسها  للإجراءات  طبقًا   l’un - non - étant

ـ وجود  فرضية لا  أو: تحت  للأغيار.  المطلق  اللاتعيين  بها 



90  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
مع  الأساس  في  متناظرًا  لا  الكثير  تحليل  يكون  الواحد، 
تحليل الواحد نفسه. منشأ هذا اللاتناظر هو أن لا ـ وجود 
الواحد لا يُلّل إلّ كلا ـ وجود، ولا يُقال شيء إطلاقًا على 
 les autres - الواحد  لأغيار  بالنسبة  بينما  الواحد،  مفهوم 
فرضية  أن  نحو  على  بوجودها  الأمر  يتعلّق   que - l‘un

»الواحد لا يكون« تبيّ ما يجعلنا ندرك الكثير. 
 لنرَ، عبر مثال، كيف يشتغل أفلاطون بالواحد. معتمدًا على
يطرح  جورجياس،  عمل  في  نجدها  سفسطائية،  مصفوفة 
أفلاطون بأن منطوق »الواحد لا يكون« غير ممكن إلّ بمنح 
 الواحد هذه المشاركة الدنيا في الكون ]الوجود[ الذي هو هنا
 .être - non - l’étant (τό έίναι μή όν) كون غير الكائن
كون غير الكائن هو بالفعل الرابط δεσμον الذي بواسطته 
الذي  كون  ـ  باللا  يتصل  أن  يكن،  لم  إذا  للواحد،  يمكن 
كون  ـ  للا  العقلانية  التسمية  قانون  أخرى،  بعبارة  يكونه. 
هو ما يمنح، لما لا يكون، الوجود الكاسف لما هو غير كائن 
يمتلك  أقلّه،  يكون.  أنه لا  عنه  يقال  والذي   non - étant

أو  يُشار إلى لا ـ كونه،  الذي يمكن أن  الكونَ  ما لا يكون 
كما يقول أفلاطون، ينبغي على الواحد أن يكون الواحد غير 

. l’un - non - étant (έστιν το έν ούκ ον) الكائن
عليه، لا شيء نملكه هنا يتعلّق بالمفهوم الخاص للواحد، 
أنطولوجية  إلّ ضمن مبرهنة  تقع  الاعتبارات لا  لأن هذه 
عامة: هذا الذي يمكننا النطق بأنه لا يتم إبداؤه ينبغي على 
واضح،  نحو  على  للإبداء.  الخاص  اسمه  يقترح  أن  الأقل 
يصوغ أفلاطون بأسلوبه هذه المبرهنة: "يشارك غير الكائن 
بالتأكيد في اللاكائنية ]اللاموجودية[ التي تعود إلى لا ـ كون 
أيضًا  ne - pas - être - non - étant لكن  ـ غير الكائن 
 ،être - non - étant كون ـ غير ـ الكائن l’étantité بكائنية

إذا قصدنا على نحو تام أن غير الكائن لا يكون. 
ندرك بسهولة، في المشاركة البارادوكسية للواحد، الذي 
الضرورة  ندرك  الكائن،  ـ  غير  ـ  كون  كائنية  في  يكون،  لا 
المطلقة لأن يُعلّم في فضاء ما للوجود ذلك الذي يُشار إلى 
لاوجوده ]لا كونه[. إذًا الاسم المحض للواحد هو ما يُدرج 
الكائن.  غير  للواحد  الكون  من  الأدنى  الحد  بوصفه  هنا 
قانون  خلا  ما  الواحد  بصدد  يُفكّر  هنا  إطلاقًا  لاشيء 
لا  يكون.  لا  الواحد  بأن  القول  له  يخضع  الذي  الوجود 
إذا  للاوجوده.  الفرضية  العمومية  وراء  ما  الواحد  يُتفكّر 
تعلّق الأمرْ بأي شيء آخر افترضنا أنه لا يكون، فإن مفارقة 

الاسم  بواسطة  الوجود  إلى  اللاموجودية  من  الوصول 
المفارقة  هذه  نفسها.  للمبرهنة  المطابقة  النتيجة  ستكون 
ليست إطلاقًا مفارقة الواحد، لأنها لا تقوم بالنسبة للواحد 

إلّ بتكرار مفارقة جورجياس بصدد اللاوجود. 
على  يمتلك،  أن  يجب  المعيّ  كون  ـ  اللا  أن  شك  لا 
التعيين  أبدًا  يعيّ  لا  هذا  قول  لكن  تعيينه.  كونَ  الأقل، 
هنا.  نافلً  يبقى  بالواحد  يتعلّق  ما  إن  د وجوده.  يؤكَّ الذي 
الأمر مختلف بالنسبة لما لا يكون الواحد ـ غير ـ الكائن، أي 
الواحد تقدم،  »الأغيار« »autres« حيث فرضية لا ـ كون 
الحقيقة  في  تقدّم  بل  ثميناً،  مفهوميًا  تحليلً  العكس،  على 

نظرية كاملة عن الكثير. 
يعلّق أفلاطون بدايةً بأن ما لا يكون الواحد، أي يكون 
 τα άλλα :ينبغي التقاطه في فرقه وهجانته ،άλλα الأغيار
έτερα έστιν، وهو ما سأترجمه بـ: »الأغيار آخرون« حيث 

الغيرية البسيطة هنا )الغير l’autre( تحيل إلى غيرية مؤسسة 
فكر  إلى  المحض،  الفرق  فكر  إلى  أي   ،)l’Autre )الآخر 
تكراريًا  تنوعًا  بوصفه  انتشارًا هجيناً وليس  بوصفه  الكثير 
έτερος هنا أن يحدد  أنه ليس في إمكان الآخر  بَيْد  بسيطًا. 
يكون.  لا  الواحد  لأنْ  الواحد  وأغيار  الواحد  بين  الفجوة 
آخرين  أنفسهم،  بلحاظ  يكونون،  الأغيار  أن  هذا  حاصل 
Autres. يُستدلّ حتمً، من كون أن الواحد لا يكون، على أن 

الغير هو آخر للغير وذلك من حيث هو مطلقًا كثير محض 
 .de soi وانتشار متكامل للهو

رائع ومكثّف،  لتفكيره، في نص  أفلاطون  ما يجهد هنا 
التبدّي  الأول(  )التأمل  أي  المتسقة،  الكثرة غير  هو بجلاء 
أن  طالما  والبنية.  للواحد  مفعول  أي  على  السابق  المحض 
مباشرةً  يتبدّى  ما  فإن  الأغيار،  على  محظور  الواحد  ـ  كون 
بالمعنى  إذا تمسكنا  أكثر،  وبدقة  ـ  كثرة لامتناهية  وتمامًا هو 
الإغريقي لـ άπειρος πλήθει فستكون الكثرة محرومةً من 
كل حد limite لانتشارها الكثير. هكذا يبيّ أفلاطون هذه 
الحقيقة الأنطولوجية الأساسية ؛ في غياب أي كون للواحد 
دون  الكثيرين  كثير  ي  تبدِّ الكثير في   in-consiste يتسق  لا 
أي نقطة توقف مؤسسة. الانتشار دون حدود هو القانون  
الإبدائي la loi présentative نفسه: »حالما ينقصه الواحد 
وعلى  بدقة  يفكّر  لمن  ـ  واحد  كل  يظهر  كائناً،  ليس  الذي 

مقربة ـ بوصفه كثيًرا دون حدود«. 
إن ماهية الكثير هو تكثير نفسه ]التكثّر[ بطريقة محايثة، 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 91
وهذا هو نمط بزوغ éclosion الوجود لمن يفكر عن قرب 
أن  الواحد.  كون  ـ  لا  من  انطلاقًا   de prés [έγγύθεν]
يكون من المستحيل تأليف الكثير ـ دون ـ واحد، الكثير في 
ذاته، يعني في المقابل أن كونه ]وجوده[ نفسه هو التفكك، 
لحلم  مذهلة  استعارة  في  بجرأة  أفلاطون  صوّره  ما  وهذا 
مثل  الصغر،  بالغة  تبدو  للوجود  نقطة  أخذنا  »إذا  تأملي: 
تشبه  أن  عن  عوضًا  ككثير،  حالً  فستظهر  كرى،  في  حلم 
الواحد، وعوضًا عن صغرها الفائق، ستظهر كبيرة، مقارنة 

بالانتشار الذي تكونه انطلاقًا من نفسها هي«. 
صورة  كأنها  للكثير  اللانهائية  الكثرة  هذه  تبدو  لماذا 
حلم؟ لماذا هذا النوم الليلي للفكر كي نلمح الانتشار لكل 
من  المتسقة  غير  الكثرة  أن  إلى  يعود  الأمر  مفترضة؟  ذرة 
رة. كل فكر يفترض  حيث هي غير قابلة فعلً أن تكون مفكَّ
يكون  حيث  كواحد  واحتسابًا  بنية  أي  للمفكّر،  وضعيةً 
ى ومتسقًا ومعدودًا. الكثرة غير المتسقة ليست  الكثير متبدَّ
أفقًا  إلّ  بواسطته،  تُبنين  التي  الواحد  مفعول  قبل  بالتالي، 
غير قابل للالتقاط. ما يريد أفلاطون هنا أن ينقله لنا، وفيه 
ما هو ما قبل كانتوري، أنه لا يوجد شكل لموضوع للفكر 
من شأنه أن يجمع ويوسّق ]يجعلها متسقة[ الكثرة المحضة 
والكثير بدون واحد، على نحو أنه بالكاد يحدث في التبدّي 
الذي الذي يتشتت فيه أو بالأحرى إن عدم حدوثه يجعله 
مقارَنًا بتطاير  المشاهد في حلم. كتب أفلاطون: »ضروريُّ 
التقاطه  علّي  ليعسر  حتى  منتشًرا  يكون  ما  كل  يتبعثر  أن 
بواسطة الفكر السياقي« لأن الفكر اليَقِظ διανοία ـ وبعيدًا 
يكون  الذي  هذا  على  يقبض  لا  ـ  المجموعات  نظرية  عن 
التبدّي  présentable والذي هو  قابل للإبداء  ما هو  أدنى 

ـ الكثير. إنه يحتاج إلى توسّط لا وجود الواحد. 
مع ذلك ـ وهذا اللغز ظاهر في نهاية البرمنيدس ـ هل 
الطيران  يحوّل  الذي  الحلم  في  بالكثير  حقًا  الأمر  يتعلّق 
الانقلاب  وهي  التاسعة،  الفرضية  إن  مجاز؟  إلى  والحطام 
من  وقريبة  مشدودة  جِدّ  محاورة  في  الأحداث  في  الأخير 
دراما المفهوم، تبدو أنها تخرّب كل ما أردت قوله عبر تهفيتها 
لإمكان أن تُفكّر، غيرية أغيار الواحد، ككثير إذا كان الواحد 
غير موجود: »لن يكون ]الأغيار[ عديدًا ]πολλά[«. ذلك 
ولأن  واحد.  هناك  يكون  لن  العديدة  الموجودات  في  أنه 
الواحد ليس موجودًا في الأغيار، فلن يكون الأغيار عديدًا 
ولن يكونوا واحدًا« أو، على نحو أكثر صورية: »مستحيل 

بدون الواحد أن يكون لنا رأي بشأن ماهو متعدد«.
وعليه، وبعد استدعاء حلم الكثير بوصفه لاإتساق كثير 
 pluralité الكثيرين غير المحدود، ينقض أفلاطون التعددية
مشيًرا على ما يبدو بعدم إمكان الأغيار، وبما أن الواحد غير 
ولا  للواحد  تبعًا  لا   Autres آخرين  يكونوا  أن  موجود، 
نسمعها  التي  العدمية  الخلاصة  عنه  ينتج  هذا  للكثير.  تبعًا 
وشك  على  وهي   ،claudel كلوديل  لـ   la Ville المدينة  في 
إيزيدور دي بيسمي: »إذا  التمرّد، من المهندس  ان يدمرها 
ما  لكن  يكون«   ]ούδέν[ فلاشيء  كائن  غير  الواحد  كان 
هو اللاشيء؟ اللغة الإغريقية تتحدث بطريقة مباشرة أكثر 
من لغتنا المثقلة بجرح الذات المقروء منذ لاكان في هذه اللا 
»ne« الزائدة. ذلك أن »لاشيء يكون« rien n’est تقال في 
rien est. أن  اليونانية ]ούδέν έστιν[: »اللاشيء يكون« 
هو   »rien »اللاشيء  أن  هنا هو  بالأحرى  تفكيره  ينبغي  ما 
النحو  على  الأفلاطوني  المنطوق  إملاء  وينبغي  الفراغ  اسم 
التالي: إذا لم يكن الواحد موجودًا فإن ما يحلّ محل »المتعدد« 
 subsiste هو الاسم المحض للفراغ بقدر ما يبقى plusieurs

وحده كوجود être. تستعيد الخلاصة »العدمية«، بالتقاطع 
مع تقابل واحد / كثير ]έν/πολλά[، نقطة وجود اللاشيء، 
ـ   correlát presentable للإبداء  القابل  المضايف  وهو 
كاسم ـ لهذا الكثير ]πλήθος[ غير المحدود أو غير المتسق 

والذي تسبب عدم كونه واحدًا بالحلم. 
اللغز:  فيه  ر  يتنوَّ أسمائي  فرق  إلى  انتباهنا  يشدّ  وهذا 
الكلمة الإغريقية التي تشير إلى كثير الكثيرين غير المحدود، 
ليست  السياقي،  للفكر  ككسوف  حطامه  يومض  والذي 
هي نفسها التي تشير إلى المتعدد، كتعيين للأغيار لا يحتمل 
والتي   ]πλήθος[ الأولى  تقال  الواحد.  موجودية  عدم 
 ]πολλά[ الثانية تستحق فقط أن تُترجَم بـ »كثرة«، وتقال 
 la التعدد  أو   des plusieurs العديد[  ]أو  المتعدد  وهي 
ورفض  المحض  الكثير  تحليل  بين  التناقض   .pluralité

المندرجتين تحت فرضية عدم وجود  كل تعدد، في الحالتين 
علينا  يجب  ظاهريًا.  تناقضًا  إلّ  بالتالي  يكون  لن  الواحد، 
وللوجود  المتسق  للكثير غير  تشير   ]πλήθος[ أن  نفكّر  أن 
إلى  تشير   ]πολλά[ وأن  المحض،  وللتبدّي  واحد  دون 
مطروح  هو  الأول  الحدّ  الآحاد.  وتأليف  المتسق  الكثير 
الواحد، وهو ليس منسجمً مع عدم كونه واحدًا فقط  من 
من  انطلاقًا  الحلم،  في  حتى  المتناول،  في  حصًرا  يكون  بل 



92  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
أنه  يفترض   πολλά الثاني  الحد  أنطولوجيا.  الواحد  إبطاله 
بمقدورنا الاحتساب وأن الاحتساب كواحد يبنين التبدّي. 
 το έν[ ،الواحد افتراض وجود  البنية، وبعيدًا عن  أن  بَيْدَ 
όν[ إنما تفوّته في تشغيل محض للـ »ثمّة«، ولا تقرّ بحدوث 

ي إلّ للكثير غير المتسق الذي  وجود، من حيث هو، في التبدِّ
امكان  تخوّل  للواحد  المشغّلة  »ثمّة«  الـ  رًا.  لامفكَّ تصيّه 
وجود المتعدّد πολλά، رغم أنه وقبل مفعولها، وتبعًا لعدم 
الوجود المحض للواحد، تظهر الكثرة غير القابلة للإبداء، 
اللامحدودية  للإغريق،  بالنسبة  هي  والتي   ،πλήθος الـ 
άπειρός، التي تشير إلى هذه الكثرة التي تكون غير محتملة 

من قبل أي وضعية مفكّرة. 
 être - en - إذا أَقْرَرنا أن الوجود هو وجود في وضعية
situation، ما يعني، بالنسبة للإغريق، بسط حدّه، فإن ما 

نسخ  هو  الواحد  ثميّة  ]إزالة[  نسخ  أن  هو  بالضبط  يكون 
للكل طالما أن »كل« هي بالضرورة »المتعدد«. وعليه، ليس 
ثمة إلّ اللاشيء il n’y a que le rien. لكن إذا كان غرضنا 
هو الوجود من حيث هو وجود أي الكثير دون واحد، فإنه 
لحق أن لا وجود الواحد هو هذه الحقيقة الذي يكون كل 
هذا  حدود.  دون  المنتشر  بالكثير  الحلم  تأسيس  مفعولها 

الـ»حلم« هو ما أعطاه ثباتَ الفكر إبداعُ كانتور. 
النتيجة المعضلية لأفلاطون يمكن تأويلها بوصفها مأزقًا 
والكثير  المتسق  غير  الكثير  بين  الفاصل  الحد  على  للوجود 
المتسق. »إذا كان الواحد غير موجود فلاشيء يكون« تعني 
عدم  في  النهاية  حتى  التفكير  خلال  من  فقط  أنه  ؛  أيضًا 
الوحيد  الإبداء  بوصفه  الفراغ  اسم  يحدث  الواحد  وجود 
الممكن تصوره لما يسند، من حيث هو غير قابل للإبداء ومن 
للواحد.  أثر  تبدٍّ متعدد أي كل  حيث هو كثرة محضة، كل 
للواحد  الظاهر  الزوج  من  انطلاقًا  أفلاطون،  يضع 
ثميّة  الموجود،  الواحد  العمل:  في  مفاهيم  أربعة  والأغيار، 
 .]πολλά[ وبنية الكثير ،]πλήθος[ الواحد، الكثير المحض
إذا كان انعقاد المفاهيم معًا يظلّ فضفاضًا في نهاية المعضلة، 
رة، بالنسبة  حيث ينتصر الفراغ، فذلك فقط لأنها تبقى غير مفكَّ
»ثميّته«.  واشتغال  وجوده  افتراض  بين  الفجوة  للواحد، 
مع ذلك كان أفلاطون قد سمّى هذه الفجوة مرارًا في 
المفتاح للمفهوم الأفلاطوني ؛  بالفعل  عمله. إنها ما يعطي 
مفهوم المشاركة، والذي ليس من النافل أبدًا أن سقراط في 
بداية البرمنيدس قد توسّل به، قبل دخول المعلم العجوز، 

لهدم حجج زينون بصدد الواحد والكثير. 
يكون  لما  تحدث  نعلم،  كما  أفلاطون،  عند  الفكرة  إن 
أخرى  ناحية  من  لكنها  هنا.  وجوده  نقطة  إنها  رًا.  مفكَّ
انطلاقًا  الذي  ذلك  تجعل  أن  أي  المشاركة  تُسند  أن  يجب 
المتكثر.  الكثير  من  يوجد  ما  كواحد  أفكّر  أنا  وجوده  من 
الموحلة،  البرك  هذه  الشعرات،  هذه  البشر،  هؤلاء  وعليه، 
لهم  يحدث  ما  بقدر  إلّ  للفكر  للإبداء  قابلين  غير  يكونون 
eK- مفعول واحدٍ من نقطة الوجود الأمثلي حيث ينوجد 
siste في مقام المعقول الطين والشعر والإنسان. الـ »في ذاته« 

الذي للفكرة هو في كونه منوجدًا، والقدرة المشاركاتية هي 
»ثميّته« أي مفتاح تشغيله. إنه في الفكرة نفسها نجد الفجوة 
 constation وقوام  المعقول(  )مقام  وجوده  افتراض  بين 
المحض  الثمّة  وهو  )المشاركة(  يسنده  الذي  الواحد  الأثر 
الفائضة عن وجوده، وذلك فيما يتعلّق بالتبدّي المحسوس 
أخرى،  ناحية  ومن  تكون،  الفكرة  العالمية.  والوضعيات 
ثمة الواحد انطلاقًا منها ومن خارجها نفسها. إنه وجودها 
 existence وأيضًا لاوجود اشتغالها. إنها تسبق كل وجود 
فقط  منها  إنه  أخرى  جهة  ومن  جهة،  من  واحدٍ  أثر  وكل 

ينتج résulte أنه ثمّة تأليفات آحاد قابلة فعلً للتفكير. 
مثال  ثمة  ليس  تامة،  وبصرامة  لماذا،  ذلك  بعد  نفهم 
يسميها  ما  أفلاطون  د  عدَّ السفسطائي،  في  للواحد. 
المؤسسة بإطلاق.  العليا، وهي الأفكار الجدلية  بالأجناس 
هذه المثل الخمسة هي الوجود والحركة والسكون والهوهو 
الواحد  بينها. ذلك ان  الواحد ليس  ]الهويّ[ والغير. مثال 
فعلً غير موجود. إن أي وجود معزول للواحد لن يكون 
الواحد  البرمنيدس.  ترسيه  ما  أساسًا  للتصور، وهذا  قابلً 
في  ـ  اشتغاله  جهة  من  ملقوف  مثال  لكل  مبدأ  هو  فقط 
المشاركة ـ وليس من جهة وجوده. الـ »ثمة واحد« هو من 
باحتساب  ما تضطلع  قدر  أي فكرة مهما كانت، على  شأن 
كثير وجعله واحدًا، فإن الـ »ثمّة واحد« يكون توكيدًا على أن 
شيئًا موجودًا )متبدّى(، بما هو كذا أو كذا، هو هذا أو ذاك. 
ليس لـ ثمّة واحد  من وجود وهو ما يؤمّن بالتالي  لكل 
 fonction وجود أمثلي، كفاءة وظيفته الإبدائية أي وظيفته
المبنينة التي تفصل، قبل وبعد أثره، الـ πλήθος غير القابل 
 πολλά للـ  المفكّر  التماسك  عن  ـ  الوجود  بليثورا  ـ  للقف 

والذي هو حاكمية العدد على الوضعيات النافذة الأثر. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 93

التأمل الثالث 
نظرية الكثير المحض: مفارقات وقرار نقدي. 

من الملحوظ تمامًا أن ابتكار النظرية الرياضية للكثير المحض 
اعتقاده  كانتور مع  ترافق عند  المجموعات«  »نظرية  المسماة 
كما  فلسفيًا  للمجموعة  المجردة  الفكرة  »تعريف«  بإمكان 
يلي: »نفهم بالمجموعة جمعنا ككل لموضوعات متمايزة تمامًا 
أن  مبالغة،  دون  القول،  يمكن  فكرنا«.  أو  بالنسبة لحدسنا 
ستضطلع  التي  المفاهيم  كل  التعريف  هذا  في  يربط  كانتور 
والتمييز  والموضوع  الكل  بتفكيكها:  المجموعات  نظرية 
ولا  التشميل،  هو  ليس  المجموعة  يجعل  ما  إن  والحدس. 
التي التمييزات  ولا  موضوعاتها،  هي  التي   عناصرها 
التجميعات  في  إليها  سبيل  لا  ـ  مخصوصة  مسلمة  دون  ـ 
الذي  الحدس  ولا  للمجموعات،  اللانهائية   collections

لا نمتلك أقلّه بصدد كل عنصر مفترض لمجموعة »كبيرة« 
يبقى  ما  وهو  »الفكر«،  إلّ  بالكاد  نملك  لا  الشيء.  بعض 
أساسًا من »التعريف« الكانتوري الذي يعيدنا، وعلى قدر ما 
هو متعلّق بالوجود تحت اسم المجموعة، إلى القول المأثور لـ 

برمنيدس: »الهو نفسه هو فكر ووجود في آن«. 
الإيفاء  تُظهّر قدرتها على  أن  لها  كان  نظرية عظيمة،  إن 
من  كالعادة  ولدت  الرياضيات،  فروع  لكل  كونية  بلغة 
 enchaînements تسلسلاتها  صلابة  بين  حدّية  فجوة 
بعد  حدث  قد  كان  وكما  المركزي.  مفهومها  وهشاشة 
بالنسبة لـ »لامتناهي الصغر« في القرن الثامن عشر، سريعًا 
نظرية  مفارقات  هيئة  على  الهشاشة  هذه  ستتكشف  ما 

المجموعات. 
التي  ـ  المفارقات  لهذه  فلسفي  بتفسير  الاضطلاع  بُغية 
الرياضية وأحدثت أزمة من الخطأ تخيل أنها  القناعة  هزت 
انتهت، لأن المسألة إنما تتعلّق بماهية الرياضيات وقد جرى 
إهمالها براغماتيًا عوضًا عن الظفر بحلٍّ لها ـ ينبغي إبتداءً فهم 
أن تطور نظرية المجموعات، وبالتشابك مع تطور المنطق، 
كانتور  حدّده  قد  كان  الذي  التصور  سيتجاوز  ما  سرعان 
جرى  كان  ما  »الساذج«.  بـ  استرجاعيًا  سيُنعت  والذي 
لإعادة  سيتعرض  الموضوعات«  »حدس  بوصفه  إبداؤه 
بوصفه  إلّ  للتفكير  قابلً  فيه  يكون  لا  نحو  على  صياغة 
هي  عنها  معَّب   proprieté لخاصيّة  أو  لمفهوم،  مصداقًا 

نفسها في لغة مصورنة جزئيًا أو حتى كليًّا كما في أعمال فريغه 
ومعَّب  معطاة  بخاصيّة  هذا:  قول  يمكن  وعليه  راسل.  ثم 
عنها بصيغة ])λ)α[ ذات متغيّ حر، أسمّي »مجموعة« كل 
الخاصيّة  تمتلك  التي  العلم(  أسماء  أو  الثوابت  )أو  الحدود 
 ]l[ المعنيّة أي تلك الحدود التي تكون بالنسبة لها ـ إذا كانت
اذا كانت ])λ)α[ على سبيل  ـ ])l(λ[ صادقة )مثبتة(.  ا  حدًّ
المثال هي صيغة »α تكون عددًا طبيعيًا كليًّا« فسأتكلّم عن 
هذه  يجعل  الذي  الكثير  لتحديد  الكلّية«  الأعداد  »مجموعة 
الصيغة صالحة أي لتحديد الأعداد الكلّية. بعبارة أخرى، 
يكون  به  الذي  الكثيَر  كواحد  يحتسب  ما  هي  "المجموعة" 

صلاح صيغة ما«. 
أن  يلي،  سوف  لما  كامل  فهم  أجل  من  جيدًا،  سيكون 
في  الواقعة  التقنية  الملاحظة  إلى  تأخير  دونما  القارئ  يعمد 
الذي  الصورية  الكتابة  معنى  تشرح  إنها  التأمل.  هذا  نهاية 
يتيح  أن  وراسل،  فريغه  بعد  المكتسب  منها،  للتمكّن  كان 

التقدم في اتجاهين: 
1( لقد أصبح ممكناً تحديد فكرة الخاصيّة بصرامة وصَوْرَنتها 
في  المحمول  لفكرة  المثال،  سبيل  على  إرجاعها،  طريق  عن 
متغيّ  ذات  لصيغة  أو  الأولى،  الدرجة  من  منطقي  حساب 
أتجنب،  أن  أيضًا  بوسعي  مثَبّتة.  ثوابتها  تكون  لغة  في  حرّ 
بواسطة الإكراهات المقيّدة، التباسات الصلاح التي تنطوي 
إذا  أنه  معلومٌ  الطبيعية.  للغة  الواضحة  غير  التخوم  على 
أجنحة«،  يمتلك  حصان  هي   α« تكون  أن  لصيغتي  كان 
إلى  فقط  تُرجَع  أن  والممكن  تقابلها،  التي  »المجموعة«  فإن 
بوسيفالوس Bucéphale، ستورطني في نقاشات وجودية 
للواحد  الوجود  منحت  قد  سأكون  كوني  من  تنبع  معقدة 
l’existence de l’Un، وما هذا سوى الأطروحة التي من 

شأنها أن تربك على الفور كل نظرية للكثير. 
2( بمجرّد إبداء موضوع ـ اللغة )اللغة الصورية(، والذي 
النظرية حيث سأعمل، سيغدو مشروعًا  سيكون موضوع 
من  مجموعةً  تقابل  حرّ  متغير  ذات  صيغة  كل  بأن  التسليم 
التفاؤل  إن  مغايرة،  بعبارة  صالحة.  تجعلها  التي  الحدود 
على  الحدس  قدرة  يخصّ  بما  كانتور  أظهره  الذي  الساذج 



94  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
الإحكام  إلى  هنا  تحويله  جرى  قد  موضوعاته  تشميل 
هذا  تضمنه.  أن  البناء  جيّدة  للغة  يمكن  الذي   sécurité

يعني  الكتابة(  )في  اللغة  في  التحكّم  أن  إلى  يعود  الإحكام 
التحكّم في الكثير. هذا هو تفاؤل فريغه: كل مفهوم، يتاح 
تدوينه في لغة مُصَوْرَنَة بالكامل )كتابة رمزية(، يصف كثرة 
نفسها  الحدود  هذه  كثرة  هي  تكون   existante »قائمة« 
التي جرى تدوينها والتي تقع تحت هذا المفهوم. التحكمة 
يفيض عن  أن  يمكنه  الكثير  من  أنه لاشيء  الاعتبارية هي 
لغة متقنة  وبالتالي فإن الوجود، وعلى قدر ما يكون مكرهًا 
على إبداء نفسه في اللغة بوصفها المرجع ـ الكثير لخاصيّة ما، 
لا يمكنه أن يصدع معمارية هذه اللغة إذا كانت مبتناة على 
نحو صارم. إن السيادة على الكلمات هي أيضًا السيادة على 

الكثير. 
العميقة  الدلالة  أن  غير  الأطروحة.  كانت  هكذا 
للمفارقات، التي كان على نظرية المجموعات انطلاقًا منها 
 ،axiomatisé تؤكسم  أن  أي  تأسيسها  يُعاد  وأن  تُعدّل  أن 
أن  بالفعل  تكشّف  لقد  خاطئة.  ]الأطروحة[  هذه  أن  هي 
إلّ  )مجموعة(  كثرة  تقابلها  لا  والصيغ  الخاصيّات  بعض 
التي تكون  اللغة نفسها  تحت طائلة تخريب )عدم تماسك( 

مدوّنة بها هذه الصيغة. 
بلحاظ  فقط  يوصف  أن  الكثير  يتيح  أخرى، لا  بعبارة 
اللغة. أو على نحو أكثر دقة: لا أستطيع أن أحتسب كواحد، 
كـ»مجموعة«، كل ما يكون مستغرَقًا subsumable بخاصيّة 
ما. إذ أنه ليس دقيقًا أن كل صيغة ])λ)α[ يمكن أن تقابل 
مجموعة واحدة من حدودِ تكون بالنسبة لها ])λ)α[ صادقة 

أو مثبتة. 
المجموعة  مفهوم  لتعريف  الثاني  المسعى  يخرّب  هذا 
انطلاقًا هذه المرة من خاصيّات ومصاديقها )فريغه(، عوضًا 
مجددًا  )كانتور(.  وموضوعاته  الحدس  من  الانطلاق  عن 
المفترض  كواحد  احتسابه  عن  بعيدًا  المحض  الكثير  ينزلق 

تحققه في تعريف واضح لما هو كثير )مجموعة(. 
التي  تلك  شهرة،  الأكثر  المفارقة  بنية  تفحصنا  إذا 
فيها  تتدهور  التي  الصيغة،  أن  كذلك  سنلحظ  لراسل، 
عادية  صيغة  هي  الكثير،  وجود  على  للغة  المقوّمة  السلطة 
راسل  لحظ  لقد  الإطلاق.  على  إستثنائية  صيغة  وليست 
والتي  نفسها«  في  عنصًرا  تكون  لا  مجموعة  هي   α« صيغة 
كل  أن  نحو  على  تمامًا،  مقبولة  صيغة  هذه   .~)α∋α( هي 

ـ على  الواضح  المعروفة تملكها. من  الرياضية  المجموعات 
سبيل المثال ـ أن مجموعة الأعداد الكلّية ليست هي نفسها 
عددًا كليًّا، إلخ. الأمثلة المضادة ملتوية. إذا قلت »مجموعة 
تعريفًا  فإن  كلمة«،  عشرين  من  بأقل  تعريفه  يمكن  ما  كل 
للتوّ لهذه المجموعة يمتلك هو نفسه أقل من  كالذي كتبته 
أنه  بَيْدَ  نفسه.  في  عنصًرا  يكون  هو  وبالتالي  كلمة  عشرين 

يتملكنا بعض الشيء الشعور بأن في الأمر دعابة. 
لكل  مجموعة  نجعل  أن  تمامًا  المعقول  من  يبدو  عليه، 
صادقة   ~)α∋α( فيه  تكون  نحو  على   ]α[ المجموعات 
envisager هذا الكثير  بالنسبة إليها. مع ذلك فإن ارتسام 
]عدم  التضارب  خلال  من  المجموعات  نظرية  لغة  يخرّب 

التماسك[ الذي يمكن أن يُستنتج منه. 
هذه  هي  )»للمفارقة«(   P أن  قلنا  لو  أنه  ذلك  مردّ 
  P=}α/~  )α∋α({ هكذا:  كتابتها  يمكن  فإنه  المجموعة. 
في  عنصًرا  تكون  لا   )α( أن  نحو  على   )α( »كل  وقراءتها: 

نفسها« لكن ماذا يمكن أن يقال عن هذه الـ P؟ 
بعدها  فإن عليها   ،]P∋P[ ،نفسها كعنصر إذا احتوت 

 .~)P∋P( أن تمتلك الخاصيّة المعرّفة لعناصرها والتي هي
ستمتلك  فإنها   ~)P∋P( كعنصر،  نفسها  تحتوي  لم  إذا 
الخاصيّة المعرّفة لعناصرها وبالتالي ستكون عنصًرا في نفسها 

 .]P∋P[ أي
 .])P∋P(↔~)P∋P([ :ما سنحصل عليه في النهاية هو
هذا التكافؤ بين العبارة ونفيها يُبطل الإتساق المنطقي للغة. 
استقراء  أن   ،~)α∋α( صيغة  من  وانطلاقًا  يعني،  هذا 
هو  له  تصلح  التي  للحدود  الكلّ  كواحد  الإحتساب 
حيث  اللغة  تناقض  ثمن  ندفع  أن  رفضنا  إذا  مستحيلٌ 
البطلان الذاتي لكل الرياضيات. الـ »مجموعة« P هي فائض 
هنا، على قدر ما نفترض أنها تحتسب كواحد كثيًرا ما، عن 

المصادر الصورية والاستدلالية للغة. 
وتحديدًا  ـ   P أن  بقولهم  المناطقة  معظم  سجّله  ما  هذا 
 جرّاء الخاصيّة العادية )α∋α(~ المفترض التي تنبثق عنها ـ

بالطريقة  كمجموعة  محتسبة  تكون  كي  جدًا«  »كبيرة  هي 
نفسها التي تحتسب بها المجموعات الأخرى. هذه الـ »كبيرة 
جدًا« هنا هي الاستعارة الخاصّة بما يفيض من وجود الكثير 

عن اللغة المزمع استنتاجه منها. 
المأزق  سيدفع  النقطة،  هذه  عند  كانتور،  أن  اللافت 
إذا كان  doctrine de l’absolu لديه.  المطلق  بواسطة فقه 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 95
ممتنعًا تشميل كثرات ما أو »تصورها كوحدة« فذلك يعود، 
عابرة  كونها  إلى  وليس  مطلقًا  لامتناهية  كونها  إلى  بيّنه،  كما 
كانتور  يتهيّب  لم  رياضية(.  )يعني   transfinies للتناهي 
المطلقة[  ]الحقيقة  الإطلاقية  ارتباط  من[  عليه  وقف  ]ما 
واللاإتساق. ذلك أنه هناك حيث يتعذّر الإحتساب كواحد 

يقيم الله: 
أن  نحو  على  تكون  أن  ما  لكثرة  يمكن  جهة،  »من 
يفضي  عناصرها،  كل  معًا"  "تكون  له  وفقًا  الذي  الاثبات 
إلى تضارب على نحو يستحيل معه تصوّر الكثرة كوحدة، 
لامتناهية  كثرات  أسميها  الكثرات  هذه  متناه".  كـ"شيء 
يمكن  أخرى،  جهة  من  حينما،   ... متسقة  غير  أو  مطلقًا 
"تكون  تفكير كلّية عناصر كثرة ما، دون تناقض، بوصفها 
فإني  ممكناً،  يكون  ما"  "شيء  في  تجميعها  أن  نحو  على  معًا" 

أسميها كثرة متسقة أو مجموعة«. 
أن  هي  كانتور  لـ  الأونطولوجية  الأطروحة  أن  نرى 
اللاإتساق، وهو مأزق رياضي لواحد الكثير، يوجه الفكر 
باتجاه اللامتناهي كموجود أعلى أو كمطلق. معنى هذا، كما 
نراه في النص، أن مثال الـ"كبير جدًا" هو فائض عن الكثير 
وهو  كانتور،  إن  اللغة.  عن  فائضًا  كونه  من  أكثر  الواحد 
لاهوتي أساسًا، لا يربط إطلاقية الوجود بالإبداء )المتسق( 
للكثير ولكن بالتعالي حيث اللانهاية الإلهية، وبقدر ما هي 

واحد، لا تتسق في تجميع وتعداد كل كثير مهما كان. 
استباق  وعبر  كانتور،  أن  أيضًا  القول  يمكن  ذلك  مع 
هي  ليست  الكثير  لوجود  المطلقة  النقطة  أن  رأى  رائع، 
إتساقه ـ وبالتالي اعتماده على إجراء الإحتساب كواحد ـ بل 

هي عدم إتساقه، أي انتشار كثير لا تجمعه أي وحدة. 
التي  ـ  الأنطوثيولوجيا  بين  كانتور  فكر  يتأرجح  هكذا 
غير  للرياضيات،  عابر  لامتناه،  أعلى  كوجود  المطلق  تفكّر 
معدود، وتفكّره كشكل جذري جدًا للواحد الذي لا يمكن 
لأي كثير أن يتسق فيه ـ والأنطولوجيا الرياضية حيث يجعل 
الإتساق نظرية لعدم الإتساق على نحو أن ما يعيقها )كثرات 
لا  بساطة،  وبكل  وبالتالي،  استحالتها  نقطة  هو  مفارقاتية( 
 non - نقطة ما هو غير موجود  تثبّت  بالنتيجة هي  يكون. 
étant والتي منها يمكن إرساء أن هناك إبداءًا ما للوجود. 

تشّرع )صريًحا(  المجموعات  نظرية  أن  فعلً  المؤكد  من 
لما لا يكون إذا كان صحيحًا أنها تجعل نظرية الكثير كشكل 
عام لإبداء الوجود. الكثرات غير المتسقة أو »الفائضة« لا 

تكون إلّ ما تحدده نظرية المجموعات كلا وجود  محض قبل 
بنيتها الاستدلالية. 

الله،  أو  المطلق  اللاوجود  هذا  موضع  كانتور  يضع 
أي  الحضور  »أنطولوجيات«  تتجذّر  فيه  ما  عزل  متيحًا 
أن  بإعلان  القرار  وهو  الرياضية،  غير  الأنطولوجيات 
الواحد يكون ما وراء الكثير حتى في مجاز لاإتساقه الأعظم. 
لكن ما يتأتى تحديدًا من نظرية المجموعات تحت تأثير 
المفارقات ـ حيث تسجّل كعائقٍ لاوجودها الخاص والذي 
هو في هذه الحالة اللاوجود )non - étre( ـ هو أن الواحد 
يتفكّر  الرجل نفسه، كانتور، لم  العجيب أن هذا  لا يكون. 
ما تأتّى له من الابتكار ـ من حيث أن الواحد هو لاوجود 
الوجود الكثير ـ إلّ ضمن حماقة إنقاذ الإله أي الواحد من 

أي افتراض مطلق للكثير.
إن الآثار الواقعية للمفارقات تكون مباشرة لأمرين: 

لفكرة  تفصيلي  بتعريف  أمل  كل  عن  التخلّ  ينبغي  أ( 
وارد  في  هنا  اللغة  ولا  الحدس  لا  أنه  إذ  المجموعة. 
مفهوم  ضمن  كواحد،  الإحتساب  بتأمين  الاضطلاع 
س بواسطة العلاقة الوحيدة  متواطئ، للكثير المحض المؤسَّ
»الانتماء إلى« والتي تكتب: ]∈[. وعليه إنه من ماهية نظرية 
المجموعات أن لا تمتلك على »موضوعات« ـها )الكثرات، 
المجموعات( إلّ سيادة ضمنية متحصّلة في أكسيوميّ ]نسق 

من المسلّمات[ لا تظهر فيه خاصيّة "أن تكون مجموعة". 
الذي  اللاوجود  أي  المفارقاتية  الكثرات  حظر  ينبغي  ب( 
يمتلك لاإتساقه الأنطولوجي علامة خراب اللغة. بالتالي، 
يخوّل  ما  معه  يكون  نحو  على  يكون  أن  الأكسيوميّ  على 
اعتباره كمجموعة، أي كل ما يتكلّم عنه ـ ذلك أنه كي تُيّز 
يُميّز  الكل عن أي شيء آخر، أي كي  المجموعات في هذا 
يكون(، وكي  )الذي لا  الواحد  يكون( عن  )الذي  الكثير 
يُميّز في النهاية الوجود عن اللاوجود، يتطلّب الأمر مفهومًا 
للكثير أي معيارًا للمجموعة وهو ما جرى استبعاده ـ ليس 

متضايفًا مع صيغ مثل )α∋α(~ تحدث التضاربات. 
هذه كانت المهمة المزدوجة، بين 1908 و 1940، التي 
اضطلع بها زرمللو وأُنجزت بواسطة فرانكل وڤون نيومان 
وغودل. إنجازها هو النسق الأكسيومي الصوري الذي تمَّ 
المحض  الفقه  إبداء  الأولى،  الدرجة  من  منطق  ضمن  فيه، 
للكثير والذي ما زال ممكناً استعماله اليوم للتحصّل على كل 

فروع الرياضيات. 



96  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
لا  المجموعات  بنظرية  يتعلّق  فيما  أنه  بواقعة  أتمسّك 
إذا  داخلية.  ضرورة  بل  مصطنعًا  تخريًجا  الأكسمة  تكون 
فإنه  والحدس،  الطبيعية  للغة  إلّ  الكثير  بالوجود  يُعهد  لم 
سينتج إبدءًا زائفًا غير مقسّم للإتساق واللاإتساق وبالتالي 
للوجود واللاوجود، لأنه لن يكون قد فصل نفسه بوضوح 
في  ليسا  والكثير  الواحد  إن  الواحد.  وجود  افتراض  عن 
»وحدة أضداد« بما أن الأول لا يكون بينما الثاني هو الشكل 
نفسه لكل إبداء للوجود. إنّ الأكسمة مطلوبة بحيث يكون 
دون  مقدمًا  ـ  احتسابه  قاعدة  لتضمنيّة  متروكًا  ـ  الكثير 

مفهوم أي دون تضمين وجود الواحد. 
هذه الأكسمة تتسق عبر تثبيت استعمال علاقة الانتماء، 
الرياضيات  معجم  كامل  إليها  النهاية  في  يُرجع  الذي   ،∋

على اعتبار أن المساواة أحرى بها أن تكون رمزًا منطقيًا. 
السمة الأولى الكبيرة لنسق زرمللو ـ فرانكل الصوري 
إلّ علاقة واحدة،  ZF( هي كون معجمه لا يحتوي  )نسق 
∈، وبالتالي هو نسق من دون أي محمول أحادي أو خاصيّة 
وجه  على  يستثني  النسق  هذا  للكلمة.  الدقيق  بالمعنى 
يكون  »أن  معناه  يكون  أن  يمكن  لرمز  بناء  أي  الخصوص 
منطق  ستار  تحت  ضمنيًا  إليه  يُشار  هنا  الكثير  مجموعة«. 
الانتماء أي على نحو أن »شيئًا ما = )α(« يتم إبداؤها بعامّة 
 ]α[ حيث ]α∋β[ وهذا ما سوف يدوّن ،]β[ وفقًا لكثرة
هي عنصر من ]β[. إن ما يُتسب كواحد ليس هو مفهوم 
ما  عن  للتدوين،  قابل  فكر،  أي  هناك  يكون  ولن  الكثير، 
يكونه كثير ما un - multiple. الواحد يكون فقط مخصّصًا 
 l’opérateur de dénotation ّللعلامة ]∈[ أي لمشغّل الدل
على الصلة rapport بين الـ»شيء ما« بعامة والكثير. العلامة 
]∈[، التي هي نحو وجود dèsêtre أي واحدٍ، تعيّ بطريقة 

موحّدة، إبداء الـ»شيء ما« كمؤشر على الكثير. 
السمة الثانية للنسق ZF تبطل، حالما تتكلم بدقة، أن يكون 
شيئًا هذا الـ»شيء ما« الذي ينتظم بذلك تبعًا لإبدائه الكثير. 
نوع  على  إلّ  الواقع،  في  زرملّو،  أكسيوميّ  يشتمل  لا 
أكتب  حين  المتغيّات.  من  واحدة  وقائمة  واحد   espèce

»)α( تنتمي إلى )β(«، ]α∋β[، فإن )α( و)β( هما علامتان 
من القائمة نفسها وبالتالي يمكن تعويضهما بواسطة حدود 
بالصيغة  ـ  مضض  على  ـ  سلّمنا  إذا  تحديدًا.  متميّزة  غير 
الشهيرة لـ كواين »أن يكون يعني أن يكون قيمة لمتغيّ« فإنه 
يمكننا الاستنتاج أن نسق ZF يُصادر postulé على أنه ليس 

ثمة إلّ طراز واحد من من إبداء الوجود: الكثير. النظرية 
لا تميّز بين »موضوعات« و»مجاميع موضوعات« )كما فعل 
ذلك كانتور(، ولا حتى بين »عناصر« و»مجموعات«. ليس 
ثمة إلّ نوع واحد من المتغيّات يعني: كل شيء كثير وكل 

شيء مجموعة. 
ce-qui- يكون  لما  مفهوم،  دون  التدوين  فعلً  كان  إذا 

est يرقى إلى تثبيته بوصفه مقيّدًا reliable، بواسطة الانتماء، 

بالنسبة  يتيح تمييزه،  المقيّد ]ما يكون[ لا  بالكثير، وإذا كان 
في  ليس  كان  إذا  ـ  به  مقيّدًا  يكون  عمّ  التدوينية،  لمرتبته 
 )β( أن تكون عنصًرا من المجموعة ،]α∋β[ في ،)α(إمكان
إلّ بقدر ما تكون من نفس نوعها الكتابي scripturale كما 
هو  يكون  ما  فإن  ـ  نفسها مجموعة  تكون هي  أن  أي   ،)β(

كثرة محضة على نحو مطابق. 
ضمن  ـ  حدوده  ـ  تبديه  الذي  ذلك  إذًا  تجعل  النظرية 
له  تقدم  أن  دون  تبديه،  ما  إن  الأكسيوميّ.  التمفصل 
مفهومًا، هو دائمً من النوع الذي يقال عنه »مجموعة«، ذلك 
أن ما ينتمي إلى كثير ما هو دائمً كثير ما وكونه »عنصًرا« ليس 
مرتبة وجود statut de l’être وليس كيفية جوانية بل علاقة 
بسيطة هي: أن يكون عنصًرا لـ être - élément - de يمكن 
تماثل  عبر  أخرى.  ما  كثرة  بواسطة  ما  كثرة  تُبدى  أن  عبره 
تتعامل  لا  أنها  إلى  تعريف،  دون  النظرية  تشير  متغيراتها، 
مع الواحد وأن كل ما تبديه، ضمن قواعدها المضمرة، هو 
الكثير. ما تبسطه نظرية المجموعات إنما هو أن كل كثير هو 

جوهريًا كثير متكثّر. 
السمة الثالثة الكبيرة لعمل زرملّو تتعلّق بالإجراء الذي 
تبناّه لدرء المفارقات والذي يعود إلى كون خاصيّة ما لا تعيّ 
كثيًرا ما إلّ على اعتبار أنه ثمّة بعد كثير متبدّى. يخضع أكسيوميّ 
 existence اللغة إلى وجود  زرملّو استقراء الكثير بواسطة 
كثير أولّي يكون متقدمًا على هذا الاستقراء. هذا ما تزوّدنا 
الفرعية(.  المجموعات  أو  الاشتمال  )أو  الفصل  مسلّمة  به 
غالبًا ما يُصادَر في النقد، بما في ذلك الحديث، لهذه المسلّمة 
على كونها تفترض تقييدًا اعتباطيًا على »بُعْد« الكثرات المسلّم 
بها. ثمة في هذا أخذ حرفي باستعارة »كبير جدًا« التي يشير 
بها الرياضيون إلى الكثرات المفاراقاتية أو غير المتسقة ـ تلك 
 la position existentielle التي يكون موقعها الوجودي 
فائض عن تناسق اللغة. سنقول أن زرملّو نفسه صادَقَ على 
هذه الرؤية التقييدية لمشروعه الخاص حينما كتب »الحل لهذه 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 97
الصعوبات )ينبغي لحظه( فقط ضمن تقييد مناسب لفكرة 
المجموعة« أَمارة كهذه من رياضي ألمعي، متلائمة مفهوميًا 
فلسفية  حجة  نظري،  في  تشكّل،  لا  أبدعه،  ما  مع  ومجازيًا 
حاسمة. إن ماهية مسلمة الفصل لا تحظر الكثرات »الكبيرة 
هذه  عن  بالتأكيد  ينتج  الفائض  على  حاجز  ثمة  جدًا«. 
اللغة  من  كل  بعقدة  يتعلّق  إنما  يحكمها  ما  أن  بَيْد  المسلّمة. 

والوجود l’existence والكثير. 
المتعثرة  )الفريغية(  الأطروحة  فعلً  به  تخبرنا  الذي  ما 
لغة  في  بجلاء  مبتناة   ،λ)α( خاصيّة،  من  أنه  بالمفارقات؟ 
صورية، يمكن استنتاج وجود الكثير الذي تمتلك حدوده 
existe مجموعة على نحو أن  أنه: توجد  هذه الخاصيّة. أي 
كل حد )α(، تكون )λ)α بالنسبة إليه شارحة، يكون عنصًرا 

لهذه المجموعة: 
)α∋β([↔]λ)α((Ɐα)(ᴲβ)

↕↕↕↕

الوجودكلاللغةكثير

إن ماهية هذه الأطروحة، التي تزعم الإمساك بالكثير، 
على  وجودية  أنها  هي  باللغة،  وتلقّفه  ب،  مخرِّ فائض  دون 
ارتباط  ثمة   λ)α( صيغة  لكل  بالنسبة  أنه  أي  مباشر،  نحو 
تلقائي وموحّد uniformément  لوجود الكثير الذي يُمّع 

كل الحدود التي تجعل الصيغة صالحة. 
لقد اتضح أن مفارقة راسل تشق بالتناقض تناسق اللغة 
مفكّكةً ثلاثية وجود ـ لغة ـ كثير كما هي مدوّنة، تحت أصالة 
ما  أعلاه.  العبارة  في  ـ،  الوجودي  للسور  التي  ـ  الوجود 

يقترحه زرملّو إنما هو عقدة مغايرة للثلاثية نفسها. 
معطى  لكثير  أنه  هو  الفصل  مسلمة  فعلً  تقوله  ما  إن 
أو  متبدّى  )أو  معطى  أنه  يُفترض  كثير  لكل  بالأحرى  أو 
قائم( يوجد كثير فرعي للحدود التي تمتلك الخاصيّة المعبّ 
عنها بواسطة الصيغة )λ)α. بعبارة أخرى، إن ما يُْدَث عبر 
صيغة لغوية ما ليس مباشرة الوجود وإبداء الكثرة بل هو، 
تحت شرط أنه ثمّة إبداء بعد، الـ»فصل« الذي يكون ضمن 
هذا الإبداء ومحمولً بواسطته ؛ فصل مجموعة فرعية تكون 
مشكّلة من حدود )أي من كثرات طالما أن كل كثير هو كثير 

متكثر( تجعل الصيغة صالحة. 
صوريًا، يستتبع ذلك أن مسلمة الفصل، وعلى العكس 
لا  أنها  طالما  وجودية  ليست  ]أعلاه[،  السابقة  العبارة  من 
كنوع   dèjá - lá بعد  هناك  كونه  من  إلّ  الوجود  تستنتج 

فرعي لأي كثرة ما يُفترض إبداؤها. تقول مسلّمة الفصل 
أنه لكل كثرة مفترضة معطاة يوجد الجزء )الكثرة الفرعية( 
ترتيب  يقلب  والذي  صالحة،   λ)α( عناصره  تجعل  الذي 
الأسوار: إنها عبارة كلية حيث كل وجود مفترض يُدِث، 

انطلاقًا من اللغة، وجودًا مضمرًا: 
(Ɐα) (ᴲβ) (Ɐγ) {[(γ∈α) & λ)γ(]↔(γ∋β)}

)α( على العكس من العبارة التي تستخرج مباشرة، من
أي  منها  نستنتج  أن  الفصل  مسلّمة  تتيح  لا   ،β وجود   ،λ

 ،α وجود. منطوق بنيتها الضمنية يرقى إلى أنه إذا كان ثمة
عناصرها  تجعل  منها،  جزءًا  تكون   ،β ثمة  هناك  فسيكون 
الصيغة )λ)γ صالحة. لكن هل ثمة α؟ هذا ما لا تعلن عنه 
المسلمة، إذ أنه ليس ثمة إلّ توسط بين الوجود )المفترض( 

والوجود )المضمر(، من خلال اللغة. 
استنتاج  على  تنصّ  لا  زرملّو  يقترحها  التي  العقدة  إن 
ضمن  تفصل،  اللغة  أن  على  بل  اللغة  من  الكثير  وجود 
بعد(،  المتبدّى  الكثير  ضمن  )أي  معطى  مفترض  وجود 
تُدِث  بل  الوجود  اللغة  تُدِث  لا  ما.  فرعي  كثير  وجودَ 

فقط الانقسام ضمن الوجود. 
التي  ـ  المثالية  اللغة  تقطع مع  ماديةٌ  لمسلّمة زرملّو هذه 
الوجودي  الإبداء  حيث  ـ  الفائض  مفارقة  ثمنها  يكون 
توطّد  إنها  جيدًا.  المبتناة  اللغة  من  مباشرة  يُستنتج  للكثير 
المسبق  ]الافتراض  استسلاف  ضمن  فقط  أنه  ]حقيقة[ 
présupposition[ الوجود تشتغل اللغة ـ تفصل ـ وأن ما 
دًا في وجوده، بطريقة  تُدثه أيضًا من كثرة متسقة يكون مؤيَّ
استباقية، بإبداء يكون هناك بعد déjà - lá. ان وجود الكثير 
اللغة، على نحو استرجاعي، من  فيه عنه  تفصله  ما  يستبق 

وجود مضمر. 
للـ»ثمّة  هناك«  الـ»ثمّة  تأسيس  تبلغ  لا  اللغة  قدرة  إن 
هناك«. يقتصر ما تطرحه اللغة على أنه ثمة ما يمكن تمييزه 
ضمن الـ»ثمّة هناك« حيث يمكن أن تشير المبادئ التي فرّق 
وتلك  هناك(  )ثمّة   réel للواقعيّ  التي  تلك  ؛  لاكان  بينها 
التي للرمزيّ symbolique )ثمّة هناك ما هو قابل للتمييز(. 
 déjà للبَعْد   le stigmata formel الصورية  الوصمة 
كلّية  هي  الفصل،  مسلّمة  في  الإحتساب،  شأن  من  التي 
]كونية[ السور الأولّي quantificateur initial )الإحتساب 
)الإحتساب  الوجودي  السور  تخضع  التي  الأول(  كواحد 

كواحد الفاصل في اللغة(. 



98  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

نظام  ـ  بنيتها  أن  وقلت  سبق  وضعية.  أي  فلتكن 
إلى  تقسمه  المتبدّى:  الكثير  تقسم  ـ  كواحد  الإحتساب 
 inertia ميدانية(  )عطالة  ولاإتساق  آحاد(  )تأليف  إتساق 
dominale. مهما يكن، فإن اللاإتساق، بما هو، لا يتم إبداؤه 

الإحتساب.  قانون  تحت  يكون  إبداء  كل  أن  طالما  حقًا، 
الواحد لا  بأن  التحكمة  فقط  اللاإتساق ككثير محض، هو 
يكون قبل الإحتساب. بَيْد أن صريح أي وضعية بالأحرى 
هو أن الواحد يكون. واقعًا، لا تكون الوضعية، بعامة، على 
نحو يمكن معه لأطروحة »الواحد لا يكون« أن يتم إبداؤها 
الإحتساب  هو  القانون  أن  طالما  إذ  العكس،  على  فيها. 
الواحد   l’existence وجود  تغلّف  الوضعية  فإن  كواحد، 
بحيث لا شيء يُبدى إطلاقًا ما لم يكن محتسبًا. لاشيء يكون 
يكون  أن  إلّ  وبالتالي  بنيته  تأثير  ضمن  إلّ  للإبداء  قابلً 
لا  بذلك  المتسقة.  الكثرات  في  وتأليفه  الواحد  صورة  على 
أيضًا  يكون  بل  فقط  المبنين  للإبداء  نظامًا  الواحد  يكون 
نظام إمكان الإبداء نفسه. لا يكون الكثير ممكناً، في وضعية 
غير أنطولوجية )غير رياضية(، إلّ بقدر ما ينظّمه القانون 
لن يكون هناك، من داخل  صريًحا عبر واحد الإحتساب. 

التأمل الرابع 
الفراغ: اسم مخصوص للوجود. 

هناك  يكون  ولن  للإدراك،  قابل  غير  لاإتساق  الوضعية، 
 .a-structurée ًلاإتساق مطروحًا من الإحتساب ولامبنينا
فةً في محايثتها، المسلمة الافتتاحية  تقلب إذًا أي وضعية، متلقَّ
لكامل إجرائنا. ]الوضعية[ تنصّ على أن الواحد يكون وأن 
طالما  طبيعيٌ  هذا  يكون.  لا  ـ  اللاإتساق  ـ  المحض  الكثير 
بالضرورة  ي  تهوِّ للإبداء،  إبداءًا  تكون  لا  وضعية،  أي  أن 
الوجود مع ما هو قابل للإبداء وبالتالي مع إمكان الواحد. 

إنه بالتالي لصادق veridique )سوف أؤسس أبعد، في 
 )vrai التأمل 31، التمييز الأساسي بين الصادق والحقيقي
من داخل ما تؤسسه الوضعية كصورة للمعرفة، أن الوجود 
ليبنز  الواحد. إنها أطروحة  l’être يكون وجودا في إمكان 

)»ما لا يكون واحدًا لا يكون موجودًا«( التي تحكم تحديدًا 
أطروحة  إنها  بها.  الخاص  الصدقية  وأفق  الوضعية  محايثة 

القانون. 
الصعوبة التي تعرّضنا إليها هذه الأطروحة هي التالية: 
إذا لم يتبيّ اللاإتساق في محايثة الوضعية، فإن ما يتبقى مع 
إنما  ذلك هو أن الإحتساب كواحد، من حيث هو عملية، 
يشير إلى أن الواحد يكون حاصلً. ينبغي، وبقدر ما يحصل 

وعليه، ليس »بُعْد« la dimension المجموعات ما أكّد 
زرملّو على تقييده بل بالأحرى المزاعم الإبدائية للغة. لقد 
عن  الكثير  كفائض  تأويلها  يمكن  راسل  مفارقة  أن  قلت 
سِعة la capacité اللغة على إبدائه دون أن تتداعى. يمكن 
قابلة  كونها  حيث  من  الفائضة  هي  اللغة  أن  كذلك  القول 
للنطق بخاصيّات، مثل )α∈α(~، مما قد يدفعها للزعم أن 
ما  إبداء  تأسيس  من  يُمكّنها  ما  السِعة  من  الخاصيّات  لهذه 
للكثير. الوجود l’être، وبقدر ما هو الكثير المحض، يكون 
مطروحًا من هذا القسْ forçage، بمعنى أن القطيعة في اللغة 
تشهد على أنه لاشيء هكذا يمكن ان يَْدث في إبداء متسق. 
يمكن  ما  إلى  أنطولوجيا  تنحاز  الفصل  مسلّمة  إن 
عام  كشكل  الكثير،  نظرية  أن  بساطة:  بكل  تلخيصه 
ـ  الصورية  قاعدتها  من  أنه  الزعم  بوسعها  ليس  للإبداء، 
من خصائص مبنية جيدًا ـ يمكن استنتاج الوجود لكثير ما 
بدَّ  أيلا  بعد،  ـ  هناك  الوجود  يكون  أن  بدَّ  لا  ما(.  )لإبداء 

للكثير المحض، بوصفه كثير متكثر، أن يتمَّ إبداؤه كي تقوم 
القاعدة فيه بفصل الكثير المتسق، الذي يتمَّ إبداؤه لمرة ثانية 

من خلال ما بدر من الإبداء الأول. 
يكن  لم  إذا  مطروحًا:  يبقى  حاسم  سؤال  ثمة  ذلك  مع 
وجود  الأكسيوميّ،  الإبداء  إطار  ضمن  تؤكّد،  أن  للغة 
الكثير ـ أي ضمن الإبداء الذي تبديه النظرية ـ فأين تكون 
نقطة الوجود المطلقة الأوليّة؟ وأي كثير أولّي نؤكد وجوده 

كي يكون لوظيفة الفصل الخاصة باللغة أن تشتغل فيه؟ 
المجموعات  لنظرية  الطارح  الرفاء  هي  برمّتها  المسألة 
بالوجود من حيث هو وجود. مسألة تجنح بنا إلى انحلالها 
البارادوكسي الناتج عن الفائض الخاصة باللغة التي ـ وإن 
نصّت على الانفصالات والتأليفات ـ لا يمكنها أن تذهب 
أبعد وتؤسس من تلقاء نفسها أن الكثير المحض يوجد وأن 

ما تبديه النظرية هو فعلً الإبداء. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 99
الواحد، أن لا يكون »شيء ما« من الكثير في تطابق مطلق 
موضعًا  للكثير  أسبقية  أي  تعطي  لا  بالتأكيد  الحاصل.  مع 
للإبداء الذي يكون دائمً مبنيًا بعد déjá - structurée، على 
ما  أن  بَيْد  المتسق.  الكثير  أو  الواحد  إلّ  ثمة  ليس  أنه  نحو 
متمايزًا  يكون  تنتشر،  القانون، حيث  أن  الـ»ثمّة« هو  تخلِّفه 
كعملية. وعلى الرغم من أنه ليس ثمة أبدًا ـ في الوضعية ـ 
ما  فإن  الوضعية يكون محتسبًا(،  إلّ الحاصل )كل شيء في 
 un يحصل يشير، قبل العملية، إلى وجوب أن يكون محتسبًا
devoir - être - compté، ما يجعل الإبداء المبنين ينحو إلى 

شبح اللاإتساق. 
من المؤكد أن الشبح لا يمكن بأي طريقة أن يتم إبداؤه 
حاصل  أي  متسقة  كثرة  هو  الإبداء  نظام  أن  طالما  بنفسه 
احتساب. إن الشبح، وانطلاقًا من كون الواحد يحصل، يحرف 
بعض الشيء كون الواحد في صميم الأطروحة الوضعوية 
يكون.  الواحد  فقط  حيث   la thèse situationnelle

واحد  بينما  محتسبًا  يكون  شيء  كل  ولأن  بالنتيجة، 
الإحتساب ـ الذي عليه أن يكون حاصلً ـ يُلّف على نحو 
الواحد،  هيئة  على  الأصل  في  يكون  لا  الكثير  أن  شبحي 
الكثير  بأنه، في صميم الوضعية، يكون  التسليم  ينبغي  فإنه 
المحض أو غير المتسق مستثنى ومتضمّناً في آن. إنه مستثنى 
من الكل، وبالتالي مستثنى من الإبداء نفسه، ومتضمّن في 
وذلك  ذاته،  في  الإبداء  نفسه:  الإبداء  »سيكون«  ما  عنوان 
إذا تمّ تفكير ما يجيز القانون تفكيره وهو أن الواحد لا يكون 

وأن وجود الإتساق هو اللاإتساق. 
تحت  الوضعية  كلّ  يكون  أن  بمجرّد  أكثر:  بوضوح 
المحايثة  نقطة  بلحاظ  فإنه يجب،  الواحد والإتساق،  قانون 
للإبداء  القابل  غير  ـ  المحض  الكثير  يكون  أن  للوضعية، 
يتميّز  لكن كونه لاشيء  ـ لاشيء.  تبعًا للاحتساب  إطلاقًا 
عن  الـ»ثمّة«  تتميّز  ما  بقدر   être ـ   non اللاوجود  عن 

 .l’être الوجود
بين  الواحد  منزلة  فيه  تحسم  الذي  نفسه  النحو  على 
أطروحة »ثمّة الواحد« )الصادقة( وأطروحة أنطولوجيات 
الكثير  منزلة  فإن  )الخاطئة(،  يكون«  »الواحد  الحضور 
تحسم  أنطولوجية،  غير  وضعية  محايثة  في  فةً  متلقَّ المحض، 
لاشيء«  هو  »اللاإتساق  بأن  )الصادقة(  الأطروحة  بين 
والأطروحة البنيوية أو القانونية )الخاطئة( بأن »اللاإتساق 
لا يكون«. الصحيح تمامًا هو أنه قبل الإحتساب ثمة لاشيء، 

لأن كل شيء يكون محتسبًا. بَيْد أن ما يكون لاشيء، حيث 
يقيم اللاإتساق غير المشروع للوجود، هو ما يُسند ]حقيقة 

أنه[ ثمة كلّ لتأليفات الواحد حيث يتأتى الإبداء. 
على  تامًا  يكون  البنية  أثر  أن  الافتراض  بالتأكيد  ينبغي 
لا  القانون  وأن  لاشيء  هو  منها  نفسه  يطرح  ما  أن  نحو 
وضعية،  أي  في  ثمة،  ليس  يعرقله.  ما  الإبداء  في  يصادف 
عليه  تُارس  طارح  أو  مناوئ  المحض  للكثير  إبداء  من 
أمبراطورية الواحد. لهذا يكون البحث بلا طائل، في وضعية 
ما، عمّ يفيد الحدس بالوجود من حيث هو وجود. ان منطق 
الثغرة lacune، بالنسبة إلى ما يكون قد »نسيه« الإحتساب، 
وبالنسبة للمستثنى الذي يمكن أن يُموْقَع على نحو موجب 
كعلامة أو كواقعيّ réel الكثير المحض، هو مأزق ـ وهم ـ 
للفكر كما هو مأزق للممارسة. ذلك أن الوضعية لا تفترض 
أن  هو  القوانين  وقانون  آحاد،  من  المنسوج  الكثير  إلّ  أبدًا 

لاشيء يقيّد أثر الإحتساب. 
تفرض نفسها أيضًا الأطروحة المتضايفة بأنه ثمة وجود 
للّشيء بوصفه شكلً لما هو غير قابل للإبداء. اللاشيء هو 
تبطل  تنفك  التي لا  للتصوّر  القابلة  الفجوة غير  يسمّى  ما 
وبين  مبنين،  كإبداء  والإبداء  كبنية  الإبداء  بين  وتتجدد 
الُمبْدى  الإتساق  وبين  كعمليّة،  والواحد  كحاصل  الواحد 

واللاإتساق بوصفه ما سوف يكون قد تم إبداؤه. 
سيكون غير ذي فائدة أن ننطلق للبحث عن اللاشيء. 
الشعر، وأن هذا،  فيه  نفسه  يستنفد  ما  أن هذا  القول  يجدر 
القاطع،  توكيده  في  وحتى  سيادة  الأكثر  وضوحه  في  حتى 
يمكن كان  لو  الموت.  مع  متواطئًا  الشعر  يجعل  ما   هو 
ـ واحسرتاه ! ـ الاتفاق مع أفلاطون بأنه ثمة معنى لإرادة 
فذلك  المنفى،  إلى  بعدها  إرسالهم  أجل  من  الشعراء  تتويج 
لأنهم ينشرون مثال حدس اللاشيء، حيث يقيم الوجود، 
في حين أنه ليس ثمة من موضع حتى ـ ما يسمونه الطبيعة ـ 

لأن كل شيء متسق. 
تتضمّن  وضعية  كل  هذا:  هو  فقط  توكيده  يمكننا  ما 
ا  حدًّ ولا  موضعًا  ليس  اللاشيء  هذا  أن  بَيْد  كلّها.  لاشيء 
ا فلن يعني ذاك إلّ  للوضعية. ذلك أنه لو كان اللاشيء حدًّ
شيئًا واحدًا: أنه قد جرى احتسابه كواحد. كل ما يكون قد 

تمّ احتسابه إنما يكون في  إتساق الإبداء. 
هنا  يسمّي  الذي  اللاشيء  كحدّ  يؤخذ  أن  يُستبعد 
المحضَ الذي سيكون قد كان احتسابه من حيث هو متمايز 



100  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
ثمة  ليس  الإبداء.  عن  متمايز  وبالتالي  الإحتساب،  أثر  عن 
لاشيء واحد un - rien بل ثمة لاشيء هو شبح اللاإتساق. 
في  ي  اللاتبدِّ اسم  إلّ  اللاشيء  ليس  هو،  حيث  من 
كان  إذا  بأنه  التفكير  وجوب  هو  وجوده  منزلة  الإبداء. 
ا ـ في ـ وضعية،  الواحد حاصلً فإن »شيئًا ما« )لا يكون حدًّ

وبالتالي هو لاشيء( لن يكون قد احتسِب.
عملية  تعمل  كي  ضروري  هو  ما«  الـ»شيء  هذا 
الإحتساب كواحد. سيّان بالضبط القول، أن اللاشيء هو 
عملية الإحتساب حيث لا يكون هو نفسه محتسبًا من حيث 
هو مصدر للواحد، أو القول أن اللاشيء هو الكثير المحض 
الذي بناءً عليه يشتغل الإحتساب، وأن اللاشيء »في ذاته«، 
أي من حيث هو غير محتسب، متميّز عن النحو الذي يحدث 

فيه تبعًا للإحتساب. 
الذي  الإبداء   indécidable لابتيّ  يسمّي  اللاشيء 
يكون غير القابل للإبداء خاصتّه والذي يكون موزّعًا بين 
المتأتية  المحضة  والشفافية  للكثير  المحضة  الميدانية  العطالة 
من أنه ثمة الواحد. اللاشيء يكون من شأن البنية وبالتالي 
شأن  من  فيه  يكون  الذي  القدر  بنفس  الإتساق  شأن  من 
الكثير المحض وبالتالي من شأن اللاإتساق. إنه لحق أن يقال 
من  انطلاقًا  أنه  بما  الإبداء  من  مطروحًا  يكون  اللاشيء  أن 

شأنيْه، القانون والكثير، يكون اللاشيء هو اللاشيء. 
ثمة إذًا، بالنسبة لأي وضعية مهما تكن، مكافئ ـ بصدد 
البناء الكوسمولوجي العظيم لطيماوس والذي هو استعارة 
»السبب  أفلاطون  سمّه  لما  ـ  الكلّ  للتبدّي  تقريبًا  كرنڤالية 
قابل  غير  بشكلٍ  يتعلّق  تفكيره.الأمر  مشقّة  مدركًا  التائه« 
للإبداء وضروري والذي يحدد الفجوة بين الواحد الحاصل 
للإبداء و»ما انطلاقًا منه« يكون ثمة إبداء والذي هو اللاحدّ 
لكل تشميل، واللاواحد لكل احتساب كواحد، واللاشيء 
الفراغ واللامتموضع حيث  للوضعية، ونقطة  المخصوص 
 suturée á l’étre بالوجود  مرفوّة  الوضعية  أن  يتكشّف، 
وأن ما يتبدّى se présente يجوس خلال الوضعية على نحو 
يكون فيه مطروحًا من الإحتساب، وحيث من المغلوط بعد 
هو  بل  شاملً  وليس  محلّيًا  ليس  لأنه  كنقطة  إليه  نشير  أن 
منتشر أينما كان، في لامكان وفي كل مكان، على نحو أن أي 

ملاقاة لا تجوّز الإمساك به بوصفه قابلً للإبداء. 
 suture à son لوجودها  الرفاء  الوضعية  بفراغ  أدعو 
étre. وأنصّ على أن كل إبداء مبنين لا يبدي فراغه على نمط 

هذا اللاواحد الذي يكون فقط الوجه الطارح للإحتساب. 
أقول »فراغ« عوضًا عن »لاشيء« لأن الـ»لاشيء« بالأحرى 
هو اسم الفراغ المتضايف مع الأثر الشامل للبنية )كل شيء 
تمّ  قد  يكن  لم  ما  أن  إلى  نشير  أن  هو  والأدق  محتسب(، 
احتسابه هو كذلك محلّي، طالما أنه لم يُتسب كواحد. يشير 
 le pas - un الفراغ« إلى فشل الواحد بل إلى ما ليس واحدًا«

 .le pas - du - tout بمعنى أكثر أصالة من ما ليس كًّل
لأن  »فراغ«  أو  »لاشيء«  هنا،  بالأسماء  يتعلّق  الأمر 
محليًّا  ليس  الأسماء  هذه  إليه  تشير  الذي   l’être الوجود 
وفي  بدقة،  يشير  الفراغ،  اخترته،  الذي  الاسم  شاملً.  ولا 
آن، إلى أن اللاشيء لا يتم إبداؤه بأي حد وأن تعيين عدم 
يمكن  بنيوية  موقعة  دون  »فارغًا«  يبقى  الإبداء هذه  قابلية 

تفكيرها. 
الفراغ هو اسم الوجود ـ اسم اللاإتساق ـ تبعًا لوضعية 
قابل  غير   accès توصّلً  فيها  الإبداء  يعطينا  ما  بقدر  ما، 
لا  ما  نمط  ضمن  التوصّل  لهذا  لاتوصّل  وبالتالي  للإبداء 
يكون  لا  وبالتالي  آحاد  من  مؤلّفًا  يكون  ولا  واحدًا  يكون 

موصوفًا في الوضعية إلّ كضلال اللاشيء. 
يحدّد  الوضعية  في  حدّ  لا  بأن  التمسّك  لجوهريٌّ  إنه 
أرسطو  أعلنه  ما  صحيحًا  يكون  المعنى  بهذا  وأنه  الفراغ، 
بالـ  فهمنا  اذا  يكون،  لا  الفراغ  أن  من  الطبيعي  السماع  في 
ا  "وجود" ما يكون مموقعًا ضمن وضعية ما أي ما يكون حدًّ
نظام  في  صادقًا،  يكون  جوهرًا.  أرسطو  يدعوه  الذي  وهو 
طبيعي للإبداء، أنه لا يمكن القول أن الفراغ يكون طالما أنه 

ليس واحدًا وليس جوهريًا. 
موقعة  لحدوث  أنه   )17 )التأمل  لاحقًا  سأبيّ 
وضعوي  داخل  افتراض  من  مخصوص  ولضرب  للفراغ، 
إنما  وجود،  هو  حيث  من  للوجود   intrasituationnelle

في  فرْط  عن  ينجم  الذي  الإحتساب  وظيفة  نزع  يتوجّب 
 ultra - un الفائق  الواحد  هذا  سيكون  الحدث  الواحد. 
قابلً  يكون  ما  وضعية  فراغ  حيث   ،un hasard للجزاف 
للإنكشاف على نحو استرجاعي. بَيْد أنه ينبغي، حيث نحن 
ملاقاة  أي  ثمة  ليس  ما  وضعيّة  في  بأنه  نتمسك  أن  الآن، 
للوضعيات  الطبيعي  النظام  الفراغ.  مع  تصوّرها  يمكن 

المبنينة هو في كونها تُلي »اللاوعي« المطلق بالفراغ. 
للخطاب  استكماليًا  مطلوبًا  ذلك  من  نستنتج 
الأنطولوجي إذا كان موجودًا وإذا كان ـ كما أؤيّده ـ وضعية 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 101
)وضعية رياضية(. لقد أرسيت بعد: 

أ( أن الأنطولوجيا هي بالضرورة إبداء الإبداء وبالتالي هي 
نظرية الكثير المحض دون واحد أي نظرية كثير الكثيرين. 

ب( أن بنيتها لا يمكن أن تكون إلّ احتسابًا ضمنيًا أي إبداءًا 
أكسيوميًّا دون مفهوم ـ واحد لحدودها )دون مفهوم للكثير(. 
تُنسج  الذي  الوحيد  الحدّ  أن  الآن  نضيف  أن  يمكننا 
بالضرورة  هو  الأنطولوجيا،  في  مفهوم،  دون  تأليفات  منه 
الأنطولوجيا  كانت  إذا  النقطة.  هذه  على  فلنؤكد  الفراغ. 
فإنه  الإبداء  تبدّي  التي  المخصوصة  الوضعية  هذه  هي 
ينبغي أيضًا أن تُبدي القانون لكل إبداء والذي هو ضلال 
تبدي  لن  ملاقاة.  ـ  لا  بوصفه  للإبداء  القابل  غير  الفراغ 
الرِفاء  نظريةَ  جاعلة  هي  ما  بقدر  إلّ  التبدّي  الأنطولوجيا 
الإبداء،  كل  موضع  من  حقًا،  والذي،  للوجود  الإبدائي 
يكون مطروحًا  اللاإتساق الأصلي  الفراغ حيث  يكون هو 
من الإحتساب. على الأنطولوجيا إذًا أن تقدّم نظرية للفراغ. 
بيْد أنه إذا كانت نظرية الفراغ، فلا يمكن للأنطولوجيا، 
وبمعنى محدد، إلّ أن تكون نظرية عن الفراغ. إذا افترضنا 
ا  أيًّ ـ  الفراغ  غير  أخرى  حدودًا  أكسيوميًا  تبدي  أنها  مثلا 
تكن العقبة الذي يشكّلها وجوب »أن تُبدي« الفراغ ـ فهذا 
بنيتها  وأن  الأخرى،  الحدود  عن  الفراغ  تميّز  أنها  سيعني 
بالتالي تجيز الإحتساب كواحد للفراغ بما هو، وذلك ضمن 
فرقه الخاص عن الحدود »الممتلئة«. واضح أن ذلك سيكون 
الواحد  عن  فرقه  في  كواحد  يُتسب  حين  لأنه  مستحيلً، 
كان  اذا  الغيرية.  بهذه  حالً  سيمتلئ  الفراغ  فإن  الممتلئ، 
الفراغ مثيمًَّ thèmatisé فإن ذلك سيكون في إبداء ضلاله، 
كواحد  تميّزه  أن  يمكن  ممتلئة  فرادة  في  بالضرورة  وليس 
ق. السبيل الوحيد هو أن تكون كل  ضمن احتساب ما مفرِّ
الحدود »فارغة« على نحو لا تكون فيه مؤلّفة إلّ من الفراغ، 
وأن يكون الفراغ موزّعًا في كل مكان، وأن لا يكون كل ما 
ـ  جهات  إلّ  محضة  كثرات  من  الضمني  الإحتساب  يميّزه 
تبعًا ـ لواحد الفراغ نفسه. ذلك وحده يعلّل كون الفراغ، في 

وضعية ما ـ غير قابل للإبداء في الإبداء. 
يؤلّفه  أن  يمكن  الذي  ما  مختلف.  بشكل  ذلك  فلنقل 
نظرية  تكون  أنها  طالما  للأنطولوجيا  الإبدائي  الأكسيوميّ 
مُثُل الكثير التي  existant تتولّه  الكثير المحض؟ أي قائم 
الكثير من حيث هو  التشريعي على  العمل  تتعهّد مسلّماتها 
كثير  إن كل  يكون.  الذي لا  الواحد  هو  ليس  قطعًا  كثير؟ 

يتألّف من كثير كثير، هذا هو القانون الأنطولوجي الأول. 
لكن من أين نبدأ؟ ما هو الوضع الوجودي المطلق الأصلي، 
إذا لم يك ممكناً وجود واحد أول؟ من  الإحتساب الأول، 
بدون  إبداؤها  تمَّ  كثرة،  »أول«  على  أنه  مطلقًا  الضروري 
مفهوم، أن تكون كثير لاشيء، لأنها إذا كانت كثير شيء ما، 
فإن ذلك الشيء ما سيكون في وضع الواحد. ضروري بعد 
انطلاقًا  إلّ  التأليفات  القاعدة الأكسيوميّة  تُيز  ذلك أن لا 

من كثير اللاشيء هذا، أي انطلاقًا من الفراغ. 
إن ما تجعله الأنطولوجيا نظرية ]تنظرنه[  ثالث.  مسار 
الكثير   وهو  غفلة،  لوضعيات  المتسق  غير  الكثير  هو 
كواحد،  احتساب  كل  ومن  محدد  قانون  كل  من  المطروح 
المخصوص  النمط   .a-structuré اللامبنين  الكثير  وهو 
ما  لوضعية  الذي  الكل  في  اللاإتساق  يجوس  له  تبعًا  الذي 
هو اللاشيء، والنمط الذي تبعًا له لا يتبدّى هو الطرح من 
الأطروحة  الفراغ.  أي  اللاواحد  هو  والذي  الإحتساب 
الذريّون  ـ  الفراغ  إذًا  هي  للأنطولوجيا  بإطلاق  الأولى 
أنها  بَيْد  ـ  رأَوْها  قد  كانوا  وأتباعه،  ديمقريطس  الإغريق، 
أيضًا هي أطروحتها الأخيرة ـ وذلك ما لم يعتقدوا به ـ لأن 
كل لاإتساق، في نهاية المطاف، هو غير قابل للإبداء وبالتالي 
تكون، كما  لن  فهي  »ذرات«،  ثمة  هناك  كان  اذا  فراغ.  هو 
اعتقدوها الماديون القدماء، مبدأً ثانيا للوجود، بعد الفراغ، 
للكثير  أمثليّة  بقوانين  محكومة  نفسه،  للفراغ  تأليفات  بل 

الذي يتأتى للأنطولوجيا نسق مسلّماته. 
تحتسب  أن  الأنطولوجيا  بإمكان  يكون  لا  عليه، 
ما  أن  العبارة  هذه  تعلن  الفراغ.  إلا   existant كموجود 
تنشره من ترتيب مقعّد l’ordre réglé ـ الإتساق ـ هو رِفاءٌ 
ما  بقدر  يتبدّى،  الذي  ذلك  أي  وضعية  كل  في  للوجود  ـ 
يحدده اللاإتساق على نحو لا يكون فيه إلّ ما هو غير قابل 

للإبداء في كل إتساق إبدائي. 
تمَّ  لئن  أنه،  قلت  لقد  أن هذا يحلّ مشكلة كبيرة.  يبدو 
إبداء الوجود ككثير محض )هذا ما أختصره أحيانًا بطريقة 
نحو  على  الوجود،  فإن  كثير(  الوجود  أن  قائلً  خطرة 
كثير.  هو  ولا  واحدٌ  هو  لا  وجود،  هو  حيث  من  صارم، 
الأنطولوجيا، كعلم مفترض للوجود من حيث هو وجود، 
تبدي،  أن  عليها  يجب  الوضعيات،  لقانون  خاضعة  تكون 
وفي أحسن الأحوال، أن تبدي الإبداء أي الكثير المحض. 
من  للوجود  بالنسبة  القرار،  اتخاذ  تتجنبّ  أن  يمكن  كيف 



102  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

إن تفعيل الأنطولوجيا ـ أي النظرية الرياضية للكثير أو 
نظرية المجموعات ـ لا يُتاح إبداؤه، بالتطابق مع متطلبات 
المثل  الأكسمة.  سبيل  على  إلّ  الأول(،  )التأمل  المفهوم 
على  المحمولة  التدشينية  العبارات  إذًا  هي  للكثير  الكبيرة 
المتغيّات )γ( ،)β( ،)α(، إلخ، المتفق ضمنيًا على أنها تدلّ 
تعريف  كل  الإبداء  هذا  يستبعد  المحضة.  الكثرات  على 
تفصيلي للكثير وهذه هي الوسيلة الوحيدة لتحاشي وجود 
هذه  أن  الملحوظ  من   .l’existence de l’Un الواحد 
شيامات  أو  مسلّمات  تسع  جدًا:  العدد  صغيرة  العبارات 
مسلّمات. نتعرّف في هذا الاقتصاد الإبدائي على علامة أن 
»المبادئ الأولى للوجود«، كما قال أرسطو، هي أيضًا قليلة 

العدد كما هي حاسمة. 
وجودية  عبارة  هي  العبارات،  هذه  بين  فقط،  واحدة 

التأمل الخامس 
)Φ( العلامة

المباشر  التدوين  بها  موكولً  يكون  أي  الدقيق،  بالمعنى 
تمَّ  كثير  بعد  ثمة  أنه  يفترض  بناء  تنظيم  وليس  ما،  لوجود 

إبداؤه. هذه العبارة، كما يوحي كل شيء، تتعلّق بالفراغ. 
هذه  فرادة  تفكير  بغية  سريعًا،  نموضع  ابتداءً  دعونا 
العبارة الوجودية عن الفراغ، الأفكار الأساسية عن الكثير 

والتي لها قيمة تشغيليّة دقيقة. 

1. الهو هو ]العينه[ والآخر: المسلّمة المصداقية 
تكونان  مجموعتين  أن  المصداقية  المسلّمة  تطرح 
اللذان   multiples المتكثران  إذا  )متطابقتين(  متساويتين 
يكونان كثير المجموعتين ويضمنان لهما الإحتساب كواحد، 
دورٌ في  هناك  أليس  »متهوّيَيْ«؟  معنى  ما  »متهوّيَيْ«.  كانا 
وغير  الطبيعية  المفردات  في  الهوهو؟  على  الهوهو  تأسيس 
والتي  و»المجموعات«،  »العناصر«  بين  تميز  التي  الملائمة 

بأن  ذلك  تتجنب  إنها  الكثير؟  لصالح  وجود،  هو  حيث 
تكون نقطة وجودها هي الفراغ، هذا »الكثير« الذي ليس 
من  وبالتالي،  اللاشيء،  كثير  كونه  في  كثيًرا،  وليس  واحدًا 
حيث هو كذلك، لا يُبدي شيئًا على صورة الكثير ولا على 
صورة الواحد. على هذا النحو تعلن الأنطولوجيا أن الإبداء 
يكون كثيًرا بالتأكيد، بَيْدَ أن وجود الإبداء، أي ما يتمّ إبداؤه 
واحد/كثير.   جدل  من  مطروحًا  يكون  إنما  فراغًا،  ويكون 
أن  ذلك  بالرغم من  القول  الهدف من  ما  نسأل:  ذلك  بعد 
الفراغ هو »كثير«، حينما نتكلم عن »كثير اللاشيء«؟ ذلك 
ما  كل  إن  وبالتالي  وضعية  هي  الأنطولوجيا  أن  إلى  يعود 
تبديه إنما يقع تحت قانونها والذي هو عدم معرفة إلّ الكثير 

ـ دون ـ واحد. 
لو،  حتى  ككثير،  يسمّى  الفراغ  أن  ذلك  من  الحاصل 
يكون  الذي  التعارض  عن  منحرفًا  يكون  لاشيء،  فًا  مؤلِّ
هي  ككثير  تسميته  والكثير.  الواحد  بين  ما  وضعية  داخل 
السبيل الوحيد المتاح بعد عدم امكان تسميته كواحد، طالما 
لا  الواحد  أن  لها،  أساسي  كمبدأ  تتخذ  الأنطولوجيا،  أن 
يكون، بَيْدَ أن كل بنية، حتى البنية الأكسيوميّة للأنطولوجيا، 
ترسي بأنه ليس ثمة إلّ الواحد والكثير، حتى لو كان هذا، 

كما هنا، على سبيل إبطال أن الواحد يكون. 

الفراغ   جعل  تحديدًا  هو  الإبطال  هذا  أفعال  من  واحد 
كثيًرا وجعله الكثير الأول والوجودَ نفسه الذي منه يكون 

كل إبداء كثير، حينما يتمّ إبداؤه، منسوجًا ومعدودًا. 
حد  هو  حيث  من  لامتمايزًا  الفراغ  يكون  وكما  بالطبع، 
)طالما أنه يكون لا ـ واحدًا (، فإن حدوثه التدشيني هو محض 
فعل للتسمية. هذا الاسم لا يمكن أن يكون محددًا، إنه لا 
يستطيع أن ينزّل الفراغ تحت أي شيء يكون مستغرِقًا له. من 
شأن ذلك أن يعيد تأسيس الواحد. ليس بإمكان الاسم أن 
يشير إلى الفراغ على أنه هذا أو ذاك. إن فعل التسمية، بكونه 
غير محدد، يستهلك نفسه. لاشيء يشير إليه إلّ غير القابل 
يحدث  الأنطولوجيا،  في  ذلك،  مع  والذي  هو،  بما  للإبداء 
شيء.  كل  ينبثق  منه  كلاشيء  تتخذه  إبدائية  قوة  بواسطة 
حاصل هذا أن اسم الفراغ هو محض اسم مخصوص يشير 
الفرق ضمن هذا  يعطي أي مؤشر عن  أن  نفسه، دون  إلى 
s’autodéclare على صورة  الذي يحيل إليه، والذي يعتلن 

الكثير، بالرغم من كون لاشيء يكون معدودًا بواسطته. 
المثل  لها  تتأتى  حالما  محالة،  لا  الأنطولوجيا،  تبدأ 
باسم  التعسفي  التلفظ  محض  بواسطة  للكثير،  التشريعية 
مخصوص. هذا الاسم ـ هذه العلامة ـ المؤشر على الفراغ، 

ز دائمً، الاسم المخصوص للوجود.  هو، وبمعنى ملغَّ



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 103
»تكون  المسلّمة  تقول  الكثير،  إلّ  ثمة  ليس  أنه  تحجب 
أننا  بَيْد  العناصر نفسها«.  إذا كان لهما  مجموعتان متطابقتان 
نعرف أن ]مفردة[ »عنصر« لا تحدد أي شيء جوهري، بل 
تحدد فقط أن كثيًرا ما ]γ[ يكون قد تمَّ إبداؤه عبر إبداء كثير 
آخر ]α[، وهو ما يُكتب ]γ∈α[. ترقى المسلّمة المصداقية 
إذًا للقول أنه إذا كل متبدى في إبداء ]α[ كان مُبْدى في إبداء 
يَيْ.  ]β[، والعكس، فإن المتكثريْن ]β[ ،]α[ يكونان متهوِّ

كلّية  على  محمولً  يكون  للمسلّمة  المنطقي  البناء  إن 
يشير  إنه  هو.  الهو  تكرار  على  وليس   l’assertion التقرير 
 )γ( لكثير  بالنسبة  سيّانيًِّا  وبالتالي  متكافئًا  كان  إذا  أنه  إلى 
 )β( و )α( فإن ،)β( أو توكيد انتمائه إلى )α( توكيد انتمائه إلى
يُعوّض  أن  بالكامل  وقابلين  للتمييز  قابلين  غير  سيكونان 
على  مؤسسًا  يكون  المتكثرَيْن  ي  تهوِّ إن  بالآخر.  واحدهما 

سيّانيّة الانتماء. وهذا يُكتب: 
(Ɐγ) [(γ∈α) ↔ (γ∋β)]→(α=β)
يُعل التعليم التفريقي لمجموعتين وفقًا لما يكون منتميًا 
ما،  كثيًرا  إن  كثير.  دائمً  هو  يكون«  »ما  أن  بَيْد  لإبدائهما. 
لنجعله )γ(، يسند لـ )α( بعلاقة الإنتماء ـ أي يكون كثيًرا 
هذا   .)β( لـ  يسند  ولا  ـ   )α( منه  تتألف  الذي  المتكثر  من 

يستلزم أن يُتسَب )α( و )β( كمختلفين. 
الواحد والآخر هو  لنظام  المصداقي  الطابع محض  هذا 
نظرية  هي  المجموعات  نظرية  أن  لواقعة  بالنسبة  جوهري 
كثير  هو  حيث  من  الكثير  نظرية  وهي  واحد،  دون  الكثير 
متكثر. من أين يمكن أن ينشأ أنه ثمة فرق، ما لم ينقص كثير 
الفرق،  لتعليم  استعمالها  يمكننا  خاصة  كيفية  لا  كثير؟  من 
أن  طالما  الكثير،  عن  الواحد  يتميّز  أن  إمكان  حتى  ولا 
تُعيد باختصار الهوهو  الواحد لا يكون. المسلّمة المصداقية 
والآخر إلى الصرامة الدقيقة للإحتساب، على نحو أنها تبنين 
إبداء الإبداء. الهوهو يكون هوهوية احتساب المتكثر الذي 

يتألف منه كل كثير، حينما يُتسب كواحد. 
والآخر،  الهوهو  قانون  أن:  نلاحظ  دعونا  يكن،  مهما 
أي  وجود  بخصوص  إطلاقًا  يفيدنا  لا  المصداقية،  مسلّمة 
شيء. إنه فقط يثبِّت القاعدة القانونية لتفريق كثير ما إذا كان 

هذا الكثير موجودًا. 

المجموعات  مسلّمات  المشروطة:  2.العمليات 
الفرعية، الاتحاد، الفصل، والاستبدال. 

إذا تركنا جانبًا مسلّمات الاختيار واللانهاية والتأسيس 
ـ الأساسية  الميتاأنطولوجية  أهميتها  أكثر  لاحقًا  سأفصّل   ـ 
ثانية،  فإن مسلّمات أربع أخرى »كلاسيكية« تشكل مقولة 
وتكون على شكل: »خذ أي مجموعة )α( مفترضة الوجود، 
 )α( مبتناة انطلاقًا من ،)β( فستوجد هناك مجموعة أخرى
على هذه الشاكلة أو تلك«، هذه المسلّمات تنسجم بالتساوي 
كان،  مهما  شيء  لأي   non - existence وجود  ـ  اللا  مع 
اللاإبداء المطلق، طالما أنها لا تشير إلى وجودٍ ما إلّ إذا كان 
مشروطًا بوجود آخر. الطابع محض الشرطي للوجود يكون 
هي  والتي  المسلّمات،  لهذه  المنطقية  بالبنية  أخرى  مرة  معلّمً 
تمتلك  نحو  على   )β( توجد   ،)α( »لكل  نمط:  من  جميعها 
معه علاقة معرّفة بـ )α(«. هذه الـ»لكل )α(« تدلّ بوضوح 
 ،)β( فإنه في جميع الحالات توجد )α( على أنه: إذا وجدت
مرتبطة بـ )α( طبقًا لهذه القاعدة أو تلك. بَيْد أن العبارة لا 
تقطع بوجود أو لا ـ وجود )α(. تقنيًا، يعني هذا أن البادئة 
»لكل..  نمط  من  هي  المسلّمات  لهذه  ـ  الأوليّة  الأسوار  ـ 
في  واضح،   .)Ɐα(  )ᴲβ( أي  أن...«  نحو  على  يوجد.. 
المقابل، أن المسلّمة التي تثبت وجودًا غير مشروط ستكون 
بالسور  إذًا  أن..« وانها ستبدأ  »يوجد.. على نحو  نمط  من 

الوجودي. 
هذه المسلّمات الأربع، التي لن يكون مفيدًا هنا تفحصها 
التقني التفصيلي، تتعلّق في النهاية بضمانات الوجود لبناءات 
الكثير انطلاقًا من بعض السمات الداخلية للمتكثر المفترض 

أنه قائم. شياميًا: 
أ. مسلّمة المجموعات الفرعية

أن  يمكن  معطاة،  مجموعة  من  أنه  تؤكد  المسلّمة  هذه 
بدورها  تكون  التي  الفرعية،  مجموعاتها  كواحد  نحتسب 
مجموعة. ما هي المجموعة الفرعية لكثير ما؟ إنها كثير على 
»ينتمي«  )أي  إبدائها  في  مُبدى  يكون  متكثر  كل  أن  نحو 
دون   ،)α( الأولي  الكثير  بواسطة  مُبدى  أيضًا  يكون  لها( 
أن يكون العكس صحيحًا بالضرورة )وإلّ سنكون مجددًا 
التكافؤ  هنا  ليست  المنطقية  البنية  المصداقي(.  التطابق  أمام 
بل التضمين. تكون المجموعة )β( مجموعة فرعية لـ )α( ـ 
يُكتب ذلك ]β⸦α[ ـ إذا حينما تكون )γ( عنصًرا لـ )β(، أي 
]γ∋β[، فإنها تكون عنصًرا لـ )α( وبالتالي ]γ∈α[. بعبارة 
أخرى، ]β⸦α[، التي تُقرأ »)β( متضمّنة في )α(« هي كتابة 

مختصرة لصيغة: 



104  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
(Ɐγ) [(γ∈β)→(γ∈α)}

سأعود في التأملين السابع والثامن، إلى المفهوم الأساسي 
 ∋ الإنتماء  بين  التمييز  والى  الفرعية،  للمجموعة  حقًا 

والتضمّن ⸧. 
الفرعية  المجموعات  مسلّمة  أن  نعرف  أن  الآن  يكفينا 
تضمن أنه إذا كانت وجدت مجموعة ما، فإنه بالتالي توجد 
الفرعية  المجموعات  كل  كواحد  تحتسب  التي  المجموعة 
فإنه  ما،  كثير  إبداء  تمَّ  إذا  أكثر:  مفهومية  بطريقة  للأولى. 
المتكثر  )العناصر(  حدوده  تكون  الذي  الكثير  أيضًا  يُبْدى 

الفرعي للأول. 
ب. مسلّمة الاتحاد 

الكثير هو كثير متكثر،  أن  أن نسأل، طالما  من المشروع 
ى من خلالها كثيٌر  فيما إذا كانت قدرة الإحتساب الذي يتبدَّ
الذي  المنشورللمتكثر  أيضًا للاحتساب  ما، تكون مفتوحة 
 multiples des متكثر  كمتكثر  بدوره  والمتصور  يؤلفها 

 .multiples

ما  كثيٌر  منه  يجعل  الذي  المتكثر  نثر  داخليًّا  يمكن  هل 
واحد الإحتساب؟ هذه العملية المضادة لتلك التي تسندها 

مسلّمة المجموعات الفرعية. 
بواسطة هذه فعلً، أؤكد أن ما يحتسب كواحد كثير كل 
من  المؤلفة  ـ  الفرعية  المجموعات  كل  كثير  ـ  التجميعات 
متكثر منتمٍ لكثير معطى. ثمة الحاصل ـ الواحد )المجموعة( 
التأليفات الممكنة، أي لكل التضمنات، لما يحتفظ مع  لكل 
الإحتساب  بوسعي  هل  الإنتماء.  بعلاقة  معطاة  مجموعة 
ينتمي  الذي  المتكثر   decompositions لتجزئات  النسقي 
إلى كثيٍر ما معطى؟ ذلك أنه اذا كان كثيٌر ما هو كثير متكثر 

فإنه بالتالي يكون كثير متكثر لمتكثر لمتكثر، إلخ... 
السؤال مزدوج هنا: 

هناك  هل  التجزئات؟  كواحد  الإحتساب  يطال  هل  أ( 
هناك  كما   dissémination ]الإنتثار[  للإنتشار  أكسيوميّ 

أكسيوميّ للتأليفات؟ 
أن  يبدو، كما سبق ورأينا،  نقطة توقف؟ لأنه  ثمة  ب( هل 

الإنتشار يمضي قدما إلى اللانهاية. 
إن  لماذا.  رؤية  ويمكننا  جدًا،  عميق  الثاني  السؤال 
مطلوبه هو أين يكون الإبداء مرفوّا بنقطة ما ثابتة، أي بنقطة 
كان  إذا  مستحيلً  هذا  يبدو  أكثر.  تجزئتها  يمكن  لا  وجود 

وجود الكثير هو الصورة المطلقة للإبداء. الإجابة ستكون 
على مرحلتين، عبر مسلّمة الفراغ بعد قليل، وعبر تفحّص 

مسلّمة الأساس، في التأمل 18. 
الاتحاد  مسلّمة  عبر  الآن  من  سيحسم  الأول  السؤال 
التي تنصّ على كل خطوة للانتشار تكون محتسبة كواحد. 
المتكثر  منه  يتألف  الذي  نفسه،  المتكثر  إن  أخرى،  بعبارة 
كلمة  أن  )أذكّر  مجموعة  يشكل  واحدًا،  كثيًرا  يؤلف  الذي 
إنما  للتعريف،  قابلة  فة ولا  »مجموعة«، والتي لا تكون معرَّ
من  كواحد(.  احتسابه  الأكسيوميّ  الإبداء  يجيز  ما  تحدد 
دائمً في تحويل  ثمة مخاطرة  العناصر، حيث  استعارة  خلال 
لكل  هكذا:  ذلك  قول  يمكن  جوهر،  إلى  الإنتماء  علاقة 
مجموعة توجد هناك مجموعة عناصر لعناصر لعناصر تلك 
المجموعة. أي أنه: إذا تمَّ إبداء )α(، فإنه قد يتم إبداء أيضًا 
)β( الذي يكون  منتميًا إليها كل كثير )δ( الذي يكون منتميًا 
 )(γ∈α( بعبارة أخرى، إذا كانت .)α( المنتمية إلى  )γ( إلى
فإنه سيوجد )β( على نحو أن )δ∈β)(. يجمع   )(δ∈γ( و
كثير )β( معًا الانتشار الأول لـ )α(، الذي يُصل عليه من 
 dé خلال تجزئة المتكثر، المنتمي إليه، إلى متكثر، وبالتالي فرز

 :)α( - comptant

(Ɐα) (ᴲβ) {(γ∈β) ↔ (ᴲγ) [(γ∋α)˄(δ∋γ)]}
إذا كانت )α( معطاة، فإن المجموعة )β( المثبت وجودها 
هنا سوف تُكتب Uα )اتحاد ]α[(. اختيار كلمة »اتحاد« يحيل 
إلى فكرة أن تلك القضية الأكسيوميّة تُظهر الماهية نفسها لما 
عبر  إظهاره  يتم  هذا  وأن  المتكثر،  وهو  ما،  كثيٌر  »يوحّده« 
»توحيد« المتكثر الثاني )بلحاظ الكثير الأولي( الذين يتألف 

منه، بدوره، المتكثر الأول الذين يحصل عنه الكثير الأولي. 
إن التجانس الأساسي للوجود مفترضٌ هنا على نحو أن 
]Uα[، الذي ينثر الكثير الواحد الأولي، ثَم يحتسب كواحد 
ما نثَره، ليس كثيًرا أكثر أو أقل من الكثير الذي انطلقنا منه. 
نخرج  لا  الفرعية،  المجموعات  مجموعة  في  الأمر  هو  كما 
إطلاقًا ]في مجموعة الاتحاد[ من السيادة البلا مفهوم للكثير. 
سواء أدناه أو أعلاه، وسواء شتّتنا أو جّمعنا، فإن النظرية لا 
تتعرّف على »شيء ما« هجين عن الكثير المحض. لا تعلن 
فقط  الذرة.  ولا  الكل  ولا  الواحد  لا  هنا  الأنطولوجيا 

الإحتساب كواحد الأكسيوميّ الموحّد للكثرات. 
ح. مسلّمة الفصل أو مسلّمة رزملّو 

كنا قد درسناها بالتفصيل في التأمل الثالث. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 105
ج. شيمة مسلّمات الاستبدال )أو التعويض( 

الطبيعية:  صياغتها  في  الاستبدال  مسلّمة  تقوله  ما  هذا 
بأخرى،  عناصرها  واستبدلت  مجموعة  لديك  كان  إذا 

فستحصل على مجموعة. 
بدلً من ذلك، تقول المسلّمة في صياغتها الميتاأنطولوجية: 
إذا كان كثير متكثر مُبدى، فإنه يُبدى كثيٌر يكون مؤلفًا من 
الكثير  بإبدائه  قام  الذي  المتكثر  ـ  بواحد  واحد  ـ  استبدال 
إبداؤه في  تمَّ  قد  نفسه  أنه  المفترض  الجديد  بالمتكثر  الأول، 

مكان آخر. 
مورِس  إذا  التالية:  هي  والفريدة،  العميقة  الفكرة، 
إلى  واحد  كثير  وجود  إتساق  بإعطاء  كواحد  الإحتساب 
متكثر، فإنه سيعمل أيضًا إذا تمَّ استبدال المتكثر بمتكثر حدّا 
بحدّ. يرقى هذا إلى القول أن إتساق كثير ما لا يعتمد على 
متكثر محدد يكون هو كثيره. غيّ المتكثر وسيبقى الإتساق، 

الذي يكون حاصلً، شريطة أن تستبدل كثيًرا بكثير. 
ما  أخرى  مرة  ضة  ممحِّ هنا،  المجموعات  نظرية  تؤكد 
تؤتيه كإبداء لإبداء ـ كثير، أن الإحتساب كواحد للمتكثر 
يكون سيّانيًّا تجاه الذي يكون المتكثر متكثرًا له، على شرط 
توكيد أنه لاشيء آخر غير المتكثر. باختصار، فإن صفة »أن 
بمثابة  يكون  الذي  المحدد  المتكثر  تتجاوز  ما«  كثيًرا  يكون 
عناصر للكثير المعطى. جعل كثير ما )"أخذه معًا" كما قال 
كانتور(، أقصى شكل مبنيَ للإبداء، إنما يحتفظ بنفسه، حتى 

لو جرى استبدال كل ما يؤلفه. 
نرى إلى أي مدى تلبّي النظرية نداء عدم إبداء إلا الكثير 
ينتظمه  الذي  كواحد،  الإحتساب  أن  حدّ  إلى  المحض، 
رابط أطروحة  على  الإشتغالي  دوامها  يؤسس   أكسيوميّها، 
يقوم  ما  بصدد  تخصيص  كل  من  مفرّغًا  ذاته  في  الكثير  ـ 
ا  بربطه. يتبدّى الكثير حقًا على صورة ـ كثير، ليكون لامتغيًّ
في أي تعويض يطال حدوده. أعني أنه لامتغيٌّ من حيث هو 

يًا في الرابط الواحد للكثير.  دائمً يكون متأتِّ
أكثر من أي ]مسلّمة[ أخرى، تكون مسلّمة الاستبدال، 
للوضعية  مناسبة  ذلك،  إلى  الاشارة  من  الإكثار  حد  إلى 
إبداءً للشكل الإبدائي المحض حيث  التي تكون  الرياضية 

يحدث الوجود بوصفه ذلك الذي يكون. 
مع ذلك، لا تبّز مسلّمة الاستبدال، مسلّمات المصداقية 
كثير  أي  وجود  إحداث  في  والاتحاد،  والأجزاء  والفصل 
الهوهو والآخر.  نظام  تثبّت  المصداقية  إن مسلّمة  يكن.  ا  أيًّ

مجموعة المجموعات الفرعية ومجموعة ـ الاتحاد تنظم بقاء 
والانتشارات  الفرعية(  )المجموعات  الداخلية  التأليفات 
)الاتحاد( تحت قانون الإحتساب، وأنه لاشيء هنا مما يُلاقى 
أدناه أو أعلاه قد يشكّل عائقًا أمام تشاكل الإبداء من حيث 

هو كثير. 
الكثير إلى  إبداء  اللغة على  الفصل كفاءة  تُضع مسلّمة 
الكثير  أما مسلّمة الاستبدال فتطرح أن  إبداء.  أنه ثمة بعد 
يكون تحت قانون الإحتساب من حيث هو شكل ـ كثير أي 

من حيث هو فكرة رابط لا تفسد. 
باختصار، هذه المسلّمات الخمس، أو شيمات المسلّمات، 
إبداء،  أي  يتيح  قانونه،  تحت  والذي  الأفكار،  نسق  تُثبِّت 
من حيث هو شكل للوجود، أن يتم إبداؤه: الانتماء )فكرةً 
والفرق  الُمبْدى(،  ـ  الوجود  على  أقصى  دال  أوليّة،  فريدة 

والتضمّن والانتثار، والزوج لغة/وجود والتعويض. 
من  ا  أيًّ أن  إلّ  ما.  لأنطولوجيا  الكاملة  المادة  هنا  لدينا 
الأفكار،  قانون  فيها  يُعطى  التي  التدشينية،  العبارات  هذه 

لا تقطع بعد بسؤال ؛ »لماذا ثمة شيء ما بدلا من لاشيء؟« 
3. الفراغ، الرِفاء الطارح للوجود 

محفوفًا  الأكسيوميّ  القرار  يكون  النقطة،  هذه  عند 
بالمخاطر على نحو خاص. أي امتياز قد يدّعيه كثير ما كي 
دًا ابتداءً؟  يكون معيّناً بوصفه ذلك الذي يكون وجوده مؤكَّ
واذا كان هذا الكثير هو الذي يحصل منه كثير آخر، بواسطة 
التأليفات المطابقة لقانون الأفكار، أفلا يكون في الحقيقة هو 
الواحد الذي تركّز جهدنا كاملً للشهادة على أنه لا يكون؟ 
واذا كان في المقابل كثيًرا محتسَبًا كواحد وبالتالي كثيَر متكثر، 
تأليف،  حاصل  بعد  كونه  مع  يكون،  أن  له  يمكن  فكيف 

الكثير المطلق الأول؟ 
 la structure - á - السؤال ليس إلّ عن الرفاء للوجود
على  إبداؤها  تمَّ  قد  ذاتها  هي  تكون  للإبداء  بنظريةٍ   l’être
يقترح  بواسطته  ما  هو  الوجودي  المؤشر  أكسيوميّ.  نحو 
النسق التشريعي للأفكار، الذي يؤكّد أن لا شيء يؤثر على 
محوضة الكثير، نفسه بوصفه نشًرا تدوينيًا للوجود من حيث 
هو وجود. لكن كي لا نتقهقر، إلى وضعية غير أنطولوجية، 
يُشترط أن لا يقترح هذا المؤشر أي شيء محدد، وبالتالي أن 
بالكثير  ولا  يكون،  لا  الذي  بالواحد،  لا  متعلّقًا  يكون  لا 
المؤلَّف، الذي لا يكون دائمً إلّ حاصل احتساب وأثرًا لبنية. 
بخيط  الإمساك  التالي:  هو  المسألة  لهذه  اللافت  الحل 



106  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
هذا  جعل  بل  الأفكار،  قانون  بواسطة  يُقدّم  لاشيء  أن 
لا  أو:  مخصوص.  اسم  افتراض  بواسطة  يكون  اللاشيء 
هو  ما  إلّ  للاسم،  الفائض  الاختيار  عبر  كموجود،  يثبت 
غير قابل للإبداء، حيث تقدّم الأفكار بعد ذلك كل صورة 

مقبولة للإبداء. 
طالما أن ما يتم إبداؤه، في إطار نظرية المجموعات، هو 
لغير  يمكن  لا  فإنه  نفسه،  الإبداء  صورة  أي  متكثر،  كثير 

القابل للإبداء أن يأتي إلى اللغة إلا كـ»كثير« لاشيء. 
من  اثنين  بين  الفرق  النقطة:  هذه  فورا  نلاحظ  دعونا 
لا  المصداقية،  مسلمّة  بواسطة  مُنظَّمٌ  هو  بما  المتكثرين، 
الذين  الاثنين  هذين  إلى  المنتمي  المتكثر  بواسطة  إلّ  يُعلَّم 
تفريقية  علامة  أي  إذًا  يملك  لا  اللاشيء  كثير  إن  نفرّقهما. 
différentielle قابلة للتصوّر. إن غير القابل للإبداء هو غير 

مصداقي، وبالتالي هو لا ـ مفرّق in - différent. الحاصل 
سالبًا  بالضرورة  سيكون  مفرّق  ـ  الغير  هذا  تدوين  أن  هو 
طالما أنه لا إمكان ـ لا كثير ـ أن نشير إلى أن منه يتم إثبات 
نحو  على  الأول  الوجود  يكون  بأن  الشرط،  هذا  الوجود. 
إطلاقي وجودًا لنفي ما، يكشف أنه على النمط الانطراحي 
كل  تفويت  يبدأ  هنا  الكثير.  بأفكار  مرفوّا  الوجود  يكون 

افتراض إبدائوي présentifiante للوجود. 
ن  يدَوّّ بحيث  النفي،  بإمكان  يكون  الذي  هذا  ما  لكن 
 ،in-différence فرق  ـ  كلا  للإبداء  القابل  غير  وجود 
الانتماء،  فكرة  هي  للكثير  البدائية  الفكرة  أن  بما  ينفيه؟  أن 
وبما أن الأمر يتعلّق بنفي الكثير من حيث هو كثير متكثر، 
دون الإتيان مع ذلك بالواحد، فإن ما يتم نفيه هو بالتأكيد 
الإنتماء بما هو. غير القابل للإبداء هو الذي لاشيء ولا أي 

كثير ينتمي إليه، وبالتالي ليس ممكناً أن يتبدّى في فرقه. 
التي  العبارة  بنية  إن  الإبداء.  نفي  هو  الإنتماء  نفي  إنّ 
تدوّن الوجود »الأول« هي إذًا في الحقيقة النفي لكل وجود 
تبعًا للانتماء. هذه العبارة تقول شيئًا من هذا القبيل: »يوجد 
أو:  إليه«.  ينتمي  وجود  أي  أن  قول  يمكن  لا  الذي  ذلك 
»يوجد 'كثير ما'« يكون مطروحًا من الفكرة الأوليّة للكثير. 
مسلمّة  قائمتنا، هي  السادسة في  الفريدة،  المسلّمة  هذه 
الطبيعية، حيث وضوحها  الفارغة. في صياغتها  المجموعة 
المخصوص هو في مأزق هذه المرّة، تقول: »توجد مجموعة 
لا تمتلك أي عنصر«. نقطةٌ حيث مطروحية الوجود تخرّب 
التمييز الحدسي بين العناصر والمجموعة. في صياغتها الميتا 

بوصفه  إبداؤه  يتم  للإبداء  القابل  غير  تقول:  أنطولوجية 
حدّا مطروحًا من إبداء الإبداء. أو: إن كثيًرا ما يكون دون 
يسمّى،  أن  الوجود  يتيح  أو:  الكثير.  فكرة  تحت  يكون  أن 
ضمن الوضعية الأنطولوجية، بوصفه ذلك الذي لا يوجد 

منه وجود. 
سوف  للمفهوم،  ملاءمة  الأكثر  التقنية  صياغتها  في 
تبدأ مسلّمة الفراغ بالسور الوجودي )يتعلّق ذلك بإعلان 
الوجود  بنفي  وتكمل  الأفكار(،  يغطي   l’être الوجود  أن 
 ،)imprésenter l’être الوجود  إبداء  بعدم  ذلك  )يتعلّق 
بعدم  ذلك  )يتعلّق  الانتماء  على  نفسه  هو  سيُحمل  الذي 
الإبداء بوصفه كثيًرا، وبأن فكرة الكثير هي الانتماء )∈(. 

(ᴲβ)[~ (ᴲα) (α∈β)] :)ومن هنا )أسجل )~( للنفي
 )α( أي  توجد  أنه لا  نحو  )β( على  توجد  تُقرأ:  والتي 
الـ  هذه  أن  القول  لي  أمكن  الآن  معنى  بأي  إليها.  تنتمي 
بسيطة،  فكرة  بالتالي  ليست  والتي  هنا،  الوجود  المثبتة   )β(
 أو قانونا، بل رِفاء أنطولوجي ـ وجود ما هو غير موجود ـ
الاسم  يقتضي  مخصوصًا؟  اسمً  الحقيقة  في  كانت  إنما 
بعناية  نميّز   .unique أحدًا  مرجعه  يكون  أن  المخصوص 
لا  الواحد  كان  إذا   .l’unicité والوحدة   l’un الواحد  بين 
يكون إلّ الأثر الضمني وغير الموجود للاحتساب، وبالتالي 
الوحدة  تكون  أن  الممكن  من  فإنه  الأكسيوميّة،  للأفكار 
يكون  الكثير  أن  إلى  حصًرا  تشير  إنها  للكثير.  صفة  تمامًا 
التحكّم به من خلال استعمال  مفترقًا عن كل آخر. يمكن 
هي  الفارغة  المجموعة  فإن  يكن،  مهما  المصداقية.  مسلمّة 
غير مصداقية، وسيّانية ]لاـ فارقة[. كيف يمكن لي حتى أن 
أفكّر وحدتها son unicité، طالما أنه لاشيء ينتمي إليها مما 

قد يكون بوسعي جعله كعلامة على فرق ما؟ 
أن  الخفة،  من  وبشيء  عام،  بشكل  الرياضيات  تقول 
المجموعة الفارغة مفردة »من بعد مسلّمة المصداقية«. يبدو 
أي  كشيئين  فراغـ"ـين"  تعريف  المتاح  من  أنه  لو  كما  الأمر 
مفهوميًا  ملائم   غير  الفرق  قانون  أن  حين  في  كمتكثِّرَيْن، 
ولا صوريًا لهما. الحقيقة بالأحرى هي هذا: وحدة مجموعة 
الفراغ تكون مباشرة ]غير موسوطة[، لأنه لاشيء يفرّقها، 
للفرق  تبعًا  الوحدة  إن  عليه.  مشهودٌ  فرقها  لأن  وليس 

تُعوّض هنا بالوحدة السيّانيّة التي لا رجعة فيها. 
ما يؤكّد فرادة مجموعة الفراغ، أنه في إرادة تفكيرها كنوع، 
أو كاسم مشترك، أي في افتراض إمكان أنه ثمة »فراغات 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 107
الأنطولوجية  النظرية  إطار  في  نفسي،  أعرّض  متعددة«، 
للكثير، لتعطيل نظام الهوهو والآخر، والى وجوب تأسيس 
هذا  من  إجراء  كل  إن  الانتماء.  غير  آخر  شيء  على  الفرق 
الواحد.  النوع من شأنه واقعًا أن يرقى إلى استعادة وجود 
غير  تكون  مصداقية،  غير  بكونها  فراغات،  "ال"  أن  ذلك 
متميّزة من حيث هي كثيرة. وعليه لا بد، من حيث كونها 
آحادًا، وعن طريق مبدأ جديد، من تفريقها. بَيْدَ أن الواحد 
الفراغ  بأن وجود  لا يكون، وبالتالي لا أستطيع الافتراض 
l’être - vide يكون صفة أو نوعًا أو اسمً مشتركًا. ليس ثمة 

من فراغات »متعددة«، ليس ثمة إلّ فراغ واحد، ذلك الذي 
يدل على وحدة غير القابل للإبداء كما هو معلّم في الإبداء، 

وليس على إبداء الواحد. 
لا  الواحد  لأن  التالية:  اللافتة  الخلاصة  إلى  إذًا  نصل 
الفارغة  المجموعة  بأن  القول  أحدًا.  الفراغ  يكون  يكون 

أحدية يرقى إلى القول أن علامتها هي اسم مخصوص. 
على  المحض  الكثير  إبداء  أفكار  الوجود  يثمّر  هكذا 
هذا  لكتابته،  مخصوص.  باسم  إليها  يُشار  وحدة  شكل 

الاسم للوجود، هذه النقطة الطارحة للكثير ـ للشكل العام 
الرياضيون  بحث  ـ،  يكون  وبالتالي  الإبداء،  يتبدّى  حيث 
تكون  لا  المعتادة،  أبجدياتهم  كل  عن  بعيدة  علامة  عن 
اسكندنافي،  قديم  حرف  قوطية.  ولا  ولالاتينية،  إغريقية، 
كما  المعنى.  بحاجز  صفرًا  تأثره  ويكون  للفراغ،  شعار   ،Φ
يكون،  وحده  الفراغ  أن  بإعلان  أنه  تمامًا  واعين  كانوا  لو 
أفكار  ولأن  الكثير،  من   in-existe يوجد  ـ  لا  وحده  لأنه 
الكثير لا تحيا إلّ من ذلك الذي يكون مطروحًا منها، فإنهم 
يطأون إقليمً مقدسًا، يكون هو نفسه على حافة اللغة، وأنهم 
الوجود  الذي كان لديهم  اللاهوتيين  يتنافسون مع  بذلك، 
الأعلى هو اسم مخصوص، بل ويعارضون وعدهم بالواحد 
وبالحضور، بما لا رجعة فيه من عدم قابلية الإبداء ومن لا 
الواحد. لقد كان عليهم أن   désêtre وجود ]نحو وجود[ 
هيئة  على  وذلك  المخصوصة  جرأتهم  الشجرة  على  يضعوا 

شيفرة من لغة منسية. 

ترجمة د.ربيــع شلهوب

ترجمة فصل من كتاب:
BADIOU Alain: L'Être Et L'Événement, Édition Du Seuil, Paris, 1988.



108  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

موقف باديو من هيغل هو موقف مضاد للنفور الفلسفي 
دولوز  كـ  المتفلسفة  من  أقرانه  عند  نجده  الذي  الجدل  من 
وفوكو وليوتار. هذا الموقف مضاد أيضًا للماركسية الهيغلية 
وللتأثير الذي تركته شروحات كوجف. ثمة صميم عقلاني 
قسّم  أو  شطر  الذي  ماركس  عليه  وقف  الديالكتيك  في 
هيغل مستبعدا العنصر المثالي في فلسفته. هذا العنصر المثالي 
كان هو مدار شروحات وتأملات الأكاديميين في النصف 
غير  صورة  بلورة  أجل  من  العشرين  القرن  من  الاول 
سياسية لـ ماركس. هيغل باديو هو هيغل الأساسي ؛ هيغل 
ماركس  لـ  المال  رأس  كتاب  يُفهم  لا  الذي  وهيغل  لينين 
نستحضر  أن  هنا  يمكن  المنطق(.  )علم  كتابه  فهم  دون 
الانقسام في الستينيات حول هيغل بين ألتوسير ـ الذي أراد 
الذي يعزو  المادي من لعنة هيغل  العلمي  تخليص ماركس 
اليه كل قراءة إنسانوية تعاملت تعاملً مثاليًا مع ماركس ـ 
الروح(،  )فينومينولوجيا  من  ثيْمات  استعاد  الذي  وسارتر 
المخطوطات  في  بقوة  حاضرة  الذاتي،  والوعي  كالاغتراب 
لـ ماركس  ألتوسير قراءته  التي بنى  الفلسفية والاقتصادية 
على القطع معها. لقد نظر باديو إلى عمل سارتر )نقد العقل 
عنها:  غريبة  حقيقة  بأكثر  للماركسية  ربطًا  بوصفه  الجدلي( 
المنجز  تطهير  ألتوسير  أراد  جهته  من  الكوجيتو.  شفافية 
الماركسي من العناصر الهيغلية وتقديمه كمعرفة وضعية. كل 
من ألتوسير وسارتر يتشاركان في توهين هيغل لأنهما ضربا 
صفحًا عن المنطق الكبير. أن القراءة الوضعية الأكاديمية لـ 
لـ سارتر هما وجهان  الرومنطيقية  المثالية  ألتوسير والقراءة 
لعملة واحدة: الانحراف وتفويت هيغل الأساسي. تطغى 
على فكر القرن العشرين التأليفات المنفصلة حيث لا توليفة 
بين الحقيقة والترائي وبين الديمومة والحينونة. ثمة مواجهة 
العلم والفن والسياسة عوضًا  الواقعي في  وجهًا لوجه مع 
السؤال  هي  لوجه  الوجهًا  هذه  ؛  التناقضات  تجاوز  عن 
جرى  ما  هو  الديالكتيكي  الرفع  غياب  للقرن.  البطولي 

باديو مناظرًا هيغل 
في اللاتضايف بين الوحدة والتعيين 

تزوشين ثو
أ.ج.بارليت

تعويضه بشغف الواقعيّ. صحيح أن باديو قطع مع الجدل 
في مشروع الأنطولوجيا الطارحة بَيْدَ أن الكثير من مفاهيمه 
المرتبطة بفقه الحدث كالبنية والتدخل والإخلاص لن تقطع 
نهائيًا معه. بل أن باديو في )منطقيات العوالم( سَيُعَنوِْن كامل 
يسمّيه  ما  مواجهة  في  الجدلية  المادية  بـ  الفلسفي  مشروعه 

بالمادية الديمقراطية.  
هيغل  وليس  المنطق  علم  هيغل  هو  باديو  هيغل 
على  باديو  سيعكف  الذي  هيغل  الروح.  فينومينولوجيا 
»تخريب   1968 عام  مقالته  من  بدءًا  طويلً  مناظرته 
العوالم(  )منطقيات  كتاب  إلى  وصولً  الصغر«  لامتناهي 
أهمية  الأكثر  الثلاثة  الفلاسفة  أن  فيه  أعلن  الذي  ـ   2006
عن  أبدًا  يتوقف  لم  وأنه  وهيغل،  وديكارت  أفلاطون  هم 
ما  على  ينطوي  الذي  المنطق(  )علم  بكتاب  عمله  قياس 
مرورًا  ـ  والظهور  والفكر  بالوجود  المادية  المعرفة  تنشده 
الجدل  بناء  فيه  أعاد  الذي   ،1983 الذات(  )نظرية  بكتابه 
المواجهة  تكون  معه  ما  هو  الأخير  كون  حيث  من  الهيغلي 
الوجود والحدث  ـ وكتاب  باديو  لكامل مشروع  العملاقة 
عام 1988 الذي ناظر فيه هيغل بصدد مشكلة اللامتناهي. 
ليس المطلوب قلب هيغل بل شطره من صميمه. إن الجدل 
في منطق الانفصال وكل مفاهيمه منقسمة بين جانب جدلي 
الاثنين  بمثنوية  للإمساك  حاجة  ثمة  جدلي.  غير  وجانب 
حركة  يعيد  ما  على  للوقوف  حاجة  هناك  ما  بقدر  لديه 
الهيغلية  المصفوفة  شطر  المطلوب  الواحد.  إلى  لديه  الفكر 
للحدث  فقه  إلى  معها  تتحوذل  التي  النقطة  إلى  وصولً 
أن  الأمر  ليس  للروح.  محسوبة  مغامرة  كونها  عن  وتكفّ 
استنقاذها  ينبغي  الجدل  في  عقلانية  نواةً  أو  صميمً  هناك 
النواة  ؛  تغلفها  التي  المثالية  القشرة  تحطيم  أو  كسر  عبر 
نفسها يجب كسرها لاثنين. ثلاثة أمور يرفضها باديو بشدة.  
أولً، دائرية الجدل أي أن يكون المزيد بعد محايثًا للبعد 

ترجمة مقال:



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 109
البدء. ثمة  النهاية موجودة بعد في نقطة  أو أن تكون نقطة 
الكلية كأنشوطة،  الهيغلي حيث تمثل  للجدل  أنشوطي  مآل 
ومعارضة  تقسيمه  وجوب  هنا  ومن  بأولها  آخرها  مربوط 
الجدلية  السيرورة  إن  المثالية.  بالدائرية  المادي  التحقيب 

ليست سيرورة دائرية أنشوطية بل سيرورة لولبية.
ثانيًا: إخضاع منطق الانفصال إلى فكرة الكلّية التي قام 
عند  كلّ  ثمة  ليس  الفكر.  سيرورة  داخل  بتجويتها  هيغل 
إلا  موجود  لاشيء  أن  يعتبر  الذي  هيغل  من  بالضد  باديو 
الكلّ. يقول باديو في )منطقيات العوالم(: نتشارك طبعًا مع 
هيغل الاعتقاد بتهوّي الوجود والفكر. لكن بالنسبة لنا هذا 
نتشارك  كليًّا.  حاصلً  وليس  موقعي  حدوث  هو  التهوّي 
هي  الكونية  ضمانة  ولكن  الحقيقة  كونية  هيغل  مع  أيضًا 
التاريخ  هو  الكل  كون  في  وليس  الحقيقية  الأحداث  فرادة 

لانعكاساته المحايثة.
ثالثًا: الطبيعة الماقبل كانتورية لعلم المنطق الذي يعكسها 
المفهوم الهيغلي عن اللامتناهي الجيد. ان العبور بين الكيف 
الانشطار  أو  الاثنين  الفصل بين  ان يخفي  يمكنه  والكم لا 
الذي تحاول ان تطمسه مفردة اللامتناهي المتفقة أو الملتبسة 
بإزاء  الكمي الجيد هو هلوسة هيغلية.  اللامتناهي  ان  هنا. 
الانطولوجيا  باديو  يقدم  التوليدية عند هيغل  الانطولوجيا 
الطارحة القائمة على الفهم الكانتوري للكثرات اللامتناهية 
خلال  من  اختزاله  هيغل  أراد  الذي  بالانتشار  تتمتع  التي 

اصطناع سيانيته المتفاضلة. 
إن هدية هيغل الثمينة للقرن الواحد والعشرين وبالضد 
لأنالوطيقا  فيه  السيادة  كانت  الذي  ـ  العشرين  القرن  من 
وفوكو  هيدغر  بواسطة  معاودتها  تمت  كما  كانط  لـ  التناهي 
ونانسي وميلابو ـ هي البحث عن اللامتناهي العلماني غير 
الثيولوجي. إن العوز المدقع لميتافيزيقا اللامتناهي التقليدية 
ليس دعوة إلى اعتناق التناهي الجذري بل إلى تحييث متواصل 
للامتناهي حيث الرياضيات تخبرنا كما لاحظ هيغل نفسه أن 
اللانهاية في الجوار. اللانهاية لا تلتقط في الشكل ؛ أنها تعبر 
الـ»في  يعبر  المتناهي حين  اللامتناهي هو كيف  الشكل.  في 
ذاته«. استئناف اللامتناهي الهيغلي ضد التناهي الكانطي أو 
التناهي  أنالوطيقا  )المعاد تملّكه( ضد  اللامتناهي  قل جدل 
أو قل العبور المتواصل وراء التثبيت الهوسي للحواجز: هذا 
ما يجب أن تكون عليه المعركة الفلسفية للقرن الجديد ضد 
القرن الفائت. بَيْدَ أن تثمين باديو للجدل الهيغلي سيترافق، 

والتطور الفكري للأول، مع الخروج التدريجي من الثيمات 
كان  الذي  التفكّر(  النفي،  )الكلّية،  الجدل  لهذا  الأساسية 
الذات(، وسيُفضي  مُنهّمً بها فكره في كتاب )نظرية  لايزال 
إلى تجاوز الجدل عن طريق الأكسمة )الوجود والحدث( ثم 

ا )كتاب منطقيات العوالم (.  إلى إيلائه مقامًا مشتقًَ

نظرية الذات 
فيه  أسهم  الذي  البنيوي  الجدل  عن  هنا  باديو  يتحدث 
نفسانيون  ومحلّلون  )مالارميه(  وشعراء  )هيغل(  فلاسفة 
سالب  شطرين  إلى  هيغل  يشطره  جدل  كل  )لاكان(. 
عن  منفك  غير  جزء  هو  جدل  كل  مأزق  حيث  وموجب 
جدلنة الجدل. بالنسبة لـ هيغل ثمة انقسام بين لحظة البدْء 
حيث  الإنشقاق  أو  الإنفصال  وبين  )العودة(  والاغتراب 
كل وحدة تكون عبارة عن انقسام ثابت لنقطة انطلاق غير 
هي  آخرا  الصيرورة  دائريًا:  طريقًا  يسلك  الاغتراب  آمنة. 
بضرورة  مدفوع  مسار  ؛  الذات  إلى  العودة  مسار  من  جزء 
أصلي.  كانشطار  الانفصال،  هي  الثانية  العملية  داخلية. 
ليس ثمة من صلة إستشرافية أو إسترجاعية  بين الاغتراب 
والإنفصال. ليس ثمة إمكان لتأسيس الاغتراب. إن واقعيّ 
هيغل هو الإنفصال الثاوي تحت الاغتراب. ثمة 3 حركات 

فكرية هنا مضادة لـ هيغل. 
كفرق  جعله  فإنه  ما  الشيء  هيغل  جعل  عندما  أولً: 
ما  وهذا  قدمًا  للمضي  لازم  الإنفصال  آخر.  ما  شيء  مع 
الذي  الإغتراب  إن  المفهوم.  إلى  سيطمسه هيغل في طريقه 
يَسِمُ الإنقسام هو حجاب على الانفصال. كل شيء يحدث 
كما لو ان الشيء ما الغير هو جعل بعدي للشيء ما أي أن 
سيرورة  هو  التكرار  إن  آخر.  ما  شيء  في  يتكرر  ما  الشيء 

تحجب الانفصال الذي يجعل المثنوية ممكنة.
اصطلاحية  تمييزات  مع  صورنات  باديو  وظّف  ثانيًا: 
)التمكن splace وخارج المكان( من أجل وسم الإنفصال 
والعدم  ككل(  )الوجود  الوجود  بين  المحايث  البنيوي 
نفي  عبر  إتساقه  يجد  ككل  الوجود  حيث  )اللاشيء 
لتفكيك  والطوبولوجيا  بالجبر  هنا  توسل  ثمة  اللاشيء(. 
صلة الكل بالأجزاء. هذه الصورنات تنزع الفينومينولوجيا 

عن منطق هيغل الحتمي ووحدة النقائض لديه. 
ثالثًا: يفكك باديو مفهوم التناقض عند هيغل إلى الفرق، 
البنيوي  بالجدل  تباعًا  صياغتها  ويعيد  والجعل.  التضايف، 



110  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
معاودة  هو  الهدف  والقوى.  الأمكنة  ومنطق  والتاريخي، 
مادية هيغل لتقديم نظرية صورية للممارسة الثورية: الذات 
انزياح  المكان، قوة  المتمكنة ستكون، من حيث هي خارج 

لهذا التمكن. 
كان باديو هنا لا يزال متمسكًا بالكلّية والنفي والتفكر 
الكتاب  هذا  في  الفعل.  من  مخصوص  بضرب  هنا  المربوط 
لم يكن باديو قد قطع مع الجدل »كقانون للوجود« و»كقوة 
للذات« والذي يتيح الربط البارادوكسي بين الكلّية والنفي 
التخلّص  سيجري  ما  هي  الأخيرة  المظاهر  هذه  والتفكّر: 

منها في كتاب الوجود والحدث. 

الوجود والحدث
مسألة  في  هيغل  لـ  مضاد  موقف  هو  باديو  موقف 
اللامتناهي وذلك منذ مقالته عام 1968 »تخريب لامتناهي 
الجيد  اللامتناهي  لثنائية  شديد  رفض  ثمة  الصغر«. 
أو  اللامحدد  هو  السيء  اللامتناهي  السيء.  واللامتناهي 
يتوقف  الذي لا  اللامحدود أي هو صورة تعكس الازدياد 
لكمية معطاة. مشكلة اللامتناهي هي على صلة مع مشكلة 
المتصل والمنفصل )القسمة اللامتناهية للخط عند زينون(. 
»نفي  لأنه  هيغل  عند  زائف  هو  اللانهاية  من  الضرب  هذا 
النفي الأول المجرد.  إنه  للمتناهي المجعول كواقعي«  فقط 
اللامتناهي الجيد هو الذي ينسخ نفي المتناهي في اللامتناهي 
السيء. اللامتناهي الجيد هو لامتناهي دينامية الصلة الذاتية 
هوية  ليس  إنه  لحظاتها.  بواسطة  متعينة  صيرورة  هو  أي 
لتهوي  المحايثة  السلبية  جانب  تأخذ  سيرورة  بل  ساكنة 
للكم،   محايث  السيء  اللامتناهي  إن  واللاشيء.  الوجود 
اللامتناهي كقوة خارجة  يُنسخ بواسطة  المتناهي لا  بَيْدَ أن 
ينسخ  لنفسه. هكذا  المتناهي تكمن في نسخه  عنه: لانهائية 
التقابل بين اللامتناهي والمتناهي بوصف الأول صلة ذاتية 

للموجود المتعين . 
يعترض باديو على المناورة أو التلاعب الهيغلي في نسخ 
نتيجة  السيء كذلك  اللامتناهي  يبدو  إلى كم محدود.  الكم 
محاولة شد اللامحدد إلى لانهاية كيفية متميزة حيث اللانهاية 
باديو اعتراض  كان  المتناهي.  نفي  مجرد  على  تقوم   الفاسدة 
اللامتناهي  أن  ـ   1968 الصغر  لامتناهي  تخريب  منذ  ـ 
الفاسد  للامتناهي  المزعومة  اللاكفائية  كمً.  أو  عددًا  ليس 
اللامتناهي  عن  المتناقضة  للفكرة  ظلال  سوى  ليست 
ككل أو كواحد. لقد عالج هيغل مسألة زائفة وقدم هدية 

للوحدة.  الجدلية  الغائية  مستندًا على  للرياضيات  مسمومة 
يمكن  لا  والتعينية.  الوحدة  تضايف  في  هي  المشكلة 
يتجاوز  أن  دون  الوحدة  يكتسب  أن  الرياضي  للامحدود 
كمعيار  الوحدة  عن  صفحًا  نضرب  أن  علينا  الكم.  مجرد 
النفي  من  أكثر  هو  الرياضي  اللامحدود  تعين  إن  للتعيّ. 
بنية داخلية منذ ديكارت وهذا  اكتسب  اللامحدود  المجرد. 
المتصل  المنحنى  تافهًا.  هيغل  لـ  المنطقي  التحليل  يجعل 
المبنى  لعرض لامتناهي هيغل على  نذهب  لم  إذا  مثلً. هذا 
كل  عند  المجموعات  ونظرية  الواقعي  للتحليل  الرياضي 
كلانهاية  اللانهاية  مع  يتعامل  الذي  وكانتور  ديدكند  من 
بالتعيين  جهل  هو  بالسيء  اللامتناهي  توصيف  إن  فعلية. 
لا  بالبنية  يتوسل  الرياضي  التعيين  للامحدود.  البنيوي 
؛  والتعينية  الهوية  بين  تضايف  ثمة  ليس   .unity بالوحدة 
انتقد  لقد  المتسقة.  غير  الكثرة  لالتقاط  صوري  بديل  ثمة 
اعتبر  حيث  الروح(  )فينومينولوجيا  في  الرياضيات  هيغل 
العقل.  من  معقولية  أدنى  درجة  تمثل  الرياضية  الفاهمة  أن 
الشيء  ماهية  تلامس  لا  الرياضيات  أن  إلى  ذهب  كذلك 
نفسه أو فكرته وبالتالي تفشل في فهمه. لكن يبدو انه في علم 
مارست  قد  الرياضيات  أن  هيغل  سيلاحظ  لاحقًا  المنطق 
عند  الصغر  لامتناهيات  )حساب  مضمر  نحو  على  الجدل 
نيوتن وليبنتز حيث يهمل الفارق بين الوجود والعدم حين 
يتم التعامل مع المقادير المتلاشية للامتناهيات الصغر كما لو 
أنها صفر(. رغم هذا موقف هيغل يبقى كالتالي: اللامتناهي 
تأليف  في  إلّ  حقيقته  يجد  ولا  كاف  وغير  مشذر  الرياضي 
لاذعًا  كان  هيغل  نقد  المحدود.  والكم  الكم  بين  أعلى 
تفعل سوى مواصلة  لم  اللاحقة  الرياضيات  لكن  للفاهمة. 
هو  وديدكند  كانتور  عمل  الفاهمة.  من  انطلاقًا  الاشتغال 
من نتاج الفاهمة. إن نقد باديو لفكرة اللامتناهي عند هيغل 
بديل  عن  عبارة  هي  مضادة  هيغلية  إلى  ليتحول  سيتنامى 
اللامتناهي  بصدد  بينهما  النزاع  الجدلي.  للتعارض  طارح 
اللامتناهي  والتعينية.  الوحدة  بين  التمييز  حول  نزاع  هو 
للمتناهي.  مجردًا  نفيًا  يكون  حين  هيغل  عند  سيئًا  يكون 
بالنسبة لـ باديو يمكن أن يتعين اللامتناهي حتى لو كان غير 
مكتمل أي حتى لو لم يشكل وحدة. ثمة سياقات متشعبة 
في الفلسفة للامتناهي. الأبيرون كلا متعيّ عند أنكسمندر. 
أي  كانتور  قبل  يكن  لم  المسيحية.  في  كمطلق  اللامتناهي 
اللامتناهي  فكرة  أن  ذلك  الرياضي  للامتناهي  عيني  فهم 
كان  مهما  رقم  )أي  متناقضة  ذلك  قبل  بدت  نفسها  الفعلي 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 111
زينون  مفارقة  أيضًا  ثمة  عليه(.  واحد  زيادة  يمكن  كبيًرا 
ليس  بالمتصل:  المنفصلة  الكميات   mapping إقران  حول 
ثمة قطع نهائي ولهذا تحدث أرسطو عن اللامتناهي بالقوة. 
إن الرقم الأكبر سيبقى متناهيًا. مثلً برهان أقليدس حول 
الأعداد  من  نأخذها  مجموعة  لكل  أكبر  أولي  عدد  وجود 
الأولية. هذا الرقم وإن كان غير محدّد إلّ أنه ليس لامتناهيًا 
حساب  في   .indefinite محدد  غير  أنه  القول  يمكن  لكن 
إيجاد  الفكرة  كانت  نيوتن  عند  الصغر  تفاضل لامتناهيات 
على  مثل  والمتصل.  المنفصل  بين  وهمي   mapping إقران 
ذلك المضلّع polygon  في الدائرة. كلما اقتربت أضلعه من 
الطول  هذا  الصفر.  من  منها  كل  طول  سيقترب  اللانهاية 
الصغر.  سيكون عبارة عم كمية وهمية ولامحدّدة من فرط 
؛  اللامحدود  مفهوم  في  ستستثمر   19 القرن  في  الرياضيات 
 .mapping إقرانية  علاقات  بواسطة  يتشكل  اللامتناهي 
التغلّب على مفارقة زينون  ثورة ديدكند وكانتور تمثّلت في 
تعريف  والمتصل.  المنفصل  بين  تناظرية  صلة  إقامة  أي 
اللامتناهي عند ديدكند يتم كالتالي: السستام يكون لامتناهيًا 
أمام  نكون  عندما  أي  نفسه،  من  لجزء  مماثلً  يكون  عندما 
ومجموعة  المجموعة  بين   bijection الأحادي  التناظر  دالة 
عند   indefinite محدد  غير  أو  لامحدودًا  كان  ما  إن  فرعية. 
الرياضيات.  في   determinate متعيّناً  أصبح  اليونان 
صلة.  مجرد  إلى  تحول  عندما  موضوع  إلى  تحول  اللامتناهي 
لقد تمَّ إحلال العابر للتناهي transfinite مكان اللامتناهي 
اللانهاية  عن  كانتور  مع  نتحدث  صرنا  هكذا  كلامحدود. 
القابلة للاحتساب واللانهاية غير القابلة للإحتساب وعن 
اللامحدود.  حَوْسَبة  تمت  لقد  اللامتناهيات.  في  هيراركية 
وبالتالي نرى انه منذ الحساب التفاضلي إلى الحساب الواقعي 
جرى  فيرستراس،  وحدّ  كوشي  بدالة  مرورًا  ديدكند  لـ 
لغة  وفرض  الهندسية  الحدوس  من  الرياضيات  تخليص 
الأنماط الصورية. ما يهم تأكيده أن القبول باللانهاية الفعلية 
تمَّ في سياق إعادة تشكيل الصلات البنيوية للامحدود وليس 
الكشف عن طبيعة العدد الأكبر أو كميته. ثمة تعيين بنيوي 

غير كيفي لتصور التمييز بين المتناهي واللامتناهي. 
إن اللامتناهي عند كانتور هو لامحدد من منظور هيغل. 
كاف  غير  يبقى   transfinite كعابرللتناهي  اللامتناهي 
لتشكيل كلية totality. إن اللامتناهي كلامحدود ليس تعييناً 
سالبًا مجردا ذلك أن الـ فوق المتناهي ليس نفيًا للمتناهي لأن 
 multitude الوجود المتناقض للعدد الأكبر ليس نفيًا لجمهرة

ليس  كلامحدود  اللامتناهي  أن  كما  اللانهائية  الأعداد  من 
من  تُنتج  للتناهي  العابر   orders الـ  انساق  لأن  مجردًا  نفيًا 
التمييزات المحايثة ضمن الكم، أي انها تنتج من الصلات 
العينية المتناظرة والتي تكون داخلية لطبيعة الكم نفسه. في 
قدم  هيغل  أن  إلى  باديو  يشير  الصغر«  لامتناهي  »تخريب 
للرياضيات الهدية السامة المتمثلة بالصلة الكيفية بما ينطوي 

ذلك من الحط من شأن الفكر البنيوي. 
هيغل  لـ  مضاد  عمل  هو  والحدث  الوجود  كتاب  إن 
للفكر  كتوجيه  الجدل  من  باديو  سيتخلص  حيث  بامتياز 
ومن الكلّية كفكرة ناظمة ومن النفي كصلة بين الاغتراب 
موقعي  نطاق  ضمن  التفكر  تنزيل  وسيعيد  والانفصال 
محدود. النقطة الأساسية للاشتباك مع هيغل ستكون حول 
 )limit( مفهوم اللانهاية كما قدمها هيغل ضمن جدل الحد

 .)schranke, boundary( والحد الفاصل
ـ  الروح  فينومينولوجيا  ـ في مقدمة  قلَّل  قد  كان هيغل 
تتضمن  التي  الفلسفية  بالمعرفة  قياسًا  الرياضيات  من شأن 
فقط  تقدم  الرياضية  المعرفة  بينما  وماهيته  الشيء  وجود 
غرضها  الرياضية  المعرفة  للشيء.  الذهني  الوجود  تكوين 
وفاقدة  أساسية  بالشيء غير  magnitude وعلاقتها  المقدار 
اللامتناهي  بين  هيغل  ميّز  المنطق  علم  في   .notion للفكرة 
الثاني  يبطل  لا  الأول  الرياضي:  واللامتناهي  الميتافيزيقي 
يستطيع  ولا  الأول  استدلالات  يعارض  لا  والثاني 
الوصول إلى خلاصة بشأن حالته الخاصة. التصوّر المحض 
للامتناهي ينكشف في العلم من دون أن يكون الأخير قادرًا 
على تفكيره. لتوليد البنية من الإبداء يتوسّل هيغل بطريقة 
ووحدتها  الوجود،  نقطة  من  الحركة  لتأمين  محايثة  تجميعية 
للامتناهي  الذاتي  التعين  إلى  اللاشيء،  مع  المتفاضلة  غير 
المعتمد على قسمة تشغيلية  الطريقة هي الجدل  الجيد. هذه 
بين الحد والحد الفاصل )schranke(. هيغل كله يتلخّص 
هو  بعد  المزيد  للبعد«.  محايث  بعد  »المزيد  الجملة  بهذه 
ما  هي  الثلاثة  العناصر  هذه  والتعينية؛  والبَعْد،  متجاوز، 
تؤمّن عمارة المفهوم ونقطة بداية الجدل. إن انبثاق الموجود 
يمليها  التي  المجعولية  في  ـ  يتطلب  التعيين  سيرورة  خلال 
)ازدواجية،  ترددًا  نفسه  الجعل  فعل  ينقش  أن  ـ  التعين 
إلى  يدفعه ضرورة  ما  تعينه(، وذلك  )أو  تعيينه  تناقضا( في 

المضي وراء نفسه. 
يكون. هذه  يكون ولا  ما في حدّه  الشيء  يقول هيغل: 



112  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
وجود  لهذا  كيفية.  تمييزات  وهي  مباشرة  هي  اللحظات 
الشيء ما ولاوجوده يقعان خارج بعضهما. الشيء ما يمتلك 
وجوده خارج حده )أو في داخله بالنسبة للتمثيل( وبالطريقة 
حده.  خارج  وجوده  أيضًا  يمتلك  الآخر  ما  الشيء  نفسها 
الحد هذا هو نقطة المنتصف بين الاثنين حيث يفترقا. إنهما 
كلاوجود  الحدّ،  حدّهما:  وراء  )يكونان(  وجودًا  يمتلكان 
كل منهما، هو آخر لهما. الموجود، وفي كونه محدودًا، له وجود 
وراء صيرورته نفسها عبر كونه محدودًا، وهذا الوجود هو ما 
يدفع الموجود وراء الحد الذي جعله هو هو. واحد الوجود 
يتجاوز  كي  وذلك  كموجود  وسمه  الذي  وراء  يذهب 
تكون  أن  يقتضي  باديو  بتأويل  وهذا  وجوده  لا  الوجود 
اللانهاية موجودة بعد في أي لحظة من لحظات الوجود مع 
قانون  هي  اللانهاية  تكون.  حتى  تكون  لن  بالتزامن  كونها 
الوجود بالنسبة لـ هيغل وكانت كذلك بالنسبة لـ باديو في 
مجرد  إلى  ستتحوّل  والحدث  الوجود  في  لكن  الذات  نظرية 
مسلّمة. هيغل يشتق اللانهاية من التولد المحايث للمتناهي 
من لاشيء الوجود نفسه. ولهذا على المتناهي أن يكرّر نفسه 
إلى ما لانهاية. هذا التكرار غير المحدد indefinite لا يكفي 
إلى  التي تحتاح  اللانهاية  لتأمين  المجموعات  نظرية  بحسب 
المتحقق  الماوراء  هو  المفهوم  »كونية  هيغل  يقول  مسلّمات. 
)المنجز(، حيث اللامتناهي السيء يبقى منكوبًا بماوراء بعيد 

المنال ويبقى مجرد تقدم إلى اللانهاية«.
المنجز؟  الماوراء  إلى  السيء  اللامتناهي  من  ننتقل  كيف 
يقول باديو: »وراء تكرار نفسه، يحتجز الشيء ما، في فائض 
يكرر  أن  على  والأساسية  الحاضرة  القدرة  التكرار،  ذلك 
للفراغ  الباعثة  العودة  يجذب  الجيد  اللامتناهي  نفسه«. 
الغير  من  بعد«  »واحدًا  أن  بحيث  نفسه  للإبداء  الأولي 
يستسلم لمكان الآخر الكبير Other )قدرة الفراغ اللانهائية 
المتناهي/ جدل  أن  هنا  باديو  يلاحظ  للتكرار(.  الموجدة 
الكبير  الغير/الغير  الجيد/السيء،  اللامتناهي  اللامتناهي، 
يُشطر إلى جدل الكمية/الكيفية. مبدأ اللانهاية الكيفية هو 
التهوي ومبدأ اللانهاية الكمية هو الانتشار )التكاثر( وهما 
مختلفان لجهة حيثية تولدهما. الكيفية تنشأ من التباس الحد/
الكمية  تمتلك  بينما  محايثة  توليدية  كسيرورة  الفاصل  الحد 
وسمً برانيًا كمبدأ لها: الواحد/الآخر دون أي قدرة داخلية 
أو جوهرية على التولّد. لمواجهة تهديد الانتشار أدخل هيغل 
الانتشار  برّانية  تستدخل  أن  شأنها  من  التي  الكيفية  الماهية 
)أو  الكمي  الكيف  لتسمية  تسويغ  ثمة  هل  لكن  الفارغ. 

العلاقة الكمية( باللامتناهي؟ »لا مشكلة عندي في وجود 
ماهية كيفية للكم. ولكن لماذا تسميتها باللامتناهي؟ الاسم 
والفراغ  الفراغ  من  سحبت  لأنها  الكيفية  اللانهاية  يناسب 
العددي  الانتشار  في  للسيروة.  للتناهي  العابر  القطب  كان 
ليس ثمة فراغ لأن خارجيّة الواحد )الكبير( هي داخليته، 

أي القانون المحض الذي يجعل النفسه ينتشر كواحد«. 
المتناهي  لوصل  الجدلية  المحاولة  ليقطع  يعود  العدد 
يريد  ما  والسيء.  والجيد  والكيف،  الكم  واللامتناهي، 
يجب  رياضيًا  المفكر  الوجود  أن  هو  إليه  يخلص  أن  باديو 
التأمل  إن  السلبيّ.  مخاضات  عبر  المولّدة  الكلّية  عن  فصله 
الخامس عشر هو صلة الوصل بين  القسم الثالث )الوجود: 
الطبيعة واللانهاية. هيدغر/غاليلو( والقسم الرابع المعنون 
منه  تخلص  وما  الفائق(  والواحد  التاريخ،  )الحدث،  بـ 
الذات(،  أو  المحايثة  السيرورة  التناقض،  )الكيف،  باديو 
إن  الحقيقة.  ـ  الحدث  سيرورة  مستوى  على  الظهور  يعاود 
بمثنوية  ومربوط  متسق  وغير  متناقض  هو  الحدث  تفكير 
غير قابلة للاختزال. اسم الحدث هو كيف خالص ويستند 
الجدل  سمات  من  كثير  آخر.  بحدث  المرتبط  التدخل  على 
الحقيقة  ـ  الحدث  إلى عمليات  عند هيغل ستنسب  الكيفي 
أي إلى ما ليس هو الوجود من حيث هو. ظلال هيغل في 
مالارميه  إلى  وتحديدًا  الشعر  إلى  ستنسب  الحدث  مفهوم 
وهذا استحضار ما بعد هيغلي للشعر الذي نظر إليه هيغل 

كسيرورة حقيقة تجاوزها عصره. 

منطقيات العوالم 
بعد  ما  ارتباطًا  بالأيديولوجيا  الميتافيزيقا  ترتبط 
الديالكتيكية  المادية  ان  ينكر  لا  هو  باديو.  عند  ألتوسيري 
هي أيديولوجيا. المادية هي فرضية والجدل هو الحيز الذي 
فيه يتم الاختيار. في هذا الكتاب ثمة نزاع مع هيغل بصدد 

الكل، والنفي، والتفكر. 
في  والذوات  والأحداث  الحقائق  تفكير  يمكن  كيف 
ظهورها أي في كونها تكون في عالم ما. يتم تفكير الظهور هنا 
دون اللجوء إلى ذات. نحن أمام فينومينولوجيا موضوعية؛ 
إن ما يظهر يظهر لعالم أو في عالم وليس لذات أو في ذات. 
ترسندالي العالم يعني أن العالم يصبح شرط ظهور الموجود 
كموجود. الموضوع يظهر دون ذات. في الوجود والحدث لم 

يكن للذات أي موضوع. 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 113
هو  العوالم  منطقيات  في  هيغل  لـ  المخصص  الجزء 
بـ  المعنون  الكتاب  من  الثاني  القسم  في  الكل(  )لاوجود 
)المنطق الأكبر: الترسندالي(. ثمة عرض ثلاثي: مفهومي، 
التنظيم  موتيڤات:  ثلاثة  مع  يترافق  وصوري  تاريخي، 
الترسندالي للعالم، شرح الترسندالي، وسؤال ما الذي يكونه 

النفي في الظهور. الفصل عن هيغل هو فصل تاريخي. 
هيغل هو المفكر بامتياز للتضايف بين الوجود والوجود 
الأكبر  المنطق  والوجود.  الماهية  وبين  )الظهور(  المقيد 
أو  الورعون  الفينومينولوجيون  يتخيله  أن  يمكن  ما  ليس 
النحويون الليبراليون، ذلك أن المعنى اللغوي النمطي الذي 
أعطي للمنطق يتم إرجاعه بالكامل إلى عمليات ترسندالية 
الرياضية  الفئات  التي تؤمنها نظرية  المنطقية  أي للعمليات 
التي حفظت )نسخت!؟( المنطق. منطق هيغل ليس منطقًا 
الهيغلية  الفكرة  لأثر  إقتفاء  ثمة  فينومينولوجيا.  ولا  نحويًا 
في حركتها وهي تسود تفصيلً طريقة التفكير »هكذا نكون 

منصفين مع أبينا: سيد الجدل المثالي«. 
وسيكون  كثيًرا  الكل  فسيكون  كثيًرا  الوجود  كان  إذا 
نفسه  يُبدي  ما  بقدر   reflexive انعكاسيًا  أو  تفكريًا  كثيًرا 
غير  الكثير  فإن  ولهذا  به،  الخاص  الكثير  إبدائه  من  كجزء 
الكثير.  هذا  بالتعريف، جزءًا من  يكون،  أن  ينبغي  ر  المتفكَّ
ر أم لا فسنكون  إذا لاحظنا هذا الجزء وسألنا هل هو متفكَّ
الكثير  يكون جزءًا من  لن  فانه  إذا كان كذلك  التالي:  أمام 
ر، لأنه يُْضِ كل  المتفكّر )تناقض(. إذا كان غير متفكَّ غير 
نفسه كجزء من هذا  سَيُحْضِ  فإنه  رة،  المتفكَّ الكثرات غير 
رًا )تناقض(. وعليه فإن تفكير  الكل وبالتالي سيكون متفكَّ

الكل هو تفكير غير متسق. 
تزمينية  سيرورة  أو  دينامية  تأمين  يمكنه  لا  النفي  إنّ 
يمكن تهوية  بالضد من هيغل لا  متسقًا.  الكل  فيها  يتصيَّ 
موقعيًا  اللامتناهي(  )اي  أصبح  وقد  الكل  مع  اللامتناهي 
»مثلث الكل: المباشر أو الشيء كوجود، الموسوط  ومتعيناً 
أو الوجود كماهية، المجاوز للتوسط أو الشيء تبعًا لمفهومه.. 
يلاحظ هيغل أن تفكير ثالوث الكل يجعله رباعيًا وهذا لأن 

إنشائه  يقع وراء  الكل نفسه، كموسوط للحاصل، لايزال 
الديالكتيكي«. 

يلعب  الظهور؟  في  النفي  يظهر  كيف  إذن  المشكلة 
الوجود  الرابط بين  توليد  ا في  النفي عند هيغل دورًا محوريًّ
)الذي  الوجود  ربط  يمكن  لا  باديو  مبنى  على  والظهور. 
يفهمه رياضيًا( والظهور عبر منطق واحد أو دينامية زمنية 
 reverse )للمفهوم. يقدم باديو هنا مفهوم المقابل )العكس
ظهور  لدرجة  المقابل  لأن  الجدل،  بتجوية  يسمح  لا  الذي 
الصلة  هو  ليس  النفي  إن  معها.  بالضرورة  متهويًا  ليس 
 negativity السلبية  أن  باديو  يقول  للظهور.  الأساسية 
تولد  لا  لكنها  القديم  تدمر  إنها  جديد.  شيء  أي  تنتج  لا 
هيغل:  عند  النفي  مقولة  إنتاج  لإعادة  حاجة  ثمة  الجديد: 
المطلوب جدل إثباتي وبالتالي وضع النفي في صميم الظهور 
يمليه  التصور  هذا  طبعًا  مشتق.  النفي  إن  البتة.  يلائمنا  لا 
]في  والمقولات  التوبوس  بنظريتي  أخذه  باديو  مبنى  على 
مستوى  على  ليست  هنا  هيغل  مع  المواجهة  الرياضيات[. 
رياضيات اللامتناهي بل على مستوى المنطق نفسه. المنطق 
المنشود هو المنطق الذي يتأتى لنا فيه قضايا فلسفية ملائمة 

لأشكال شتى من الجدة المبتكرة. 
الوجود  نخيط  كيف  الأولى:  إذن:  مشكلتان  ثمة 
من  الانتقال  هيغل  عند  يؤمن  الذي  النفي  والظهور. 
الوجود إلى الظهور يستعيض عنه باديو بعدما شطر الوجود 
والظهور بالذرة الواقعية الذي يعتبر أن وجودها هو مسلّمة 
بالحدث؟  نفكر  كيف  الثانية  واقعية.  أنها  ويعتبر  للمادية 
بينما  التفكير بالحدث في الوجود والحدث استند إلى الشعر 
تقوّم الحدث في منطقيات العوالم سيستند إلى المنطق: الحدث 
الشعر من  أو  الظهور. ليس للقصيدة  هو شدّة مموضعة في 

امتياز مخصوص هنا فيما يتعلق بالحدث.

Tzuchien Tho & A. J. Barlett  : من مقالتين لـ
Badiou & Hegel: Infinity, Dialectics, and Subjectivity. Ed. Jim Vernon and Antoin Calcagno.                             : في كتاب

إعداد وترجمة فريق مركز الانماء القومي



114  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

آلان  فلسفة  في  اللاكاني  الإرث  هو  الورقة  هذه  هدف 
تظهر  أولً  والسياسي.  الأنطولوجي  المستويين  على  باديو 
أجل  من  اللاكانية  المقولات  باديو  استخدم  كيف  المقالة 
بناء نظريته المادية الديالكتيكية. إن الفلسفة النظرية لـ باديو 
في  أيضًا  تتأسس  كما  والواقعي  الذات  سؤال  في  تتأسس 
الماركسية، والبنيوية. هذه  الهيغلي،  الديالكتيك  إعادة قراءة 
باديو  علاقة  في  أساسية  كأطروحات  رؤيتها  ينبغي  النقاط 
مع جاك لاكان. من هذا التحليل النظري تسعى هذه المقالة 
إلى التركيز على المقاربة اللاكانية لـ باديو للحقل السياسي، 
التعارض الجذري بين سياسة الحق وسياسة العدل، سؤال 
الواقعي والحدث في علم السياسة الحديث والمعاصر، ثيمات 

الثورة والسلطة، وجهاز الرفاه وأخلاق الرغبة. 

1. الذاتية والأنطولوجيا: الإرث اللاكاني 
في  مهمً  دورًا  تلعب  لاكان  لـ  المبتكرة  باديو  قراءة  إن 
النقاش حول أهمية فكر باديو في بناء تصوّر معاصر للتنظيم 
نتيجتان:  لها  القراءة  هذه  السياسي.  والفاعل  الإنساني 
الأولى أن باديو توسع في الكفاءة الفلسفية للتحليل النفسي 
اللاكاني في إنتاج صورة جديدة للكائنات الإنسانية، للفعل 
قرأ  ثانيًا  للغة.  الأنطولوجية  وللثيمة  )الاتيقا(،  الإنساني 
والنظرية  المنطقية  الأدوات  من  كترسانة  اللاكاني  الفكر 
الحديثة  للدولة  السياسية  الأيديولوجيا  لتفكيك  القابلة 
وللديمقراطية الليبرالية مع طياتهما المساومة للإدارة السائدة 
للسلطة والتمويل الرأسمالي. بالنسبة للنقطة الأولى قرأ باديو 
كلحظة   )1982 ـ  )باديو  الذات  نظرية  في  اللاكاني  الفكر 
استراتيجية لتطوير ديالكتيك مادي ونظرية للذات )الهدف 
لاكان  يمثل  المنظور  هذا  من  باديو(.  لفلسفة  الأساسي 
الذي  الحديث  الفلسفي  التراث  من  لكل  حاسمة  خطوة 
يَتَذَرْوَن مع هيغل والتحليل السياسي الماركسي. النقطة التي 
فلسفي واحد هو مصطلح  التراثين في سؤال  توحّد هذين 

الديالكتيك )باديو 2008(.
التخصصي  الإغلاق  من  اللاكاني  النقد  تخليص  بُغية 

الواقعي والسياسي ؛ باديو قارئًا لـ لاكان

لوسي بيل

الفعل  على  قدرتها  )عدم  الأكاديمية  للفلسفة  والتأريخي 
باديو  يحيل  للذاتية(  الرغبوي/المتعوي  البعد  فهم  وعلى 
)باديو  مضادة  فلسفة  بوصفه  اللاكاني  النفسي  للتحليل 
92، باديو 94(. لاكان يحيل إلى الفلسفة المضادة في أعماله 
حيث  للفلسفة  ونقديًا  راديكاليًا  معبًرا  بوصفها  الأخيرة 
النظرية  الديكارتية( والقوة  الذات )الخطوة  ثيمتان:  تلتقي 
فعل  أجل  من  الهيغيلة(.  )الخطوة  للتذويت  كعنصر  للنفي 
ذلك أشكل على التوق الميتافيزيقي لاختزال الذاتية إلى الأنا 
الخطوة  )خيانة  اللاوعية  العناصر  كل  طرد  وعلى  الواعي 
لـ  بالنسبة  أنتج،  الفلسفة  من  التجاهل  هذا  الفرويدية(. 
لاكان، نسيانًا لأسئلة الرغبة والمتعة. هذه الأسئلة التي تمثّل 
أسس إتيقا التحليل النفسي )لاكان 1968( وأسس الفعل 

التحليلي )لاكان 1965(.
بالنسبة لـ لاكان تنتمي الفلسفة إلى خطاب السيد وبهذا 
هي تتخطى خطاب الجامعة. هذا يدل على الارتباط الوثيق 
بنينة  في  ونمطها  )الدولة(  المؤسسية  السلطة  ببعد  للفلسفة 
المعرفة العلمية بأنحاء ملائمة لأغراضها في النشر، الحفظ، 
وإعادة الإنتاج. فكر التحليل النفسي كما يرتسمه لاكان لا 
ينشئ تخصّصًا، وبالتالي لا يشترك في الاستقطاب المؤسسي 
تكون  حيث  الإتيقا  من  شكل  ممارسة،  إنه  السيد.  لخطاب 
الذات ملتزمة برغبتها ولاوعيها أي ببعد غير قابل للاختزال 
إلى الفعل المعياري للسلطة. بذلك شرح لاكان في كتابات 
تنتمي  التي  الإنسان  )بصورة  بالفرد  تتعلّق  لا  الذات  إن 
لسيرورة  ناتج  ولكنها  والإنسانوي(  الليبرالي  الخطاب  إلى 
لقوانين  الصوري  اللغوي  البعد  البنية.  تعتمد على  تذويت 
إلى  بعدها  ندخل  وأن  نتكلم  أن  يمكننا  بها  والتي  النحو 
العالم الإجتماعي والثقافي. البنية اللغوية التي يساويها لاكان 
تحدد  )الآخر(،  المبنينة  السيرورة  أو  اللاواعي  المستوى  مع 
إلى  وتختزلهم  منشطرة(  ذات  عن  لاكان  )يتحدث  الذوات 
الإغلاق الفردي )فانتازيا الأنا كمركز لفعل المرء الخاص( 
وتقدمهم إلى فضاء بيذاتي مقوّم بصلات إجتماعية وسياسية. 

ترجمة مقال:



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 115
باديو  لـ  الأولى  الثيمة  هو  للذات  الديالكتيكي  البناء 
بالنسبة  لاكان.  لـ  قراءته  في  اليها  أشار  التي   ،)1982(
الذات  في  جديدة  نظرية  النفسي  التحليل  يظهر  باديو  لـ 
والفلسفة  كأساس(  )الأنا  الحديثة  الفلسفة  تراث  تنهي 
في  نفسها  تحقق  التي  الليبرالية  )الفانتازيا  الحديثة  السياسية 
الديمقراطية المعاصرة (.تركيز تحليل باديو على نظرية لاكان 
في الذات، كما يقرّره باديو في نظرية الذات، هو على الجانب 
عبر  الذات  تحدد  ومحايثة  مادية  بنية  اللغة  اعتبار  أي  المادي 
وتقطع  تتسم  )التي  والرسائل  الدوال  من  لغوية  سلسلة 
الجسم الرمزي للذات، كما يحدث في الإخصاء الفرويدي(. 
ديالكتيكية  فلسفة  توجد  ان  قابلة  نظرية  لاكان  خلق  لقد 

جديدة ولتعيد كتابة كل من هيغل وماركس.
النظرية  أوضح  لاكان  ان  باديو  يقترح  هذا  على  علاوة 
والتي  الرياضيات  تطورات  مع  للتعامل  كطريقة  الأولى 
هي الجانب الآخر من الطريقة المادية وعلى نحو مخصوص 
فريغه،  جوتيلب  كانتور،  )جورج  المجموعات  نظرية  مع 
الأخير(.  لاكان  عند  متكررة  كموجعيات  راسل  وبرتراند 
لم يقرأ لاكان نظرية المجموعات ويستوعبها فقط، بل طوّر 
التحليل  أدوات  مع  خاصته  الرسالة  منطق  لجمع  طريقة 
النفسي،  التحليل  التي طبّقها على  الرياضية والطوبولوجية 
للخبرة  الثلاث  التسجيلات  حول  ونظريته  للذاتية  تمثيله 

)الخيالي، الرمزي، والواقعي(. 
أنطولوجية  رؤية  تفرض  الطوبولوجيا  أن  باديو  يزعم 
الجوهر  في  )نظريتها  الميتافيزيقا  وراء  بالفلسفة  تعبر  للعالم 
ومبادئه المنطقية(، البنيوية )الأنطولوجيا الجبرية التي تقصي 
)المنطق  هيغل  لـ  التأملية  والفلسفة  والفرادة(  الحدث  بعد 
سقط  لاكان  أن  ورغم  ومستصلحة(.  جديدة  كميتافيزيقا 
وألتوسير  شتراوس  لـ  مشابه  نحو  علو  الجبرية  الطريقة  في 
)والتي تمثل أعماله في السبعينات واحدًا من أهداف باديو( 

فإنه حاز فضيلة فتح منظور طوبولوجي جديد. 
نحدد  أن  يمكن  الفهم  وتسهيل  إستئناف  أجل  من 
صورة  إلى  بالإحالة  للذات  الطوبولوجية  الأنطولوجيا 
الشكلان  هذان  كلاين.  وقنينة  الملتوية  الأسطوانة 
للسطح  الرياضي  إيضاح  الـ  في  يتشكلان  الطوبولوجيان 
الأسطوانة  في  الخارج  مع  الداخل  يتساوى  حيث  المكاني 
وفي القنينية. واقعة أنه ليس ثمة من داخل أو خارج، حيث  
أنطولوجية(  عبارات  )في  تعني  ومتصل،  فريد  هو  السطح 

بعد  يتضمن أي  أن  يمكنه  للعالم لا  الديالكتيكي  الفهم  أن 
عميق. الأنطولوجيا الجديدة، والتي هي في أساس الوجود 
كمثال  المحايثة  مفهوم  في  المميّز  بعدها  تمتلك  والحدث، 

للمقولة المادية. 
المنزوع  الدال  مفهوم  عبر  لاكان  عنها  عبّ  الفكرة  هذه 
الموقعة من العلامة السوسورية: العلامة تفرض أنطولوجيا 
نظرية  في  الدال  بينما  والمعنى(  المدلول  بين  )المرجع  ببعديْن 
الكنائي  تفكيكه  في  أبدًا  يمثّله  )ولا  المعنى  يحدد  لاكان 

للتصور( ويفتح بعد السطح. 
للمفاهيم  باديو  قراءة  في  مفيد  الأنطولوجي  المنظور 
اللاكانية بصدد الخيالي، الرمزي والواقعي، والتي هي خطوة 
إلى  نتوق  الذي  الأول  المظهر  الحدث.  نظرية  في  ضرورية 
توضيحه هو سيّانية باديو بصدد المتخيّل. فعلى العكس من 
قراءة سلافوي جيجيك لـ لاكان التي تتمحور حول التأويل 
الأصلي للعلاقة بين الرمزي والخيالي )كما في الفانتازيا( فإن 
باديو قليلً ما يتعامل مع الخيالي والبعد الأيديولوجي. لقد 
اعتبر الخيالي كواحد من مكونات العقدة الطوبولوجية التي 
وظفها لاكان لوصف الذاتية دون انتباه مخصوص لوظيفتها 
اختلافه  يظهر  أن  أراد  لأنه  ربما  يعود  وهذا  الأيديولوجية 
الشخصي عن ألتوسير )باديو 1992( والذي لم يطوّر فقط 
النظري  الرابط  إلى  أشار  بل  للأيديولوجيا  سلطوية  نظرية 

بين الأيديولوجيا والخيالي التحليلي نفسي. 
الرمزي )العنصر البنيوي( له بالنسبة لـ باديو متكافئان، 
الأول أنه التأيّن في نظرية الذات حيث هذه المقولة هي لفظة 
جديدة تنهض لتسمية فضاء التأيّن. التأيّن هو تموقع بنيوي 
في النظرية البنيوية.  في الحدود اللغوية والأنتروبولوجية ثمة 
وليس  فقط  علاقات  )ثمة  الفرق  عبر  تُعرّف  بنيوية  أماكن 
أو  الصفة،  )الاسم،  الفردي  العنصر  تحدد  والتي  أشياء( 
باديو  يقارن  المنطقية.  الأولوية  بواسطة  الحقيقي(  الفردي 
بصدد  هيغل  فكرة  مع  شتراوس  ليفي  وبنية  اللغويين  بنية 
السيستام، وكلاهما يمثلان نزهة فلسفية تنتهي حينما يصبح 

حب المعرفة هو علم المعرفة دون توقف. 
يكتسب  عنصر  كل  أن  يزعمون  البنيويون  المفكرون 
مكانه  من  عليه  تُفرض  متفاضلة  معايير  تأليف  من  معناه 
الذات يشرح دور  المثال مكان  البنيوي )على سبيل  أينه  أو 
الاسم كذات في تلفظ، ومكان الخال يشرح وظيفة العازب 
البنيوية  تُنظَْرِن  باديو  قراءة  في  الإنساني(.  المجموع  داخل 



116  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
الصورية  الهوية  في  المسنتفذ  الإختلاف  عن  ضعيفة  فكرة 
بالإنشطار  يتعلّق  لا  للإختلاف  المفهوم  هذا  للتأين. 
للأنطولوجيا.  بالنسبة  الأساسي  الحد  يمثّل  الذي  الأصلي 
واحدًا  يؤسس  الذي  )أ=أ(  الهوية  مبدأ  باديو  درس  لقد 
من الأعمدة للميتافيزيقا التراثية ويشير إلى أنه ناتج وليس 
مبدأ أصليًا )تمامًا كما يوضح فيشته وهيغل هذه النقطة(. إنه 
واحدًا،  وليستا  مختلفتين  الألفين  لأن  نوعي  إنشطار  نتيجة 
المتتابعة في الصلة مع علامة  المواقع  واختلافهما يعتمد على 
انطلاقًا  فقط  تكتمل  أن  يمكن  التطابق  التساوي.سيرورة 
من اختلاف أصلي علينا أن نقرأه كإنشطار حقيقي. بكلمات 
أخرى أولوية اللاهوية هي واحدة من الأشكال التي يعلمنا 
بواسطتها باديو رؤية الواقعي اللاكاني. الواقعي هو العنصر 
النوعي لكل اختلاف، المقولة النموذجية التي تضغط باتجاه 
استحالة الهوية )بكلمات لاكان ليس ثمة علاقة جنسية، أنظر 
لاكان 1971، باديو 2010(. يقول باديو بطريقة مجازية أن 
البناء الرمزي، والذي هو البنية في المنظور الفلسفي العام، 
السياسي  التحليل  إطار  في  الدولة  بوصفه  يُرى  أن  يمكن 

)باديو 1982(. 
بحقل  تتعلّق  للرمزي  باديو  لـ  الثانية  القراءة  ثانيًا، 
نظريات  بصدد  دراساته  تحديدًا  والرياضيات.  المنطقيات 
مجلة  نشاط  مع  بالصلة  طوّرت  والنموذج،  المجموعة 
يمثل  الرمزي عند لاكان  أن  الأساسية هي  الفكرة  كاهير. 
التي  لاكان(  يقول  كما  المنطق  هي  )البنية  المنطقية  الصَوْرَنَة 
يتعامل التحليل النفسي عبرها مع الواقعي. عند باديو، كما 
عند لاكان، تلاقي الصورنة مأزقها في الواقعي، أي العنصر 
ولا  يُمثّل  لا  العنصر  هذا  الدلالة.  ووراثة  للبنية  المحايث 
داخل  الجواني  المكان  هو  الواقعي  يكون  وبذلك  يُصَوْرِن، 
ليس  أنه  على  ولاكان  باديو  )ويصّر  الرمزي  المنطقي  البناء 
من  فرصة  كل  عند  يُطرح  ولكنه  لامعقولً(.  أو  صوفيًا 
الواقعي  بانبثاق  المتصلة  العارضية  يفسّ  هذا  الحساب. 
عبر  هنا  اكتشفنا  لقد  المنطق...  مأزق  يؤكد  »الواقعي... 
ميدان ظهوري هو الأكثر تأكيدًا، ما يتعارض مع استهلال 
غير  فجوة  يقحم  الذي  الأمر  المستنفد،  المنطقي  الخطاب 

قابلة للرد. هنا فقط نعين الحقيقي«. 
»المستحيل، أي الذي ينفصل، لكن ما لا يصنعه الممكن، 
ليس هو > أو ـ أو < بل انه > و ـ و <. بعبارات أخرى، أن 
يكون معًا ب ولا ب، هذا مستحيل، دقيق جدًا ما ترفضونه 

باسم مبدأ عدم التناقض. انه الحقيقي بعد«. )لاكان 73(
ونظرية  للمنطق  اللاكانية  الدراسة  حاصل  هو  هذا 
الرمزي  بين  الديالكتيك  يحدّد  الذي  المجموعات 
)أو  للعرفان  التراثية  المبادئ  بانتهاك  موصولً  والواقعي 
باديو  لـ  بالنسبة  الصورنة  تمثّل  بالمقابل  الأبستيمولوجيا(. 
مأزق الواقعي لأنها تسِم وتقطّع الواقعي في سيرورة كتابتها 
كإنشطار  الواقعي  معنيي  إلى  بالإضافة  )الماثيم(.  الرياضية 
بقراءته  اللاكاني  الواقعي  باديو  يربط  للصَوْرَنة،  وكمأزق 
رأينا،  وكما  العمل،  هذا  في  الذات.  نظرية  في  للديالكتيك 
هذه  باديو  ويصف  بالتوازي،  والبنية  الديالكتيك  يُناقش 
كان  إذا  واللاتأيّن.  التأيّن  حدّي  عبر  الفلسفية  الأفكار 
داخل  السيستامي  وتأشيره  الرمزي  المكان  يمثّل  الأول 
يرسم  باديو،  لـ  جديدة  كلمة  وهو  اللاتأيّن،  فإن  البنية، 
القدرة الخاصة وقوة الطرح لعنصر من مكانه. العنصر الذي 
يُدرج وبطريقة ما يُعيّ بوضعه، يحافظ في الوقت نفسه على 
فضاء كمدة والذي هو فرادته. هذه المقدرة تشتد عبر محايثته 
في الوضعية/الوضع الذي ينتج تعيّنه )بحدود أنطولوجية 
وسياسية للمعايير والقوانين( إذ لم يكن ثمة تأيّن، فنحن أمام 
إستثناءً مطلقًا، يكون غير محدد  يُنظرن  منظور غير فلسفي 
بالكامل وبالتالي لامعقولً )لا ـ مفهومي( في الأنطولوجيا، 
في  الممارسة.  بلحاظ  سياسية  أو  تاريخية  لسعة  قابل  وغير 
الموقف  هذا  باديو  نسب  والثمانينات،  السبعينات  كتابات 
الصغيرة.  البورجوازية  السياسية  إلى جيل دولوز ومقاربته 
عبر زوج التأيّن ـ اللاتأيّن يقرأ باديو الديالكتيك في فكر 
لاكان الذي يحيل إلى زوج آخر: الرمزي ـ الواقعي. وحتى 
بـ  )المعنون  الفصل الأخير  باديو لاكان، وسيما في  انتقد  لو 
ماوراء لاكان( من الوجود والحدث، وفي منطقيات العالم، 
أن  عليها  المعاصرة  مع  للتعامل  قابلة  فلسفة  أن  يزعم  فإنه 

تأخذ في الحسبان الفلسفة المضادة اللاكانية.. 
اسمي  القادمة.  الفلسفات  لكل  معلمً  سيكون  »لاكان 
التي تملك الجرأة على تجاوز فلسفة  الفلسفة المعاصرة تلك 

لاكان المضادة. ليس عددها كبيًرا« )باديو 1992:136(
يبرهن باديو إخلاصه لهذا التراث في كتبه الرئيسة، حيث 
لاكان  إلى  الإحالات  من  ضخم  عدد  على  العثور  يُمكن 
كدال لتطورات في فلسفة باديو. لكن »المحل النصي« حيث 
وصارمًا  ملتزمًا،  موسّعًا،  تحليلً  باديو  لـ  نقرأ  أن  يمكننا 
لصلة لاكان بالفلسفة، وهو سيمنار 1994ـ1995، المتوفّر 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 117
)باديو  باديو  معاوني  بعض  قبل  من  دُوّنت  نسخة  في  الآن 

1994(، وهو ما سيكون مرجعنا الأساسي. 

2. النقد اللاكاني للفلسفة 
في السيمنار المعنون بـ )بشأن لاكان(، يعيّ باديو موقف 
الروابط  تحليل  عبر  والميتافيزيقا  الفلسفة  ضمن  لاكان 
)والاختلافات( بين المقاربتين اللاكانية والهايدغرية لتاريخ 
الفلسفة. وبهذا، يُظهر باديو كيف أنه في كلمات لاكان غالبًا 
للـ »ميتافيزيقا»، أي أنها وتبعًا  »الفلسفة« معادلة  ما تكون 
لـ هايدغر، تاريخ نسيان. وبينما يكون هذا النسيان بالنسبة 
لـ هايدغر هو نسيان الوجود، فإنه بالنسبة لـ لاكان نسيان 
بناء  كل  ضمن  أنطولوجي  ـ  والماقبل  الأصلي  الإنشطار 
أنطولوجي )علينا أن نلاحظ أنه بالنسبة لـ لاكان ليس ثمة 

»وجود« لا يكون »وجودًا لغويًا«، أي كدال أو حرف(. 
الخيالية  المحاولة  إنها  تلغيزًا:  بذلك  الميتافيزيقا  تمثّل 
المتواصل  المجهود  الرمزي،  ـ  الواقع  إنشطار  لتخييط 
القاموس  في  لنضعه  أو،  )الأساس  عنصر  عن  للبحث 
السيستام  كامل  يؤمّن   )Grund المبدأ  الألماني،  الفلسفي 
هذا  تام.  بشكل  الحقيقة  تُتمثّل  حيث  ككل،  الفلسفي 
العنصر قد يكون الجوهر القديم والسالب، الأنا الديكارتي 
البعد  الترسندالية،  كتابته  إعادة  التفكير،  فعل  إلى  المنتمي 
وتصوّر  الرومنسي  التصوّر  إلى  إضافة  للعقل،  الهيغلي 
الجذرية  القوة  فقط  الفرويدية  المقاربة  للاوعي. تحوز  يونغ 
)الهوية،  المنطقية  والمبادئ  الأساس  من  كل  مكان  لتفكيك 
فرويد  ارتسم  فقد  التراثية:  للميتافيزيقيا  التناقض(  عدم 
الأنا  الأنا،  )الهو،  »لحظات«  بين  للعلاقة  كنتيجة  الذاتي 
)أنا  للوعي  زحزحة  مطوّرًا  جواهر،  بين  وليس  الأعلى( 
الفلسفة المعاصرة، الأساس( بالإرتباط مع أهمية اللاوعي 

في سيرورة التذويت. 
الذات  تكون  والحدث،  الوجود  في  باديو  يقترح  كما 
الصلب  الحاصل  تكون  ولن  تذويت  سيرورة  باستمرار 
خارجية  لنظرة  موضوعًا  أبدًا  تكون  لن  السيرورة.  لهذه 
وعلمية: هذه هي فرادة الذات، والتي ليست بعدًا لامنطقيًا 
التطوير  في  المستغرقة  الكاملة  الصورنة  لمقاومة  القابلية  بل 
فهم  تخوّل  باديو  قراءة  نفسها.  العلمية  للصَوْرَنَة  المنطقي 
فلا  مركز،  دون  من  للذاتية  كانتشار  النفسي  التحليل  ذات 
هوية أصلية ولا أساس: اللاوعي يُظهر عدم استقرار الأنا 
اللغوي  والفعل  الدال  ناتج  هي  الهوية  ؛  للهوية  وفقدانها 

للاوعي على الذات ؛ ومع ذلك لا يكون اللاوعي أساسًا 
جديدًا بل سلسلة لغوية متفارقة.

فانتازيا  إلى  يعود  عليها  اعتراض لاكان  أن  باديو  يزعم 
الفلسفة بتخييط الحاجة والإنشطار، شاغلة صدقها بعنصر 
الأساس ومنطقيات تمثيله. ضد هذه الصورة للفكر، يطوّر 
لاكان ممارسته المضادة للفلسفة كفعل اجتياز للفلسفة: هو 
لعناصرها  تفعيل  إعادة  بل  للرسالة  نفيًا  ينتج  أن  يريد  لا 

النقدية والنظرية. 
لاكان  هجوم  أن  كيف  باديو  يشرح  الشاكلة  هذه  على 
المضاد للفلسفة على المقولة التراثية للحقيقة يمكن أن يفتح 
الطريق لنظرية جديدة هي »السيرورة النوعية« للحقيقة كما 
يقدمها في الوجود والحدث: الحقيقة ليست أبدًا كلا، وهي 
مرتبطة ببعد عرفاني savoir لا يمكنها مطابقته ؛ بالنسبة لـ 
)فينومينولوجيا الروح( لـ هيغل ثمة إنشطار بين الوجدان، 
التأملية  )الهوية  المطلقة  المعرفة  وحقيقة  الثقافة،  قصة  بطل 
للفكر والوجود، للذات والموضوع( لكن بالنسبة لـ لاكان 
هذا الإنشطار لا يمكن أن ينحلّ في أي معرفة مطلقة وعليه 
على  الترميز:  سيرورات  لجميع  سالب  كمحرّك  يبقى  أن 

الرغم من الفلسفة التي تخيّطها. 
المبدأ  يمثّل  باديو  لـ  بالنسبة  وهذا  ؛  الواحد  يبزّ  الكل 
التشميل،  الأول  يستهدف  بينما  والأنطولوجي:  المنطقي 
ضرورة  يضمن  المجموعات(  نظرية  )بعبارات  الثاني  فإن 
للاختلاف  ونشوء  )أ=أ(،  الهوية  لمبدأ  كتشطير  الإثنين، 
أنطولوجيا لاكان بوصفها  باديو  يؤوّل  الإنشطار.  بواسطة 
القضية  تمثّل  واحد(:  و)ثمّة  الواحد(  )ثمة  بين  تعارضًا 
للوجود،  مساءلتها  في  الهايدغرية  الأنطولوجيا  الأولى 
للحدث،  مساءلتها  في  اللاكانية  المضادة  الفلسفة  والثانية 
مبدأ  ثمّة  حيث  أنطولوجيا  تطوّر  التي  الطارحة  وممارستها 
رياضي للاحتساب )لحظة الحرف(. وبذلك، فإن الأماكن 

والعمليات تكون غير قابلة للاختزال إلى وجود جوهري.

3. لاكان السياسي 
إذا أخذت الفلسفة بوصفها عملية ميتافيزيقية للإغلاق 
فستُواجه مشكلات في صدد السعي إلى أخذ الواقعي بعين 
للحقيقة  النوعية  الإجراءات  في  لنظريته  تبعًا  الإعتبار. 
كيف  باديو  يُظهر  الفن(،  السياسة،  الرياضيات،  )الحب، 
أنه عند لاكان ثمّة قراءة مخصوصة للسياسة والرياضيات، 
الجهويات  بعض  ثمة  النفسي:  التحليل  إلى  طبعًا  إضافة 



118  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
الواقعي.  وإلحاح  الإنشطار  مع  والعمل  للفهم  المهمة 
الفلسفة.  مع  بالتعارض  تحليلهم  يتم  تحديدًا  السبب  ولهذا 
الرياضيات،  النفسي،  التحليل  يمتلك  باديو،  لـ  تبعًا 
في  الانشقاق  دليل  لإيضاح  المنشئة  القابلية  والسياسة 
بعبارات  للفلسفة.  كمشكلة  ولعرضه  الفلسفي  التقطيب 
أخرى، إنها ترغم الفلسفة على ملاحظة خطر النسيان تحت 
ـ  السياسية  النقاط  فقط  سأشرح  الورقة  هذه  في  التقطيب. 

التحليل نفسية. 
باديو في بشأن لاكان يقوم بالتفاف على لاكان والسياسّي 
من  الاول  للجزء  الالمانية  الطبعة  مقدمة  إلى  بالإحالة 

»كتابات«.
مما  أكثر  يستحق  الذي  هايدغر  صديقي  إلى  »بالنسبة 
فكرة  حول   ]...[ لحظة  ايقاف  أراد  الاحترام،  من  له  أكنهّ 
أن الميتافيزيقا لم تكن قط وسوف لن تستمر إلّ من أجل أن 

تنشغل بردم حفرة السياسة«. )لاكان 2001(
يؤكد باديو كيف أن سياسة لاكان تمثّل عنصر فجوة أو 
والفجوة  فجوة؟  السياسة  تكون  معنى  بأي  ولن  انشقاق. 
أو  الفلسفة،  بين  فرق  ثمة  أنه  لاكان  يقرر  بماذا؟  تُقارن 
والجامعة،  السيّد  خطاب  إلى  ينتمي  كتخصص  الميتافيزيقا، 
والسياسة كممارسة تعتمد على سيرورة عرفان والتي تكون 

فعلً في الوقت نفسه. 
خيالي  ـ  رمزي  بناء  هي  والتي  الميتافيزيقا،  تنافح  بينما 
الفجوة  لإغلاق  ومؤسستها،  السلطة  بواسطة  عَن  مُشَْ
الكامل  الإعتبار  للواقعي،  المستحيل  )الحل  والإنشقاق 
للعمل  للفكر  ممارسة  هي  بما  السياسة  تسعى  للاتأيّن(، 
البعد المستحيل للواقعي )وهذا بالنسبة لـ باديو هو  ضمن 

الإخلاص للحدث في عابريته(. 
النفسي  للتحليل  كإتيقا  مشابهة  ممارسة  لاكان  يصف 
يعيّ  كهذا  بتعريف  البضائع.  لخدمة  شكل  كل  من  بالضد 
الفلسفات الأخلاقية التي تعلّم أن الذوات ينبغي أن تحمي 
نفسها من الشطط )أفلاطون، أرسطو(، وتولّ عناية برفاه 
كامل المجتمع )جيرمي بنتام، جون ستيوارت مل، والاقتصاد 
المحافظة(.  والسياسيات  )هيغل  الدولة  إلى  أو  السياسي(، 
بالنسبة لـ لاكان ممارسة الممارسة المحافظة نفسها تنتمي 
إلى المبدأ الفرويدي للذة، التنظيم الإنساني الإستتبابي لشدّة 
سيرورة عقل ـ جسد: كل فلسفة أخلاقية تعلّم كيف ينبغي 
البسيط  الغياب  اللذة )حتى ولو كانت  ينتج  ما  فقط  صنع 

والأساسي للمعاناة(، والعناية بتجنبّ كل ما ينتج ألًما أو حزنًا. 
كيف  الأخيرة  أعماله  في  فرويد  يشير  يكن،  ومهما 
الموت  بغريزة  أيضًا  بعمق  محددة  الإنسانية  الكائنات  أن 
)أيروس(. الأخير هو  اللذة  بمبدأ  فقط  )ثاناتوس( وليس 
أساس المقولة اللاكانية عن الغبطة والتي تدفع الذات، بَيْدَ 
أن هذا ليس مفهومًا أخلاقيًا/لذويًا: هذا هو الدافع الذي 
تراثية.  أخلاقية  مقولة  وأي  اللذة  مبدأ  من  كل  وراء  يقود 
حفظ  على  »القدرة  الكلاسيكي  القول  عن  وعوضًا  إذن، 
تقود   conatus قدرة  عن  النفسي  التحليل  يتكلم  الوجود« 

إلى ذبول واستهلاك الكائن الإنساني. 
الكبت  مشروع  العام،  الخير  أخلاق  هناك  جهة  من 
الخاصة  رغبتها  عن  الذات  تنازل  يحدد  الذي  الحضاري 
الرفاه  على  والتوازن.  الاجتماعي  الأمن  على  للحصول 
الاختلافات  غياب  وبالتالي  الصراع  غياب  يعتمد  والأمن 
المنتجة للصراع. وكنتيجة ليس ثمة تعددية أو فعل سياسي 

يتطوّر إلى إدارة هذه الاختلافات وإنشاء إجماع حقّ. 
هذا هو حلم ديمقراطيتنا الليبرالية الجديدة، سياسة دون 
أفعال سياسية، تستند على اتظاف صوري وعلمي ؛ يهدف  
علم السياسة الحديث لتأمين إلغاء الإختلافات )كما في فقه 

القانون الطبيعي للسلطة وتحولاته الليبرالية والنفعية(. 
سياسات  لحق  الحديث  السياسي  المنطق  باديو  يعارض 
قوية  بقراءة  متصل  إليه  بالنسبة  هو  )والذي  العدالة 
العدالة  أن  تعلمنا  الرأسمالية  أيديولوجيتنا  لأفلاطون( 
مكافئة للأمن، والأمن يوجد فقط ضمن مجتمع سياسي فاز 
)ممثّلين/نظام  وتنظيم  كامل  برفاه  دولة  فقط  برفاهه.  قطعًا 
ليبرالي( تلغي الاختلافات، يمكن أن تقدّم لنا عدالة حقيقية 

وإمكان تحققنا السياسي والوجودي. 
حالة  مع  لاكان  لـ  باديو  تحليل  في  إذن  العدالة  تنسجم 
التفاوت والاختلافات بين الذوات أو مع فعل يُعرّض الدولة 
لانعدام الأمن أو ما غير فعال بالنسبة لرفاهها. عدالة كهذه 
ترتبط بإجماع حقيقي وليس بممارسة الممثلين المشروعة التي 
تكون أكثر انخراطًا في مبادئ الشرعية ـ المساواة، والإجماع 
حقيقية  ملاقاة  في  انخراطها  من  الحق،  لدولة  الصوري 
ـ  الشرعية  المختلفة.  الذوات  لتعددية  المزدوج(  )بمعناه 
المشروعية هي، بالنسبة لـ باديو، القشرة الخارجية للسياسة، 
بأسلوب قريب على نحو مفارق  للكلّية.  المتخيّل  وشكلها 
لـ كارل شميت، يضع لاكان وباديو تعارضًا بين سياسات 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 119
العدالة والاجماع الحقيقي وبين سياسات الرفاه والشكلنة. 
مبدأ  هكذا  في  معبّأة  غير  إتيقا  ثمة  إخرى،  جهة  من 
شكلً  تصبح  الحضارة  )أخلاق  الضبط  لسياسات  خانق 
من أشكال التحكم السياسي( وهذا يواجه أفعالها باستحالة 
الواقعي وبالمتعة: في السياسة لهذه الاستحالة شكل الجماعة  
وأيضًا  الشكلي،  غير  أو  التمثيلي  الإجماع  مطلب  وإنصاف 

ملاقاة الذاتيات المختلفة، وجهويات متعتها. 
المستمتعة،  الذاتية  للإنشقاق،  النفسي  التحليل  رؤية 
الخطوة  وباديو  لاكان  عند  تصبح  الحقيقة،  والاختلافات 
الأولى لإعادة كتابة المقولات السياسية )الجماعة، المساواة، 
التي تمثل زمرة مصطلحات مشتركة مع  العدالة(  الأخوة، 
المنطق الحديث للدولة وعلم السياسة، ولكن أيضًا مجموعة 
مصطلحات لا يمكن أن تُستغرق بالكامل في تعريف صوري. 
استُبدلت بمفاهيم  التي  السياسي  هذه هي تعبيرات واقعنا 
الأخوة،  المساواة،  عن  السياسي  )المفهوم  ومجرّدة  علمية 
الخ( غير القابلة لمنحنا فكرة ملائمة عن تعقيد السياسات. 
السياسي  لاكان،  مشروع  هما  جديدتان  وممارسة  إتيقا 
ماركسية. ـ  بعد  ما  لفلسفة  وباديو  أكثر،  والتحليلي  أقل 
»لعدم  الحجة  هذه  في  خاصته  الإتيقا  لاكان  يُمل 
لاكان  يقول  بعناية.  قراءتها  يجب  والتي  للرغبة«  الإنسياق 
منطق  من  بالضد  والانخراط  جهد  أي  الانسياق«  »لعدم 
)»لا  الأخلاقية  للفلسفة  المحافظة/الانسحاب/اللذة 
ألم«(،  أي  ينتج  أن  يمكن  ما  لفعل  »لا  الشطط«،  لاقتراف 
للإنسانية  كفرد  الإنسان  وحقوق  خير  منطق  هو  والذي 
ليس  والذي  الخاصة«،  الرغبة  »نحو  ؛  الطبيعي  والقانون 
في  )كما  خاصة  لرغبة  مساو  عالم  لصنع  العشوائي  الزعم 
تأكيد  ينبغي  ؛ بالأحرى  الماركسية(  للفرويدية  قراءة لاكان 
غير  سيرورة  هي  النفسي  التحليل  نظرية  في  الرغبة  أن 
الوصول  أو  المستحيلة  والمتعة  بالإخصاء  مرتبطة  مكتملة، 
الأم(.  المتخيّل،  الكلّ  )الموضوع   das Ding الشيء  إلى 
؛  الوجود  الرغبة كناية عن نقص في  النحو تكون  على هذا 
النقص الذي يبقي دينامية التذويت مفتوحة )الـ je كذات 
مشقوقة( ونزعًا لمركز التصور الإنسانوي للكائن الإنساني، 
اللذة  استحالة  ببعد  الرغبة  تتصل   .)moi( الواعي  الأنا 

 .Unbehagen والإشباع: بالواقعي والعسير
جهدًا،  تبذل  أن  الذات  على  أن  يعني  اللاكاني  الآمر 
إخلاصًا، والتزامًا برغبتها، أي أن فرادة ذاتيها ورغم حركة 

المحافظة  مع  مواجهة  في  أنها  على  تدلّ  أن  ينبغي  كهذه، 
وإنتاج الرفاه وأمن الحضارة، ومع السلطة، وعليه ستلاقي 

استحالة حقيقية للتحقق. 
أنتيغون  هو  لاكان  بواسطة  المقتبس  الكبير  المثل 
عدم  في  المتمثل  مدينتها  خير  عن  تخلّت  لقد  سوفكليس. 
الملك  أن  رغم  الميت  أخيها  دفن  في  رغبتها  وراء  الانسياق 
كريون منع هذا الدفن )ضد أخيها الذي اعتُبر ثائرًا، مذنبًا 
بجلب الركود، والحرب الأهلية في طيبة(. لقد قادتها رغبتها 
إلى مصيرها المرعب في أن تدفن حيّة أو كما يقول لاكان أن 
تعيش شرطًا مستحيلً ليس رمزيًا، وليس ثقافيًا وإنسانيًا. 
الانسياق  عدم  إتيقا  عن  بحيوية  تعبّ  الأسطورة  هذه 
مستحيل  مأزق  إلى  الذات  ستقود  كانت  لو  حتى  للفرادة، 
 pars ضد الواقعي. يتصوّر باديو إتيقا لاكان بوصفها تخريبًا
الإتيقا  ضد  للفعل  الحقّ  البعد  يُظهر  ضروريًا   destruens

تمثّل  الأخيرة  أن  يؤكد  لكنه  التراثية.  والفلسفة  المؤسسيّة 
بعد  ما  السياسي  للفاعل  كافية  غير  للفعل،  تمهيدية  نظرية 
الماركسي الذي يريد أن يرتسمه باديو. إنه يضع إتيقا الشجن 
angst )انتيغون لاكان( في وجه إتيقا الشجاعة )بمثال عن 

مرتبطًا  الفعل  يبقى  السابق،  اسخيليوس(: في  بروميثيوس 
تقتضيه  شجاعًا  فعلً  بسهولة  يتيح  لا  وبالتالي  بالشجن، 

سياسات الحدث في عابريتها. 
تتكلم إتيقا لاكان عن الرغبة كنتيجة لفعل البنية، وللبعد 
الذاتي ـ الداخلي للقانون. إذًا عدم الانسياق للرغبة هو، من 
للتجوّي الخاص، وحداد  الواقعي  ما، الإدراك  وجهة نظر 
الذات حين تواجَه بـ»إنائيتها« والتي هي الوضع الذاتي في 
فقط  نفسها  تدرك  التي  الذات  )أي  الليبرالي  النيو  المجتمع 
كحامل لحقوق والمهتمة بالسياسة بغرض اشباعها الخاص 
فقط(. من وجهة نظر أخرى، هذا الوضع هو محاولة عملية 
أو  للعلم الحديث  الموضّع  المفهوم  الذاتية إلى  لعدم اختزال 
السلطة القسرية للقوانين. فضاء الرغبة يمثّل الفجوة التي 

تقاوم تشريع السلطة وانتشارها. 
ليست  ـ  تقطيبها  المؤسسات  تريد  التي  ـ  الفجوة  هذه 
في  جنون  شكل  هيغلية،  )بعبارات  العشوائيات  فضاء 
والفعل  للفكر  فضاء  بالأحرى  بل  السياسية(  الذات 
رمزيّ  مع  يتعامل  الذي  لاكان(  عند  تتطابقان  )فكرتان 
التزام،  تعاملات،  هكذا  من  البنيوي.  القانون  وواقعيّ 
»جدّة«  يبرز  أن  والعابر  للعارض  يمكن  مكرّس،  وعمل 



120  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
)بالتصادي مع ميلر( أو حدثًا حقيقيًا يعيد كتابة وموضعة 

البنية الرمزية للسلطة والقانون. 
أو  إلى أي حزب  يقود  الموقف عند لاكان لا  لكن هذا 
؛ بالأحرى هناك  إنشاء سياسي: ليس ثمة إغلاق مؤسسي 
بإزاء  وبالفعل  النقدية  بالقوة  للاحتفاظ  راديكالي  جهد 
تكون  العكس،  وعلى  باديو،  لـ  بالنسبة  الأيديولوجيا. 
لسياسات الحدثية في بعض الأحيان مرتبطة بأشكال تاريخية ـ 
سياسية ومرآتها، أو إلى انتظار معقّد للحزب في صفائه الثوري. 
لهذا السبب تحديدًا، يسعى باديو لمواجهة المنظور اللاكاني 
الثورة في بشأن لاكان. من وجهة نظري، هذه  بصدد ثيمة 
أكثر  الراديكالية  الماركسية  باديو  لخلفية  أكثر  تدين  الحجة 
من مقصد لاكان )باديو واضح جدًا في هذه النقطة في باديو 
الثورة  عن  فعلً  يتحدث  لاكان   .)2012 رودينسكو،  ـ 
التحليل  دور  عن  سُئل  عندما  فيلولوجية.  بمصطلحات 
فنسان(،  طلاب  من   68 مايو  ثورة  )لحظة  الثوري  النفسي 
الصورة  محلّلً  الهائل،  الأصلي  حقله  في  الموضوع  وضع 
أن  وزاعمً  الكوبرنيقية«  »الثورة  عن  الكانطية/الفرويدية 

الثورة هي حركة دائرية. 
ثورة  إلى  نسبه  الذي  التهكم  من  ننطلق  لا  »لماذا 
هل  فكرتها؟  نقدم  بالكاد  كوكبية  ثورة  صورة  )رمزية(، 
ثمة ثورة في إعادة المركزة حول الشمس للنظام الشمسي؟ 
يغلق  السيد،  بخطاب  السنة  هذه  عنه  أعبّ  ما  أن  سنجد 
الواقعي:  من  انطلاقًا  عنها  يكتب  التي  الثورة  باحكام 
العبد  من  بالمعرفة  الانتقال  الابستيم  من  الهدف  كان  إذا 
لنفسه.  تمويهه  بمقياس  تغير  بلا  يبقى  الذي  السيد.  إلى 
فإن  »الاخطبوط«،  إلى  أو  المشترك،  الحس  إلى  بالنسبة 
من  يدور،  الدائري  هذا  أن  معرفة  هي  الشمس  مركزية 
الوقاحة  أنسب  هل  أكثر.  نشاهده  ما  ثمة  يكون  أن  دون 
غاليلو؟ إلى  الشمس  ـ  الملك  يمثلها  التي  السياسية 
هذا يعني أن الهجمات الثورية ضد موقع السلطة )سيّد 
وأقوى  جديد  موقع  بخلق  محكومة  نظريته(  في  الخطابات 
الثوار غير موجودين بالنسبة  للسلطة. وكما سنرى لاحقًا، 
الفيزيائي  المرجع  فقط  يهاجمون  انهم  السيّد،  خطاب  لمنطق 
دورة  تكون  وبالتالي  سليمة.  بنيتها  يتركون  بينما  للسلطة، 

السلطة بالنسبة للنيو ـ ليبرالية هي إصلاح فقط. 
الفضاء  الفاشلة  الثورات  تستبدل  الحالات الأسوأ،  في 
المغلق للحرية في السلطة الحديثة بسلطة ديكتاتورية، كما في 

الثورة السوفياتية وستالين: مشكلة يتعامل معها باديو بعدم 
النقد اللاكاني  الإخلاص للحدث الثوري وبالكارثة. هذا 
يتعامل مع الإحراجات السياسية الحديثة ويبقى مشابًها جدًا 
فترة  كونها  من  وأكثر  الفرنسية  الثورة  الهيغلية:  للإستجابة 
السرج sattelzeit )تغيّ حقيقي في الجهاز السياسي( بقيت 
هوبز(  )توماس  للسلطة  الحديثة  النظريات  مسار  داخل 
حتى ولو حقّقت بعض الإيجابيات الواضحة فيما يخصّ بنية 
الصوري.  منطقها  من  تتحرّر  لم  فإنها  شمولية،  أقل  سلطة 
للثورة  بالنسبة  الطرح غير صحيح  أن هذا  باديو  يزعم 
التحرّرية  القوة  يُساء فهم  إنه صحيح فقط عندما  في ذاتها. 
التأويل  بواسطة  الأخير  طورها  في  وتُثبّط  للثورة  والحدثية 
نقطتين:  تُلحظ عبر  أن  الظلامي. وهذه يمكن  أو  الليبرالي 
التي  المظاهر  تلك  أي  السلطات،  وفصل  الدستور  كتابة 

يمكننا إحاطتها بمنطق سلطة علم السياسة الحديث. 
أي  ضد  تحديدًا  موجّه  الثورة  مفهوم  على  لاكان  عمل 
إنه  الحدثية:  الثورة  طيّ  كان  ولو  حتى  سياسي،  متخيّل 
عظيم  تضاؤل  في  فقط  نثق  أن  علينا  أنه  فكرة  ضد  موجّه 
سؤال  هذا  لاكان،  لـ  بالنسبة  الرأسمالية.  للسلطة  وفريد 
استراتيجي: علينا أن لا نعود إلى السياسات الليبرالية )أي 
في  الثقة  نستطيع  لا  ولكن  الثورة(  فكرة  نهجر  لا  أن  علينا 
فعل عنيف غير قادر على تدمير منطق السلطة الحديثة )أي 
الهدف الحق لسياسات الواقعي(، وهذه نقطة صحيحة تمامًا 
بالنسبة لماركسي مثل باديو. يمكننا أن نرى في أعمال باديو، 
تبدو  الثورة  فكرة  أن  كيف  اللاكاني،  الجهاز  مستخدمين 
أهداف  يجعل  ومرئي  عظيم  حدث  رؤية  في  فقط  منخرطة 
استراتيجيا سياسية غير واضحة: ملاحظة أن لاكان يتحرك 
للماركسية  كنقد  باديو  يقرأها  )والتي  الثورة  فانتازيا  ضد 
السارترية(، قابلة أيضًا أن تضغط على متخيّل فلسفة باديو. 
المأزق لأنهم منشغلون  68 هم في ذات  باريس  طلاب 
)الدولة  والسلطة  للسيد  وحيد  مرجع  على  بالهجمات  أكثر 
السلطة. ولكن  لبنية  معنى واضحًا  يرون  المركزية(، حيث 
البنية لا تمتلك معنى مركزيًا. البنية هي سلسلة من دوال تمثّل 
معنى لدالّ آخر، مذوّبة فكرة المعنى المكتمل. ليس للسلطة 
القدرة  )رغم  المركزية  الدولة  أو  الممثلين  في  مركزيًا  معنى 
دوال  تعددية  إلى  وتتشتت  تنحلّ  إنها  للأخيرة(.  النسبية 
العلمية،  المؤسسة  والمالي،  الاقتصادي  القومي،  )التفوق 
الماكروسكوبية  المستويات  على  تنشرها  الطبية(  النظرة 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 121
التحكّم   الجسد،  )إخضاع  والميكروسكوبية  )العولمة( 

بالحياة، إنتاج الذات، المتطلّبات والرغبات الزائفة(.  
لسلطة  امتدادًا  يمثّل  الجماعة  خطاب  أن  لاكان  يعتقد 
السيّد لكامل المجتمع: العلم المؤسسي يصبح أداة للتحكم 
بالمجتمع، ولبناء الذوات. في ذلك تتشكل نتائج سيرورات 
في  نفسها  تنمذج  والتي  الرمزي،  الجسد  فوق  السلطة 
المنطق  هذا  الدولة.  آلية  في  منصبًا  لتتولّ  السيّد  خطاب 
التحكّم   .)1978 )لاكان  الرأسمالية  خطاب  في  تتطوّر 
التحديد  عبر  رسميًا  آمناً  يصبح  المواطنين  وبنينة  السياسي 
بالذات  تتحكّم  كهذه  سلطة  للسلطة.  المالي  ـ  الاقتصادي 
الاحاطة  عبر  يُلق  وهمي  نقص  فانتازيا:  حول  وتنتجها 
بذوات سلسلة لانهائية من المتطلّبات والأمنيات والتي هي 

نتيجة الأيديولوجيا الرأسمالية.
للسلطة.  مركزة  ونزع  انتشارًا  أنتجت  الانعطافة  هذه 
التغيير  في  المطروحة  المسألة  أن  فهم  يخوّلنا  لاكان  نقاش 
السياسي )احتجاج، ثورة، أي تعديل آخر( ليس فرديًا بل 
لفرد  استبدالً  السياسي  التغيير  نعتبر  أن  اعتدنا  لقد  بنيويًا. 
يمثّل الدولة بآخر. وذلك، عندما نواجه تعبيًرا سلبيًا للسلطة، 
نريد استبدال الفرد الذي يمثّله بفرد آخر يمثل عنصر جدّة 
على  أملنا  نعقد  أن  ينبغي  لا  اللاكاني،  للتصوّر  تبعًا  وأمل. 
أفراد مهما بلغت قوتهم وقدرتهم. أن الفرد يتولّ وضعًا بنيويًا 
)مكان السيّد في المنطق الحديث للسلطة( يبقى كما هو: مكانًا 
محددًا بتطبيق دقيق ومعضلي للسلطة. إن فعلً سياسيًا حقيقيًا 
يهدف إلى تعديل بنية السلطة الحديثة، في رمزيها )مكانها(، 
الواقعي.  بالسياسي  صلتها  وفي  الذاتي(  )سردها  متخيلها 
)سيّد  للسلطة  المركزي  الشبح  ضد  ننافح  أن  يمكن 
السلطة:  منطق  حبيسي  نبقى  ذلك  فعل  في  ولكن  وحيد(، 
أو  الهستيري«  »سياسات  لاكان  يسميه  الذي  ذلك 
الحديثة  السياسات  مناقشة  يجب  الحمق«.  »سياسات 
إلى تطويرها في  والمعاصرة على أسس أخرى، سعى لاكان 
نظريته عن الخطابات. يشتغل الخطاب بواسطة منطق الدالّ 
وظيفة  يصنع  الدال  التصوّر.  تمثيل  سيرورة  نموذج  خلال 
المدلول،  تمثيل  وليس  التصوّر،  ليس  أنه  يعني  ما  التصوّر، 
السميائية في عرض كنائي:  الوضعية/الخطّية  ولكنه تدمير 
الدال يمثّل شيئًا )ذاتًا عند لاكان( لدال آخر في لعبة تجعل 

مستحيلً بناء تمثيل واضح وكامل. 
لا  المتأخرة،  للرأسمالية  التمثيلية  الديمقراطيات  في 

فردية )أي  أو  تمثيلً لحاجات جماعية  )الممثّل(  الدال  يكون 
الممثَّل  اشتغال  تجعل  التي  العقد  من  واحدًا  بل  المدلول(، 
تمثيلً آخر، في سيرورة منفكة عن الأساس العيني لشعب. 
لصالح  سياسي  فعل  أي  من  الشعب  تحرم  السيرورة  هذه 
التمثيليات الديمقراطية التي تصنع حيّزنًا السياسي، تمثّلنا، 
وفي الوقت نفسه تختزلنا لنفكر فقط في حيواتنا الخاصة. لكن 
كما رأينا، لا تشكل التمثيليات تمثيلً كاملً لإرادة الشعب: 
كل المحاولات لتوسيع التمثيل أو لجعل الديمقراطية أكثر 
ديمقراطية تُضعّف بواسطة منطقيات السلطة الحديثة التي 
بصدد  للذات.  العيني  السياسي  الفاعل  استثناء  إلى  تسعى 

هذه الإنزياح البرلماني/البيروقراطي للسلطة، كتب باديو: 
»إذا كان وجود دولة القانون. يشكل الجوهر السياسي 
الفلسفية  النتيجة  هذه  ذلك  على  فتترتب  للديموقراطية، 
جوانية  علاقة  أي  لها  ليس  السياسة  أن  وهي  الرئيسية، 
البيروقراطيات  في  كما  الغربية  البرلمانات  في  بالحقيقة. 
تختلط  الأخير  المآل  في  السياسية  فإن  للشرق،  الاستبدادية 
للسياسية  حقيقة  كل  الحكم  يلغي  جهة  من  الدولة.  بادارة 
)التي تقرر بواسطة العدد الاعتباطي، والاقتراع(، ومن جهة 
بالتالي  أخرى يعلن الحزب احتكار كامل الحقيقة، ويصبح 
سيانيًا تجاه كل ظرف من شأنه أن يؤثر في العدد أو الجمهور«. 
علاقته  بفضل  وهذا  لاكان.  من  راديكالية  أكثر  باديو 
بـ  المتعلّق  وعمله  الثورية،  »الماركسية«  المنظمة  مع  المعلنة 
لينين وماو. نقده للدولة هو ربما الأكثر تفكيكًا في الفلسفة 
المعاصرة. لكن عند كل من لاكان وباديو، ثمة استراتيجية 
الدولة.  سلطة  من  الحديث  النمط  هذا  زحزحة  إلى  تهدف 
السياسة  فإن  الحديثة،  الدولة  يواجها  أن  ينبغي  أنهما  ومع 
أبعادها.  إلى  يُتزلان  لا  )أنتيغون(  والإتيقا  )بروميثيوس( 
إنهما يطوّران طرقًا أصيلة وجديدة لأنماط فكر متضمّنة لكن 

غير ذائبة في بناء العلم السياسي. 
ينبغي  السيرورة  هذه  أن  أقترح  أن  أودّ  لاكان،  متابعًا 
أي  ودون  ممارسة،  الثورة:  وليس  »التخريب«  بـ  تسميتها 
في  إياه  واضعة  للقانون،  الرمزي  التقوّم  كتابة  تعيد  جلبة، 
الذاتية  عارضية  تدعم  سيرورة  ؛  الواقعي  انبثاق  مع  صلة 
عبر  بالكامل  تُصَوْرِن  أن  دون  البنيوي  بالقانون  المحددة 
بالإحتجاج  تبدأ  دائرة  الثورة  لاكان  يعتبر  السلطة.  نظرة 
ضد السيّد )الشمس الملكية في السخرية اللاكانية( وتنتهي 

مع سيّد آخر )نابوليون(. كتب لاكان: 



122  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
»ما قاله فرويد بطريقته عن بالعودة إلى رمزية كوبرنيكوس 
صدر  ذلك  أن  هو  آخر،  مركز  لمصلحة  مركز  إزاحة  بشأن 
عن ضرورة تهفيت جلال المركزية الآحادية ... لا شك أن 
الكرة«.  يفترضها:  التي  بالطوبولوجيا  ينهم  الإدّعاء  هذا 
علينا أن نلحظ هذا الاقتباس بالصلة مع قراءة لاكان لـ 
هيغل. يدعي لاكان أن الهدف النهائي للأخير هو فلك كلي 
متكافئة  تغدو  والحقيقة،  المعرفة  والواقعي،  الوجود  حيث 
السيّد  سلطة  شكل  يمثّل  الفلك  هذا  المطلق(.  )العرفان 

السياسية )الدولة في فلسفة الحق(.
تأثير  قلة  على  للبرهان  جيد  بشكل  تقديمه  تمَّ  »ما 
الكلية  صنع  على  قادرة  المعرفة  أن  فكرة  أن  هو  المدارس، 
هي، إذا أجاز لي القول، محايثة للسياسة بما هي. نعرف ذلك 
خلال  من  المعطاة  الخيالية  الكل  فكرة  طويل.  وقت  منذ 
الجسد، والتي تتكئ على الشكل الجيد للاشباع، والذي عند 
الحد، يشكل كرة، دائمً ما كانت مستخدمة في السياسة، من 

قبل حزب الخطب السياسية«. )لاكان 91(
تبعًا لـ لاكان، تحتاج كل من الفلسفة والفلسفة المضادة 
القيام بثورات كما يقتضي الفهم الفرويدي للذاتية، وللعالم 
لاكان  يعتقد  للذات،  نظريته  في  وكما  والثقافي.  الاجتماعي 
أننا مواجهون بحقل بنيوي وطوبولوجي معًا. وكما في نزع 
بواسطة  السياسّي  نقرأ  أن  ينبغي  والسيّد:  السلطة  مركزة 

الطوبولوجيا والكتابة. 
نزع مركزة السيّد هو هدف خطاب المحلّل لأنه الخطاب 
في  الذات  خلق  الذي  الإخضاع  يكتشف  الذي  الوحيد 
باديو  يقرّر  والقانون.  الجامعة،  للسيّد،  التذويتية  السيرورة 
هو  للسياسة  اللاكاني  التعريف  للفجوة  المميّز  الشكل  أن 
للفكر(  )ممارسة  واضحًا  قطعًا  يمثّل  لأنه  التحليل  خطاب 
التحليل  يمثّل  الجامعة(.  )خطاب  المؤسّسية  المعرفة  مع 
النفسي أوّلية الممارسة على المؤسسة ويشكّل هجومًا حقًا على 

مفهوم السلطة. هذا ما يدعوه لاكان بالفلسفة المضادة.  
بعبارات التحليل النفسي نتحدث عن »اجتياز« الفانتازيا 
السلطة  من  النفسي  المحلِّل  فيها  يعرّى  التي  الرحلة  أو 
هذا  الصغير(.  )الموضوع  للرغبة  موضوعًا  نفسه  ويجعل 
وليكتشف  )الإنائية(  الخيالي  وضعه  لتجاوز  المحلل  يخول 
الواقعي.  صنع  ويتعلّم  الرمزي،  داخل  العارض  وضعه 
النفسي هو نزع مركزة غير  التحليل  أنه حتى  يقترح لاكان 
مكتمل للسلطة، لأنه وكما في خطابات أخرى، ليس خطابًا 

خالصًا. )أنه يبقى مرتبطًا بالترائي والمؤسسات(. إذا كانت 
السياسات تتعامل مع مسائل المركزة ونزع المركزة، الفضاء 
والبنية، فانه عليها أن تطور بعدًا طوبولوجيًا ملائمً لا يكون 

مكافئًا لمركزية السلطة. 
بالنسبة إلى الكسندر كوير )1961 والذي تبقى أفكاره 
أساسية للمقاربة اللاكانية للعلم( فإن التغير في العلم كان 
يعزا إلى الطرائق الرياضية لـ غاليلو، ممارسته لكتابة رياضية 
أرست الأسس لتحليل جديد للعالم الفيزيائي. لقد استبدل 
الملك  بالشمس، )في استعارتنا: كان  كوبرنيكوس الأرض 
هو الممثل الجديد أو السيد الامبريالي( محتفظًا بالمركز. لقد 

قام غاليلو بتخريب جذري. 
الأمر مشابه في السياسات: ليس ثمة أساس لتغيير شكل 
حكومة إلى شكل حكومة آخر يكون متشابكًا بالتساوي مع 
نغير  أن  علينا  للسلطة(  البنيوي  )والحيز  الحديث  المنطق 
والذي  الرسالة  منطق  هي  اللغة  هذه  ولغتها.  البنية  فضاء 
الجسر  بل  الرمزي  البعد  ليس  الأخير  لاكان  عند  يصبح 
أنه يمارس على وضعية  والواقع طالما  اللغة  )الساحلي( بين 
الذات بكونها موسومة وبالتالي محرومة أو مفرطة في متعتها 
الحقيقية. من وجهة نظي إذا كان ثمة سياسات لاكانية، فإنها 
سياسات طوبولوجية للكتابة )كما عند هومي بابا 2004(.

التقوم  الاعتبار  بعين  تأخذ  للاكان  السياسية  قراءتي 
من  السياسات  كامل  يحرك  العنصر  هذا  حقيقي.  كعنصر 
دون أن يكون ممثلً بالكامل ومقومًا. التقوّم لا يكون رمزيًا 
الرمزية  ـ  التقومية  السيرورة  فقط  كان  ولو  حتى  بالكامل 
بين  الطريق  منتصف  نفسه. الأخير هو  التقوم  التي تشكل 
وظاهرة  العولمة  مع  )تحديدًا  باستمرار  تتغير  مقومة  واقعية 
وبحسب  ما،  شيء  إنه  عضوية:  أو  مقومة  وقوة  الهجرة( 
إتيقا  لاكان، لا يوقف عدم الكتابة بشكل كامل. إن فرادة 
السيرورة  التي تحول خبرة هذه  الذات  تتأسس على  لاكان 

إلى ممارسة لكتابة فضائها. 
على  السياسي  لقراءة  آخر  إمكان  هي  الكتابة«  »هذه 
القومية،  الدولة  ورثاء  العولمة  عصر  في  طوبولوجي.  نحو 
بنية  يتطلّب  الذي  للسياسي  الفضائية  الشروط  تغير  نواجه 
بالإنشاء  أو  الكتابة  بممارسة  شبيهة  بنية  للفكر:  جديدة 
الرياضي للفضاء. التذويت يموضع الآن في »الفجوات« أو 
التخوم كصلة دينامية أي كأشكال من الحدود، تطابقات، 
متصليات، والمجموعات المفتوحة، سطوح من دون داخل 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 123
لـ  النقطة عبر قراءة لاكان  أو خارج. يمكننا ان نفهم هذه 
من  حزمة  هي  الذات  حيث  آخر«  هي  »الانا  رامبو  أرثر 
إعادة  لاكان  يقترح  وسياسية(.  اجتماعية  )بيذاتية،  الدوال 
الذاتية والحقل الاجتماعي )نظرية الخطابات نفسها(  قراءة 

على هذا النحو الطوبولوجي. 
عبر  مفتوحة  كمجموعة  كتبت  نفسها  الأمة  الدولة 
المرئي  الشكل  للقومية، في  نقطة خارجية عابرة  الملاقاة مع 
»المخفي«  الشكل  في  كما  للسلطة،  الأساسية  للمراكز 
الصورة  هذه  لكن  الداخلية:  بنيتها  وتعددية  للمهاجرين، 
لفقدان  طريقه  في  ما  هو  خارج(،  ـ  )داخل  الدنس  من 
أهميته حتى ولو كانت الأمة لا تنساق إلى رغبها في الأفعال 
السياسية. مع أن الأخيرة ينبغي أن تكون فقط في بعد يختزل 
العنصر  حيث  التعددية  من  )شكل  واستقلالها  الأمة  كلّية 
يخسر بنيته المغلقة دون نشر فرادته(. يصبح الدستور الحيز 
لكتابة ناضجة للأمة حيث فعل الكتابة هذا يتعلّق في النظرية 
الحقيقية  والمتعة  الرمزية  ـ  السياسية  بالسيرورة  اللاكانية 
للجسم السياسي لكل من الذوات والأمة. إنه نقطة العبور 
بين السيرورة الدستورية التي تشتغل عبر السيرورة التمثيلية 
للأمة )الإرث العظيم للثورة الفرنسية في الكتابة الدستورية( 
والجسم الحقيقي للأمة لتعدديته وشدّة تغيره: جانبًا القطع 
اللذان يؤثران ويفككان السياسات المعاصرة للدولة الأمة. 

بعض الخلاصات
اللاكاني  التدمير  أن  السياسات  في  ربما  الصحيح  من 
باديو  عليه  ينتقد  ما  هذا  البناء.  من  وبنينة  دقة  أكثر  هو 
لاكان في سيمينار 1994 ـ 1995. لقد أعاد باديو تشغيل 
غير  لاكان  لأسلوب  إخلاص  على  محافظًا  اللاكاني  الجهاز 
الأكاديمي: لقد أخذ بعين الاعتبار واضطلع برهان الإتيقا 
يشدّد  السياسي. علاوة على ذلك،  اللاكانية مطورًا جانبها 
بين  عنده  التعارض  في  كما  لاكان،  حدود  بعض  على  باديو 
السياسي  المشروع  مع  يتطابق  هذا  وانتيغون.  بروميثيوس 

والفلسفي لـ باديو. 
نظريته  لجعل  التالية  الأدوات  باديو  لـ  لاكان  قدم  لقد 

منطق  باستخدام   )1 وجذرية:  نقدية  والفلسفية  السياسية 
الرسالة والدال )بحدود لغوية وطوبولوجية، وظف قراءة 
السياسية  السلطة  قراءة  ماركس(؛  مصاديًا  هيغل  لـ  مادية 
الحديثة وثيمة الفرادة كشيء ما يعيش ضمن بنية القانون دون 
أن ينحل في سيطرته؛ الإخلاص لفرادة الوضع في عارضيته.

ثيمتين:  لفكر لاكان  باديو  نقد  يمتلك  من جهة أخرى 
1( المقاربة المضادة للفلسفة التي مارسها لاكان على الفلسفة 
المعرفة  بين  الإنشاق  عن  فكرته  في  معرفة  الإنسان،  وعلم 
والحقيقة، دراسته للمعنى وتحديده اللغوي بطريقة صورية 
ـ رياضية )البنيوية(؛ 2( هدف إتيقا لاكان وسياساته ليست 
شيئًا ملموسًا أي شكلً واقعيًا حدثيًا، بل تذويبًا وتفكيكًا 
على  مؤسسية.  تبقى  التي  وتشكلاتها،  لبناها  ينتهيان  لا 
)نقد  صحية  سياسية  مظاهر  يملك  هذا  كون  من  الرغم 
الفعل  يجعل  أنه  يزعم  باديو  فإن  والمؤسسة(  الأيديولوجيا 
أفعال كتلك  إلى لاكان،  بالنسبة  الكامن والقوي مستحيلً 
التي يريد أن يحصل عليها وأن يفكرها في ديالكتيكه المادي. 
الإيجابية  المظاهر  بتحديد  الورقة  هذه  في  سعيت  أخيًرا 
لأنها أساسية لفهم باديو والنقاشات ما بعد الماركسية ومن 
أجل فتح حقل البحث في السياسات اللاكانية. لقد اقتبست 
لاكان  بـ  بادئًا  الفلسفية  للدراسة  الكرونولوجية  القراءة 
باديو، متجاوزًا نقده لـ لاكان، بغية التفكّر في الأخير نفسه، 
إتيقا  لإظهار  هذا  فعلت  للسياسي،  اللاكاني  التأول  وفي 
التحليل النفسي كصناعة سياسية، والتي هي في نفس الوقع 
إلى  بالنسبة  )أو الإخلاص  الاستسلام«  فعل وفكر؛ »عدم 
 باديو( يمكن أن يكون مهمً على نحو حاسم في انتزاع اللا ـ

أن  الفانتازيا خصته. يمكن  إلى  للسلطة الحديثة إضافة  كل 
السياسي والفلسفي  للنقد  يرى فكر لاكان كمنصة جديدة 
الرمزي  التقوّم  لمناقشة  انطلاق  وكنقطة  للأيديولوجيا، 
تحديدًا  لأنه  باديو،  من  أكثر  وربما  للاجتماعي،  الواقعي  ـ 

غريب عن منطق الجماعة السياسية، التشكل، والانتاج.   

Lucy Bell : من مقالة لـ
.Articulations of the Real "From LACAN to BADIOU :بعنوان

نشرت في مجلة : Paragraph العدد 34، سنة 2011

إعداد وترجمة فريق مركز الانماء القومي



124  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث

مرجعية دولوز كانت الحساب التفاضلي ومتنوع ريمان 
اما مرجعية باديو فكانت الجبر ونظرية المجموعات. وهذا 
لم  بينهما.  مختلفة  الكثير  أو  الكثرات  أنطولوجيا  جعل  ما 
يناقش باديو في صخب الوجود مفهوم الكثرات ولم يتطرق 
إلى المصادر الرياضية لفكر دولوز بل ذهب إلى أن فهم دولوز 
للكثرة هو مفهوم مجلوب لا من نموذج رياضي بل من نموذج 
فيلسوف  هو  دولوز  أن  باديو  ادّعى  لقد  عضوي.  حيوي 
 = الأنطولوجيا  معادلة  تشكل  باديو  لـ  بالنسبة  الواحد. 
الرياضيات شرطًا للفلسفة )الميتاأنطولوجيا(. هذه المعادلة 
على مبنى دولوز تمثل محدودية فلسفة باديو لأن المماهاة عنده 

هي بين الأنطولوجيا والفلسفة. 

الرياضيات عند دولوز 
العميقة  البنية  يمثل  والمسألي  الأكسيومي  بين  التوتر 
للرياضيات عند دولوز. الأكسيومي لا يمثل الاتجاه السائد 
الرأسمالية  آليات  أهم  من  بواحدة  مرتبط  هو  بل  العلم  في 
والأرض.  الطاغية  جسد  مكان  المال  رأس  أحلّت  التي 
رأس  دورة  لصالح  الرُغابي  الإنتاح  تكبت  التي  الرأسمالية 
الذي  للرياضيات  المسألي  القطب  بكبت  كذلك  تقوم  المال 
يمثل بالنسبة لـ دولوز التصوّر البدْوي للعلم مقابل التصور 
الملكي للأكسيومي. الأكسيومي هو ذروة العقل التصوري 

وأعلى مراحل آلياته التفكرية. 
الزمر   ولا  المجموعات  تماهي  لا  الدولوزية  الكثرة 
الرياضيات  أن  ذلك  مخصوصة(  مجموعات  هي  )المجاميع 
موسومة بالتوتر بين الكثرات الممتدة )القطب الأكسيومي( 
عند  التوتر  هذا  المسألي(.  )القطب  التفاضلية  والكثرات 
آخر  بمعنى  الرياضيات.  في  داخلي  اختلاف  هو  دولوز 
غير  ظاهرة  على  صوري  دال  هو  الاختلاف  أو  التعارض 

ملتفتة بعد إلى أساسها. 
إلى  التفاضلية  الكثرات  اختزال  ضد  دولوز  نافح  وكما 
المسألي إلى الأكسيومي.  نافح ضد اختزال  امتدادية  كثرات 
لطبيعة  تصوّره  في  أساسيًا  دورًا  الحدث  فكرة  تلعب  هنا 
المسألي. فالرياضيات مليئة بالأحداث ذات الطابع المسألي. 

الرياضيات بين باديو ودولوز ؛ أو في التقابل بين المسألي والأكسيومي 

دانييل سميث

تتشكل الكثرات من الأحداث. بَيْدَ أن المقاربة الأكسيومية 
على  الصرامة  ادخال  بغية  الحدث  إقصاء  إلى  تهدف 
والأكسيومي  المسألي  أسسها.  لإرساء  وخدمة  الرياضيات 
ضربين   )ATP 362-367( دولوز  لـ  بالنسبة  يمثلان 
بدورهما  مختلفين  تصورين  يمليان  الصورنة  من  مختلفين 
باديو يكون الحدث محرومًا من  لـ  بالنسبة  العلميّ.  لطبيعة 
أي هيئة أنطولوجية. لقد سعى، وهذه مفارقة، إلى صياغة 
نفسه  الحدث  يلغي  أكسيومي  مستوى  على  الحدث  نظرية 
بالتصوّر الدولوزي. الحدث هو من طبيعة لابتية ولامتميزة 
الوضعية  في  محضر  غير  إنه  الأنطولوجيا.  نظر  وجهة  من 
لكنه يوجد على حافة الفراغ كعلامة على الفائض اللانهائي 
للكثرة غير المتسقة في مقابل المجموعات المتسقة للوضعية. 
غير  الحدث  إثبات  يمكن  ذاتي  »قرار«  خلال  من  أنه 
المتميز ويمكن إدخاله في الوضعية. الحدث المحروم من أي 
حالة أنطولوجية يرتبط بالتصوّر الصارم للذاتية القادرة على 
تسمية الحدث والاضطلاع بالإخلاص له من خلال إعلان 
الحدث  فلسفة  متساوين«.  البشر  »كل  أو  »أحبك«  مسلّمة 

الباديوي هي فلسفة الذات الناشطة. 
حقلً  يمثلان  والأكسيومي  المسألي  دولوز  لـ  بالنسبة 
أنطولوجيا واحدًا متداخلً بينما يتبنى باديو وجهة نظر العلم 
ينفي  أصلً  هو  الأقلوي.  الثانوي  العلم  شاجبًا  الأغلبي 
الافتراضي  لأن  الوجود  من  ويحرمه  نهائيًا  المسألي  القطب 
دولوز  يعلن  هذا  مقابل  في  موجود.  غير  إليه  بالنسبة 
بوضوح أن الحساب والهندسة والجبر هم الثالوث المضيئ 
للرياضيات في مقابل القطب النرجسي الأوديبي البارانوي 

 .)AO 371-372( .للرياضيات الأكسيومية

المسأليات والأكسيوميات
في  والمسائل  المبرهنيات  بين   )DR 163( بروكلس  ميَّز 
تهتم  المبرهنيات  أقليدس.  عند  العناصر  كتاب  على  تعليقه 
الخصائص  على  والمصادرات،  المسلّمات  من  بالبرهان، 
بالمسطرة  الأشكال  ببناء  تهتم  المسائل  بينما  للشكل  الملازمة 
والفرجار. الاستدلال يختلف بين النظرية والمسألة ذلك أن 

ترجمة مقال:



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 125
المبرهنات تشتق من المسلّمات بينما في المسائل يتحرك البرهان 
التي تشترط  الأمثلية والأحداث  العوارض  إلى  المسألة  من 
المسألة. إن الحدث هو مسألي وممسأل )منطق المعنى 54(. مثلً 
القطع  الزائد،  القطع  البيضاوي،  الشكل  المخروط:  أقسام 
لإسقاط  حالات  كلها   ... المستقيمة  الخطوط  للمكافئ، 
الدائرة على مسطحات قاطعة على صلة مع ذروة المخروط. 
بواسطة  ساكنة  بطريقة  الأشكال  تعرف  المبرهنيات  في 
الشكل  المسأليات يعرف  بينما في  المشتقة  ماهياتها ولوازمها 
ديناميا بقدرته على التأثر بالأحداث المثالية التي تمسه : قطع، 

إسقاط، طوي، تقويس، تمديد، دوران .. 
المسأليات  بينما في  ثابتة  ماهية  المبرهنات هي  الدائرة في 
ولكن  غامضة  مسألية  أشكالً  الدائرة  تغيرات  تشكل 
الهندسة  في  الإغريق  عند  تعبيرها  تجد  المسأليات  صارمة. 
الأرخميدية التي عرفت الخط بوصفه سيرورة متواصلة من 
الانتظام والدائرة بوصفها سيرورة متصلة من الدوران. عند 
أرخميدس لا يعرف الخط كما عند أقليدس بوصفه مجموعة 
بوصفه  بل  نقطتين  بين  أقصر مسافة  بوصفه  أو  النقاط  من 
العلم  في  الأشكال  إن   .curve المنحنى  من  خاصة  حالة 
الأدنى أو الثانوي minor غير منفصلة عن تغيراتها الملازمة 
المتغيرات  اجتثاث  فيتم  المبرهنيات  في  أما  الأحداث  وعن 
ثابتة  المتصل لاستخلاص نقاط وصلات  من حالة تغيرها 
المبرهنيات:  إلى  الأنطولوجيا  ينسب  باديو   .)ATP 408(
يرحب  لا  الوجود  من  النوعي  الشكل  المحض،  الكثير 
بالحدث كمكوّن له. في القرن الـ 17 انزاح التوتر من داخل 
بين  توترًا  ليصبح  والمبرهنية(  المسألية  )بين  نفسها  الهندسة 

الهندسة من جهة والحساب والجبر من جهة أخرى. 
الهندسة  جاعلً  الإسقاطية  الهندسة  م  قدَّ ديسارغوس 
لكنه  المسائل  ـ  الأحداث  حول  تتمحور  القاصرة  الأقلوية 
سرعان ما نسي واستبدل مشروعه بالهندسة التحليلية لفرمات 
وديكارت الذي هاله خلو مشروع ديسارغوس من الجبر. 
الهندسة  حوسبة  الملكي  الراشد  الأغلبي  العلم  اقتضى  لقد 
نفسها )Boyer 393(. بعد قرنين سيكتشف مونغ الهندسة 
 continuity الاتصال  مبدأ  بونوسيليه  وسيصوغ  الوصفية 
إلى  ستقود  التي  الوصفية  للهندسة  سيؤسسان  والإثنان 
تطوير الطوبولوجيا التي تعنى بخواص الأشكال الهندسية 
التي تبقى ثابتة تحت التحولات كالتقويس والتمديد. بهذا 
النحو تكون الأشكال المتميزة كالمربع والدائرة كلها شكلً 
يقتضي  هذا  بعضها.  إلى  تتحوّل  أن  تستطيع  لأنها  متحانسًا 
الأمبيري.  الإدراك  حدود  وراء  الهندسية  الحدوس  توسعة 
المكاني يجري تجاوزها  التصوّر  أو  أن حدود المحسوس 

 .)ATP 554( للحدس  وعابرة  للفضاء  عابرة  مخيلة  نحو 
128( إن الحاسوب اليوم هو  يقول دولوز)ماهية الفلسفة 
أهم بكثير من الأكسيومي لأن رؤية ما يحدث هو أهم من 
أي  تسميته  يمكن  والذي  المحضة  الرياضيات  في  البرهنة 
للذي يحدث بالبصري والشكلي والمستقل عن تطبيقاته. لكن 
ما حدث أنه في بداية القرن التاسع عشر كانت هنام مجددًا 
 analysis التحليل  إلى  الوصفية  الهندسة  لإخضاع  محاولة 
الدوال  نظريات  تطوير  وكوشي(.  بونسيليه  بين  )النقاش 
التغير  ملوسة  واستبدل  الاتصال  مبدأ  ألغى   functions
بالفكرة الحسابية عن الاقتران mapping والتناسب واحد 
العلم نحو  correspondence one to one. حركة  لواحد 
19 كنوع  ها في نهاية القرن  المبرهنية والحوسبية ستبلغ أوجَّ
اكتشاف  ولَّدها  التي  ولدها  التي  للمسائل  الإستجابة  من 
حساب التفاضل والتكامل calculas والذي كان في مولده 
مشدودًا للمسألية على نحو مزدوج. الأول يحيل إلى المسائل 
والتكامل.  التفاضل  حساب  يواجهها  التي  الأنطولوجية 
أي   tangents المماسات  مسألة  يعنون  التفاضلي  الحساب 
الحساب  يعنون  بينما  معطى.  لمنحنى  المماس  نحدد  كيف 
التكاملي مسألة تعيين المساحة تحت المنحنى. عبقرية نيوتن 
وليبنتز كانت في الجمع بين هاتين المسألتين وربطهما ببعضهما. 
calculas مشحونًا بكل ما يشير إلى التغير  لقد كان الـ 
المتصلية:  عن  هندسيًا  تصورًا  يفترض  ما  وكل  المتصل 
لمعظم  بالنسبة  أفكارًا  كانت  وهذه  السيرورة  فكرة  أي 
فكرة  أن  بدا  لقد  تعريفها.  يمكن  ميتافيزيقية لا  الرياضيين 
لامتناهيات  )فكرة  الرياضي  الأساس  يعوزها  المتصلية 
محاولة  اكتملت   19 الـ  القرن  نهاية  في  أيضًا(.  الصغر 
 :limit-concept الـ  خلال  من   calculas الـ  تأسيس 
أصوله  عن   calculas الـ  فصل  تعني  كانت  هنا  الصرامة 
حوسبة  الحسابية.  الحدود  بواسطة  مفهمته  وإعادة  المسألية 
عمل  ضوء  في  فرستراس  بواسطة  أنجزت  التحليل 
المتصلة  بالمقادير  معنيًا   Analysis الـ  كان  لقد  كوشي. 
المنفصل.  ميدان  أو  بالأعداد  معنيًا  كان  الأرثماتيك  بينما 
 calculas برنامج الفصلنة عند فرستراس كان فصل الـ
فحسب.  العدد  مفهوم  على  وتأسيسه  المتصل  هندسة  عن 
النقاط  من  مجموعات  إلى  الهندسية  الأفكار  تحويل  تمَّ  لقد 
الخط  على  النقاط  العدد.  بواسطة  مفهمت  التي  المتصلة 
تساوي الأعداد وعلى المسطح تساوي الأزواج المرتبة. لقد 
أعطي تأويل سكوني للمتغير. قبل ذلك كان يتم اللجوء إلى 
ا ما. ابتكار  الحدس الهندسي للقول أن المتغير x يقارب حدًّ
فرستراس كان إعادة تأويل المتغير x بطريقة حسابية بوصفه 



126  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
تسمية لأي واحد من مجموعة القيم العددية )نظرية الدوال( 
وبالتالي إقصاء أي دينامية أو تغير متصل من فكرة المتصلية 
وأي تأويل لعملية التفاضل كسيرورة. هنا لم يعد هناك أي 
تأرجح أو تردد اتجاه حد ما ولا فكرة عن العتبة من وجهة 

نظر التأويل الترتيبي ordinal )الفرق والتكرار 172(. 
من  الاقتراب  إن  فرستراس  عند  الحد  ـ  المفهوم  يعني 
الحدّ أصبح محوسبًا وتمَّ استبداله بالأعداد المنفصلة )طريقة 
الأبسيلون والدلتا(. ديدكند أخذ الحوسبة خطوة أبعد عبر 
تعريف المتصلية بالأعداد الحقيقية بواسطة القطع cut الذي 
للكمية.  المحض  العنصر  أو  الاتصال  سبب  فكرة  يشكل 
مع  متعاملً  اللانهاية  لفكرة  منفصلً  تأويلً  أعطى  كانتور 
المجموعات اللانهائية كما لو أنها مجموعات متناهية )مسلّمة 
بوصفها  المجموعات  كل  مع  ومتعاملً  القوى(  مجموعة 
فيرستراس،  اللانهاية(.  )مسلّمة  رياضية  موضوعات 
الفصلنة  لمشروع  الثلاثة  الأقطاب  هم  وكانتور  ديدكند، 
كدالة  المتصل  تأويل  إعادة  أي  الحسابية  المتصلية  وتطوير 

مجموعات على أعداد منفصلة. 
الاتصال،  الدالة،  مفاهيم  وصقل  إيضاح  تمَّ  معهم 
نظرية  بواسطة  أسسًا  واعطاؤها  اللانهاية  التطابق،  الحدّ، 
دقة  عدم  )حول  فرستراس  افتراضات  المجموعات. 
التصورات الهندسية وحول كون الحسابّي وحده هو الصارم( 
ستصبح هي الخطوط العامة للعلم الأغلبي ولرؤيته لتاريخ 
جيدًا.  مؤسسة  مواقف  إلى  تطور  بوصفه  الرياضيات 

هذا البرنامج خضع لتطورين : 
أسس  )أزمة  المجموعات  نظرية  بارادوكسات   .1
الأكسمة  خلال  من  تجاوزها  إلى  هيلبرت  سيسعى  العلم( 
عبر محاولة اشتقاق نظرية المجموعات من مسلّمات متناهية 

ستقنن لاحقًا بواسطة زرملو وفرانكل. 
للأكسمة  الداخلية  الحدود  سيبينان  وكوهن  غودل   .2
)اللاتمامية واللابتية( مبرهنين على وجود فائض لانهائي من 
الصور الرياضية يفوق قدرتنا على صورنته بطريقة متسقة. 

يتبنى  الرياضيات   = الأنطولوجيا  معادلة  في  إذن  باديو 
الفصلنة  ببرنامجيه:  العلم  في  السائد  التيار  نظر  وجهة 
حيث  الأنطولوجية  بالإختزالية  يسمّى  هذا  والأكسمة. 
يتم إعطاء الموضوعات الرياضية بدائل مأخوذة من نظرية 
المجموعات. هذا الاختزال مارسه باديو في قراءته لـ دولوز 
التنسيب،  الفترة،  )الطيّة،  دولوز  مفاهيم  أن  اعتبر  حيث 
التسنين، الكسوري، والكاوس ( لها ما يوازيها من ترسيمات 

في نظرية المجموعات. 
المعاصرة  الرياضيات  بكون  دولوز  يعترف  جهته  من 

 )180 والتكرار  )الفرق  المجموعات  نظرية  على  تتأسس 
وليس على الحساب التفاضلي لكنه يعتبر أن الفرق النوعي 
بين المسألي والأكسيومي يبقى حتى في الرياضيات المعاصرة. 
مسلّمة  يفترض   calculas للـ  المتناهي  التأويل  أن  ذلك 
اللانهاية في نظرية المجموعات حتى لو أن هذه المسلّمة لا 
تجد أي ايضاح لأن ما يبقى ناقصًا أو مفقودًا هو ما يعبّ عنه 

بواسطة التفاضلي في هيئة المسألة )ص 178(. 
ثمة إشكاليات تبقى قائمة رغم كل عمليات الفَصْلَنةَ. 
لإعادة  محاولة  سيجد  الصغر  لامتناهيات  مفهوم  مثلً 
سيطور  الذي   1966 عام  روبنسون  ابراهام  مع  صياغته 
محاولً   non standard calculas القياسي  غير  الحساب 
أكسمة لامتناهيات الصغر عبر إضافة رمز جديد إلى الأعداد 
الترتيبية i والذي هو أصغر من أي رقم متناهي n/1 وليس 
إلى  إضافة  يحتوي  لأنه  قياسي  غير  الحساب  هذا  صفرًا. 
تشكل  والتي  الصغر  في  اللامتناهيات  الأخرى  الأعداد 
كتلة حول كل رقم حقيقي. هذه الكتلة يسميها روبنسون 
بالموناد. إذًا الأعداد المتطاولة ولامتناهيات الصغر هما نوعان 
اللانهاية.  من  متفاوتة  بدرجات  اللامتناهية  الأعداد  من 

 calculas وعليه هناك نسختان من الـ
1. نسخة كانتور وفرستراس اللذان أقصيا لامتناهيات الصغر 
عَنَ لامتناهيات الصغر وأعاد  2. نسخة روبنسون الذي شَْ

تأسيسها. 
تقود  قد  الصغر  لامتناهيات  مسألية  أن  يعني  هذا 
إلى  المسألي  اختزال  أن  يعني  وهذا  متعددة  أكسمات  إلى 

الأكسيومي هو مقاربة إشكالية وفيها مشاكل عدة. 
اذًا بالنسبة لـ دولوز : 

الأكسمة  دور  إشكالية.  تصورات  الرياضيات  تنتج  أولً: 
بورباكي  جماعة  صارمًا.  أساسًا  واعطاؤه  المسألي  تقنين  هو 
سوى  ليست  الأكسيومية  الطريقة  كالتالي:  الأمر  صاغت 
سيستام تايلور أي الإدارة العلمية للرياضيات. لقد ترافق 
صعود الأكسيومية في نهاية القرن 19 مع صعود التايلورية 
بما  الرياضيات  في  الأكسيومية  قامت  وبالتالي  الرأسمالية  في 

قامت به التايلورية بالنسبة للعمل. 
ثانيًا: المفاهيم الإشكالية )المسألية( تجد مصدرها في العلوم 
المتجولة كالتعدين والمسح وقطع الأحجار والمنظور. يمكن 
العسكرية،  المنشآت  على  أرخميدس  عمل  إلى  الإشارة  هنا 
تعطي  لا  ميادين  هكذا  المنظور.  على  ديسارغوس  عمل 
والإنشاء  للحدس  عملياتها  تخضع  لأنها  ذاتية  قوة  العلم 
العمليات  بعزل  يقوم  الأغلبي  العلم  المادة.  تدفق  متابعة 
أو  جوهرانية  مفاهيم  إلى  إياها  محولً  الحدس  شروط  عن 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 127
تعتمد  التي  المسائل  تبتكر  المتنقلة  العلوم  أن  مقولات. 
طريق  عن  المسألة  يحول  الذي  الملكي  العلم  على  حلولها 
الحدس  بثنائية  أشبه  هنا  الأمر  البرهاني.  النظري  جهازه 
ويقوم  المسائل  الأول  يطرح  حيث  برغسون  عند  والعقل 

الثاني بتقديم حلول لها. 
هي  العلمين  بين  دولوز  عند  الأساسية  الصلة  إن  ثالثًا: 
الترجمة كـ : الترجمة الجبرية للهندسة )ديكارت(، والترجمة 
المنفصلة  والترجمة  )فرستراس(،  للدينامي  السكونية 

للمتصل )ديدكند(. 
إلى  للمسألي  اختزالات  ثمة  الترجمات  هذه  كل  في 
المنفصل،  إلى  للمتصل  الممتد،  إلى  للمشتد  الأكسيومي، 

للامعدود إلى المعدود، وللأملس إلى المحزز. 
رابعًا: يمكن صياغة الصلة بين الأكسيومي والمسألي على هذ 
النحو: المسألي هو طريقة اكتشاف والأكسيومي هو طريقة 
في  التقنين  المنزوعة  الدفوقات  يوقف  الأكسيومي  برهنة. 
من  مجموعة  من  دولوز  استفاد  لقد  والرياضيات.  الفيزياء 
الأبستيمولوجيين الذين رفضوا اختزال المسألي كفويلمين، 
في  دورها  عن  بعيدًا  لكن  وبوليغاند.  كانغليهام،  لوتمان، 
نظرية دولوز  أساسيًا في  دورًا  المسألية  الرياضيات ستلعب 

عن الأفكار ونظريته عن الكثرات. 

نظرية دولوز عن الكثرات
من  تأتي  باديو  إدّعاء  عكس  وعلى  دولوز  كثرات 
الرياضيات وتحديدًا من قطبها الإشكالي )المسألي(. بحسب 
باديو صياغة دولوزللكثرات هي صياغة ما قبل كانتورية. 
)تصور  الفَصْلَنةَ  مسار  في  التتويج  لحظة  يمثل  كانتور 
المجموعة ك ماصدقية محضة (. تراث دولوز الرياضي يتمثل 
الفصلنة:  ممثلي  مقابل  في  وبوانكاريه  وريمان  وغالوا  آبل  بـ 
والأكسمة:  الصَوْرَنَة  وممثلي  وديدكند،  وفرستراس  كانتور 

هيلبرت وزرملو وفرانكل وغودل وكوهن. 
إن مرجعيات دولوز غير راهنة فمرجعياته في الحساب 
ـ  بورداس  )مايمون،  فرستراسية  قبل  ما  هي  التفاضلي 
هؤلاء  قراءات  وكارنو(.  لاغرانج،  فرونسكي،  ديمولان، 

البربرية للحساب التفاضلي تمثل كنزًا بالنسبة لـ دولوز. 
عن  لتصوّره  نموذجًا  الهندسة  أفلاطون  اختار  لقد 
الأفكار غير المتغيرة في حين اختار دولوز الحساب التفاضلي 
لأنه يمثل نموذجًا عن تصوره للتغير المحض )كان برغسون 

قد لجأ اليه لإيضاح تصوره عن الدفعة الحيوية(. 
الصلات  التفاضلية  الصلات  بين  دولوز  يميز 
هو  ليس  والتكاملي  التفاضلي  الحساب  أن  بَيْدَ  الأكسيومية 

وليس  دولوز  إليه  استند  الذي  الوحيد  الرياضي  النموذج 
في  دولوز  وجد  لقد  لديه.  للمسألّي  الوحيد  المصدر  هو 
الرياضيات طريقة لبناء المسألة من حيث هي أي مقطوعة 
الصلة مع شروط الحدس وشروط الحل. 3 ميادين رياضية 
صياغة  في  دولوز  منها  واستفاد  المسألة  نظرية  صَوْرَنَت 

تصوره للكثرات بوصفها مسألية. 

أولً: نظرية الزمر
هناك  جبرية.  معادلات  على  كإجابة  أتت  النظرية  هذه 
نوعان من الحلول للمسألة الجبرية: عامة وخاصة. الحلول 
الخاصة تعطى بواسطة قيم عددية بينما الحلول العامة تعطي 
م  قدَّ  16 الـ  القرن  في  للحل.  الكلّية  أو  الشاملة  الطريقة 
الرابعة  الدرجة  لمعادلات  عامة  حلولً  وكاردان  تاتغاليا 
وبقيت معادلات الدرجة الخامسة دون حل عام حتى مجيئ 

لاغرانج وآبل وغالوا في القرن الـ 19. 
إيجاد حل عام.   قابلية  آبل على عدم  برهن   1824 عام 
لقد برهن على أن المحلولية يجب أن تتحدد داخليًا بالشروط 
الداخلية للمسألة نفسها التي تخصص باطراد حقول المحلولية 
تقنية  الأمر مستخدمًا  غالوا هذا  آبل طور  معتمدًا على 
نظرية المجاميع. لقد برهن غالوا على أن المعادلات التي لها 
الأمر  نمط مخصوص  لها مجاميع من  يكون  أن  حلول يجب 
الذي لا يتوفر للمعادلات الخماسية. إن مجموع المعادلة يلتقط 
شروط المسألة : على أساس استبدالات ضمن المجموع يمكن 
إظهار أن الحلول غير قابلة للتمييز في ضوء صلاح المعادلة. 
عند   adjunction التحكيم  نظرية  إلى  دولوز  يرجع 
متتالية  تحكيمات  حيث   R أساسي  حقل  من  البدْء  غالوا: 
لهذا الحقل R1 R2 R3 .. تسمح بتمييز جذور المعادلة عبر 

التحديد المتعاقب للاستبدالات الممكنة. 
جذور  بشأن  نعرف  ماذا  يخبرنا  لا  المعادلة  مجموع  إن 
الموضوعي  البعد  هو  نعرفه  لا  ما  نعرفه.  لا  ما  بل  المعادلة 
كتبه  ما  )متابعًا  آبل وغالوا  ما وجده دولوز عند  للمسألة. 
فويملين في فلسفة الجبر( هو قلب راديكالي لصلة المسألة ـ 
الحل وثورة أعظم من الثورة الكوبرنيقية. إن عدم قابلية الحل 
باللابتية في الأكسيومات.  دورًا شبيهًا  تلعب  المسأليات  في 

ثانيًا: الحساب التفاضلي 
استفادة دولوز من الحساب التفاضلي تأتي بتوسط تأويل 
لوتمان في كتابه مقالة في أفكار البنية والوجود في الرياضيات. 
بين  الدرجة  في  الفرق  لا  النوعي  الفرق  عن  تحدث  لوتمان 
المعادلات  نظرية  بين  الترابط  لوتمان  رصد  والحل.  المسألة 



128  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
المفتاح  الأخيرة  منحت  حيث  الفرادات  ونظرية  التفاضلية 
لفهم طبيعة المعادلات غير الخطية والتي لا يمكن أن تحل 

لأن سلاسلها تتباعد. 
العادية  النقاط  عن  تميز  الفريدة  النقاط  أو  الفرادات 
للمنحنى حيث تسم الأولى المواضع التي يغير فيها المنحنى 
اتجاهه )انحراف، نتوء( وبالتالي يمكن أن تستخدم للتمييز 
عرّف  خطية.  غير  معادلة  مستخدمًا  المنحنيات.  أنماط  بين 
بوانكاريه 4 أنماط من الفرادات: البؤرة، الصهوة، العقدة، 
برهن  كذلك  المعادلة.  مع  تتناسب  فرادات  ؛  والمركز 
بوانكاريه على السلوك الطوبولوجي للحلول في جوار هذه 

النقاط )المنحنيات التكاملية (. 
د لوتمان الفارق النوعي بين  في ضوء عمل بوانكاريه حدَّ
المسائل والحلول. شروط المسألة المجعولة بواسطة المعادلة 
تتحدد بوجود وتوزيع الفرادات في حقل طوبولوجي متفاضل 
فرادة غير مفصولة  vectors( حيث كل  الموجهات  )حقل 
المحيطة(.  العادية  )النقاط  الموضوعي  اللاتعين  نطاق  عن 
التي  التكاملية  المنحنيات  مع  فقط  ستظهر  الحلول 
تشكل جواريات هذه الفرادات والتي تسم بداية التمفرق 
الهيئة  تكون  النحو  هذا  على  المسألي.  للحقل  )الترهين( 

الأنطولوجية للمسألة مفصولة عن الأجوبة أو الحلول. 
 nested معشش  حقل  الفرادات:  من  كثرة  هي  المسألة 
الافتراضية  المسارات  تعرف  التي  المتجهة  الموجهات  من 

للمنحنيات في الجواب والتي لا ترهن جميعها. 
لنمذجة  استخدامها  يمكن  الخطّية  غير  المعادلات 

الأنساق الفيزيائية الإشكالية كالمناخ. 

ثالثًا: الهندسة التفاضلية 
عند  التفاضلية  الهندسة  هو  دولوز  لـ  الثالث  المصدر 
المنحنيات  دراسة  إمكانية  غاوس  أدرك  وريمان.  غاوس 
 global space بطريقة محلية دون الاستناد إلى فضاء شامل
استخدم  .ريمان  الديكارتية  الإحداثيات  مع  الحال  هو  كما 
الهندسة التفاضلية لـ غاوس ليستهل إعادة النظر في مقاربة 
ذات  المنحنية  السطوح  مسألة  تحليل  عبر  الفضاء  دراسة 
ر هندسة لا  الأبعاد غير المحددة n dimensional. لقد طوَّ
إقليدية )أكسيومات إقليدس لم تكون واضحة ذاتيًا( لفضاء 
متعدد الأبعاد وغير متري وغير محدوس والذي سماه كثرة 
ف المسافة بين نقطتين  manifold. لقد عرَّ المتنوع  محضة أو 

انحناء  وعرّف  الصغر  لامتناهية  بكمية  إحداثياتهما  تختلف 
الكثرة بواسطة تراكم الجواريات والتي تحدد فقط ترابطاتها. 

السمتان الأساسيتان لمتنوع ريمان هما : 
1( القيمة المتغيرة للأبعاد.

المتنوع  على  يفرض  أن  يمكن  استكمالي  بعد  أي  غياب   )2
وحدة أو تنسيق من الخارج. 

ومعرفة.  ومتصلة  الأبعاد  لانهائية  هي  ريمان  كثرة  إن 
المقصود بالأبعاد هي المتغيرات أو الاحداثيات التي تعتمد 
الصلات  مجموعة  بالاتصال  والمقصود  الظاهرة  عليها 
التفاضلية بين تحولات هذه المتغيرات والمقصود بالتعريف 

إن هذه العناصر تتعين تبادليًا بواسطة الصلات. 
إنه  الفرق )في حين  الريماني يحيّد  المتنوع  أن  اعتبر  باديو 
بينما متنوع  الواحد«  معرّف تفاضليًّا( وإنه »شكل اولي من 
التحتية  أنطولوجيته  يجد  وإنه  وحدة  أي  يملك  لا  ريمان 
المسأليات  إلى  مشدود  ابتكاره  بينما  المجموعات  نظرية  في 

واستخدام لامتناهيات الصغر. 
باديو يمثل وجهة نظر العلم الأغلبي لترجمة المتنوع إلى 
ابراهام  لاحظ  وقد  صدقية  ما  لمجموعة  المنفصلة  الحدود 
التفاضلية بشأن  الملحوظة في الهندسة  النتائج  روبنسون أن 
فيرستراس  طرق  متناول  في  ليست  الصغر  لامتناهيات 

بشكل واضح. 
أو  المسأليات  عن  نظرية  دولوز  يصوغ  هذا  ضوء  في 

الكثرات التفاضلية يمكن تلخصيها كالتالي: 
إنها  بمسلّمة.  ولا  بخاصية  لا  متعينة  غير  عناصر  ثمة   )1
افتراضيات محضة لا تملك هوية ولا صورة حسّية ولا دلالة 

مفهومية 
ارتباط  تفاضلية في  تبادليًا كفرادات في صلة  تتعين  إنها   )2
أمثلي يؤمن تعريف الكثرة كمسألية. الصلة التفاضلية تكون 

مكونة على نحو داخلي لحدودها. 
وجود  أي  للمسألة  التام  التعيين  تعرف  الصلات  قيم   )3

وعدد وتوزيع النقاط المحددة التي تؤمن شرط المسألة. 
هذه الشروط الثلاثة تمثل معًا مبدأ السبب الكافي 

Daniel W. Smith  : من مقالة لـ
 Axiomatics and Problematics as two modes of formalisation: Deuleuze's epistemology of  : بعنوان 
mathematics

In Virtual Mathematics: The logic of difference, Ed. by Simon Duffy :من كتاب

إعداد وترجمة فريق مركز الانماء القومي



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 129

هما   Forcing والقسر  التولديّ[  أو  المولّد  ]أو  النوعيّ 
المجموعات،  نظرية  من  موروثيْ  رئيسييْ  مفهوميْ  آخر 
التولديّ   والذات.  والحقيقة،  بالحدث،  ارتباط  على  وهما 
)الوجود  حقيقة«  لأيّ  الحقيقي  الوجود  »يؤسّس  ما  هو 
327(. وبينما لا يتم تناول تفاصيله إلّ في  والحدث، ص. 
التأملين الثالث والثلاثين والرابع والثلاثين، فإن قول باديو 
 )indiscernible( و»اللامتمايز«  »النوعي«  مصطلحي  بأن 
على  مسبقًا  مطّلعون  بأننا  يعني  )م.ن(،  تقريبًا«  »متكافئان 
العديد من جوانب هذا المفهوم. بالإضافة إلى ذلك، وبما أن 
أطروحتنا تفيد بأن اللاتمايز يرقى إلى ضرب من اللابشرطية، 
وتحديدًا في هذه الحالة لابشرطية الكم، فمن الواضح أولً 
أن مفهوم النوعيّ سيؤسّس نظريتنا حول الحقيقة فيما يتعلق 
باللابشرطية وثانيًا، سيؤكّد على تأسيس الحقيقة في صيغها 
النظرية. يوضح باديو تحديدًا أنه يفضّل استخدام مصطلح 
»التولديّ« في هذا السياق لأنه لا يحمل الدلالات السلبية 
الحافة بمفهوم »اللامتمايز«، والذي »يشير، عبر عدم التمايز، 
إلى أن ما هو على المحكّ قد تمّ سحبه من المعرفة« )م.ن(. 
وعلى النقيض من ذلك، فإن مصطلح »التولديّ«، بحسب 
رؤيته، »يُعيّ بشكل إيجابي أن ما لا يسمح لنفسه بأن يُميّز 
العامة لوضعية ما، حقيقة وجودها،  الواقع الحقيقة  هو في 
والتي تُعتبر أساسًا لكل معرفة ستأتي« )م.ن( بالإضافة إلى 
طابعه الإيجابي، يحتوي التولديّ أيضًا على فكرة العمومية: 
الحقيقة العامة لوضعية ما بالنسبة للمعرفة التي ستأتي. هذا 
مهم، لأن »كل شيء يكون على المحكّ في التفكير في زوجي 
الحقيقة/المعرفة«، أو في »تفكير الصلة« وهي بالأحرى لاـ 
صلة »بين، الإخلاص ما بعد الحدثي من جهة، وهيئة معرفة 
ثابتة، من جهة أخرى«، )م.ن(. هذه الهيئة الأخيرة هي ما 
يسميها باديو غالبًا، وبنبرة سلبية، »الموسوعة«. يسعى باديو 
اسم  من  يبدأ  الذي  الإخلاص،  لإجراء  تسمح  وسيلة  إلى 
الحدث، بأن يتقاطع مع المعرفة القائمة مسبقًا. حاصل هذا 
إجراءات  عبر  معرفيًا  يتداعى  لما  للحدث  خماسية  ترسيمة 

الإخلاص:

الفكر النوعي )التأمل الواحد والثلاثون(

ويليم واتكن

ويسمّيها  الإخلاص،  لإجراء  المحلية  الأشكال  دراسة   .1
باديو »تحقيقات«.

المعرفة  ضمن  الصادق  والمجرد  الحقيقي  بين  التمييز   .2
كل  بأن  القول  إلى  يؤدي  أن  شأنه  من  الذي   )veridical(

حقيقة هي لامتناهية.
3. تحليل مسألة الحقائق النوعية.

4. النظر في الكيفية التي يُقصي بها إجراء الحقيقة نفسه من 
نطاق الاختصاص المعرفي. يسمي باديو هذا »التحاشي«.

للإخلاص«  نوعيْ  لإجراء  »تعريف  تقديم  وأخيًرا،   .5
)ص. 328(.

لمناقشة  تمهيدًا  باديو  يضعه  الذي  البرنامج  هو  هذا 
التأسيسية  الفواصل  أحد  ترسيخ  بهدف  النوعي،  مفهوم 
)الإخلاص  الحقيقي  بين  بأكمله  الفكري  مشروعه  في 

للأحداث( والصادق )الأكوان القابلة للبناء(. 

التمييز والتصنيف
التمييز  عمليتيْ:  خلال  من  المعرفة  باديو  يُعرّف 
الكثير  لتجميع  وسيلة  التصنيف  يشكّل  فبينما  والتصنيف. 
بينها،  المشتركة  الخصائص  إلى  استنادًا   multiples المتكثّر 
يقوم التمييز بتحديد كيفية تقديم هذا المتكثّر لعالم المعرفة. 
أما التصنيف فيتعلّق بتمثيل هذا المتكثّر بالصلة مع هيئات 
بجمع  أولً  باديو،  يُسميها  كما  »الموسوعة«،  تقوم  متكتلة. 
كل الأحكام المتعلقة بما يمكن تمييزه، ثم تعمل على تصنيف 
ومقولات  الخصائص  تشابه  إلى  استنادًا  الأجزاء  هذه 
بطبيعة  مترابطتان  الوظيفتان  هاتان  القائمة.  التصنيف 
عالًما  باعتباره  الخطاب  لعالم  حقيقيًا  فهمً  وتُقدّمان  الحال، 
علائقيًا بالكامل، حيث تكون »الأحداث«، حين تواجهها 
أخرى  »أحداث«  بواسطة  سلفًا  مُعدّة  دومًا  الموسوعة، 
قابل  غير  فهو  ذاته،  للحدث  بالنسبة  أما  سابقًا.  موجودة 
للتسمية ضمن إطار الموسوعة، ليس لأنه لا يمكن تسميته 
غير  لأنه  ببساطة  بل  مقبول،  غير  أو  رهيب  اسمه  لأن  أو 

ترجمة فصل من كتاب:



130  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
محضر للموسوعة أصلً: لا يمكن تمييزه، وبالتالي لا يمكن 
تجميعه ]أو تزميره Grouping[، رغم أنه حاضر. هذا يعني 
بما هو  التمييز والإحضار المحض  الناتج عن  أن الإحضار 
النوعي« هما أمران مختلفان بشكل جذري.  »أي الإحضار 
النظر  إزاء هذه الجدلية، يمكننا  رغم وجود تحفظات لدينا 
إلى عدم إحضار الحدث ضمن وضعية ككيفية تاريخية، بينما 
يكون عدم قابلية التسمية مسألة تتعلّق بالدلالة. وكما نعلم، 
تمييزه؛  يمكنها  شيء  أي  على  تدلّ  أن  على  قادرة  اللغة  فإن 
بأنه بلا اسم،  أو تصفه  لذا عندما تسمي شيئًا ما كحدث، 
فهذا ممكن تمامًا من منظور اللغة. ما لا يمكن للغة احتماله 
والطريقة  للتمييز،  قابل  باعتباره غير  نفسه  هو شيء يحضر 
يكون  أن  ل  هي  ذلك،  بها  يحدث  أن  يمكن  التي  الوحيدة 

لامتمايزًا بالنسبة للغة في المقام الأول.
يسمّي باديو الشخص الذي يلتزم بالإخلاص مناضلً 
)militant(. لا تكون لقوة المناضل علاقة بما يعرفه، بل بما 
باديو  منطق  يُنتج  وهذا  حدث.  بأنه  يؤمن  بما  ربطه  يمكنه 
ليرى  المتكثّر  باختبار  المناضل  يقوم  للحدث.  الأساسي 
بـ  يُعيّنه  فإنه  فإذا كان كذلك،  بالحدث.  مرتبطًا  إذا كان  ما 
x)+(؛ وإن لم يكن، x)−(. ثم يُولّد »تقرير« يتعلق بسلاسل 
به  يُقصد  ما  هذا  سلبية.  وأخرى  الإيجابية  الروابط  من 
بالـ»تحقيق«، أي: »مجموعة متناهية من حدّ أدنى من تقارير 
كهذه« )BE 330(. وهكذا، يدور نضال سيرورة ما حول 
سلسلة متكثرة تتمّ ملاقاتها وتعيين ما يرتبط وما لا يرتبط 
منها بالحدث. من الواضح بالفعل أن التحقيق يشبه، في نواحٍ 
عديدة، الموسوعة نفسها، إذ أنه يجمع بين »الواحد الذي من 
.)BE 331( بالتصنيف«  الخاصة  والتعددية  التمييز  شأن 

الحقيقة والمعرفة ؛ سيّانية التحاشي 
الحقيقة  جدل  عن  نسأل  أن  علينا  أن  الواضح  من 
والمعرفة. فكل زمرة متناهية من الكثير تكون قابلة للتسمية 
الناتج عن  التقرير  للبناء. هذا ينطبق على  داخل كون قابل 
الإخلاص للحدث كما ينطبق على أي تزمير ]تجميع[ متناهٍ 
المقترح  الفرق  ذلك  إلى  الآن  نحتاج  أننا  هذا  يعني  آخر. 
بين ما هو مجرد صادق )veridical( وما هو حقيقي فعلً. 
يقول باديو: »نحدّ الصادق بالعبارة التالية: ‘جزء معين من 
في   .)BE 332( موسوعي’«  لُمحدّد  يستجيب  الوضعية 
المقابل، فإن العبارة الحقيقية المرتبطة بالحدث تقول: »جزء 
غير  )أو  المرتبط  المتكثّر  الكثير  يُمّع  الوضعية  من  معين 

المرتبط( بالاسم الزائد للحدث« )م.ن(. وكما يقول باديو في 
كتابه بيان من أجل الفلسفة، »تُدِث الحقيقة ثقبًا في المعرفة« 
هي  حقيقة  »كل  الذات:  نظرية  في  قال  كما  أو   ،)MP 80(
جديدة« )TS 121(. يستخدم باديو مبدأً منطقيًا كلاسيكيًا، 
أنه،  ليقول   ،)excluded middle( المرفوع«  »الثالث  وهو 
وبما أن الموسوعة يمكنها دائمً أن تحصي مجاميع متناهية من 
أن تكون لامتناهية. هذه  الحقائق يجب  فإن  المتكثّر،  الكثير 
الطريقة الصورية في التفكير تحلّ مشكلة وهي أن التحقيق 
لأن  والصادق،  الحقيقي  بين  يميّز  أن  ذاته  بحد  يمكنه  لا 
 )veridical( التحقيق يكون دائمً تمثيلً، وبالتالي فهو صادق
تتشكّل  ذاته،  الوقت  في  الحقّة،  »نتيجته  ماهيته:  حيث  من 
باديو  يسميه  ما  يُنتج  هذا  صادقة«.  عبارة  من  كجزء  بعد 
وبالتالي  ولامتمايز،  ونوعي،  عشوائي،  هو  ما  كثير  مفارقة 
سيّانّي )أي ‘مطروح من المعرفة’(، )BE 332(، ولكنه مع 
قدرة  للمعرفة  »كأنما  يقول:  الموسوعة.  من  بعدُ  جزءٌ  ذلك 
كواحد  المحتسبة  المفترضة،  تأثيراته  من  الحدث  محو  على 
بفعل الإخلاص ؛ ولهذا فإنها تتفوّق على عليه بـ ’باحتساب 
في  قدمًا  باديو  يمضي   .)BE 332333ـ( قطعي«  مسبق’ 
متناهية،  التأثيرات  تكون  عندما  فقط  يحدث  هذا  أن  شرح 
للحقيقي أن  يمكن  المركزي: »لا  قانونه  إلى  ما يفضي  وهو 
فالحقيقة  لامتناهيًا.  يكون  عندما  إلّ  الصادق  عن  يتميّز 
)إن وُجدت( يجب أن تكون جزءًا لامتناهيًا من الوضعية« 
)BE 333(. لذا، لا يمكن تحديد الحقيقة من خلال تحقيق 
 .)veridical( صادقة  ببساطة  سيجعلها  ذلك  لأن  مباشر، 
 non( للعدّ  القابلة  غير  اللانهاية  حالة  في  فإنه  ذلك،  ومع 
لاحتضان  إمكانية  توجد  denumerable infinity ـ(، 
الحقيقة. وعليه، يمكن توليد حقيقة من خلال إثبات مباشر 
التجميعات  أن  بما  ولكن  متناهٍ  تجميع  لأي  مستحيلة  أنها 
لامتناهية توجد، فإن الحقائق موجودة. ههنا تعمل اللانهاية 
الفعلية لدعم الحدث بشكل إيجابي، استنادًا إلى ... كيف أن 
تُربك   )transfinite numbers( للتناهي  العابرة  الأعداد 
بقاء فرضية المتصل )CH( على صلة مرتبة ترتيبًا جيدًا بين \
0ـaleph و \1ـaleph، من دون أن تُنكر خاصية »الترتيب 
فإن  ذلك،  ومع  الاختيار.  مسلّمة  بفضل  تمامًا،  الجيد« 
بوصفها  للحقيقة  نسبيًا  السهل  تعريفه  وبالرغم من  باديو، 
يعني  لا  لامتناهيًا  الشيء  كون  أن  يدرك  »لامتناهية«، 
»تتنقل  كانتور،  منذ  فالمعرفة،  »حقيقي«.  أنه  بالضرورة 
بسهولة بين الطبقات اللامتناهية للكثير المتكثر، والتي تقع 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 131
ثمة  هذا،  على  علاوة   .)BE 333( موسوعي«  محدّد  تحت 
مشكلات أخرى يجب معالجتها فيما يخص وجود الحقيقة. 
النتيجة المتناهية كثيًرا، من حيث كيفية »التحقيق«،  تختلف 
غير  منهما  إنتاج كل  إجراءات  لأن  الموسوعي،  المحدّد  عن 
متعالقة. هذا يعني أن الكثير المتكثّر لا يمكن تمييزه من قِبَل 
الموسوعة، لأنه ككثير محض، يندرج كله تحت محدّد واحد، 
بين  التفريق  أردنا  إذا  لكن  للتمييز«.  قابل  غير  »كونه  وهو 
فإن   ،)veridical( فقط  الصادقة  وتلك  الحقيقية  العبارات 
هذا غير كافٍ. إذ إن وسيلة التفريق بين »تحقيقات الحقيقة« 
ـ  تدخّل  ـ  )حدث  الإجراء  في  جذري  فرق  إلى  تستند 
إخلاص(، لكن هذا لا يُثبت شيئًا إذا ما تمّ إحضار الكثير 
يختلف  ألَّ  يجب  ذلك،  على  بناءً  متماثل.  نحو  على  المتكثر 
الكثير المتكثّر فقط من حيث إجراء إنتاجه، بل ينبغي حين 
يُضر، أن يظلّ غير قابل للتمييز وغير قابل للتصنيف ضمن 
الكثير  فعليًّا، لأن  أن يُضر  ينبغي   .)BE 333( الموسوعة
المتكثر لا يكون غير قابل للتمييز بذاته فقط تجاه الموسوعة، 
ـ  شبه  الحدث  يجعل  ما  نفسه،  تجاه  سيّانيًا  أيضًا  يكون  بل 
كل  أن  علمنا  رغم   ،)quasi ـ transcendental( متعال 
ليس  فإنه  معينة:  وضعية  في   )immanent( محايث  حدث 
كون  إن  باديو  يقول  »محايدة«.  لأحداث  وجود  من  ثمة 
الفرق  حزمة  من  جزء  هو  »لامتناهيًا«  المتكثر  الكثير  هذه 
الأنطولوجي بين الحقيقي والصادق، لكنه لا يعتبره كافيًا. 
بعد أن يوضّح أن »اللانهاية وحدها لا تكفي لتكون معيارًا 
فريدًا لعدم التمييز الخاص بالحقائق المخلصة«، ينتقل باديو 
ليقترح أن المعيار الأفضل هو النوعي )generic(. آخذًا في 
 .)avoidance( »التحاشي«  يُسميها  استراتيجية  الاعتبار 
وفق  د  تُدَّ أن  يجب  متناهية  مجموعة  أي  بأن  باديو  يعترف 
التحاشي،  بالموسوعة.  التمييز والتصنيف الخاصة  عمليات 
في هذا السياق، هو وسيلة تتيح لزمرة من العناصر المتناهية 
الُممثّلة أن لا تُعيّ على هذا النحو. لتحقيق ذلك، ينبغي على 
المناحي  للموسوعة  متزامن،  أن تُضِ، بشكل  الزمرة  هذه 
للبتّ  قابلة  غير  معه  تكون  نحو  على  والسلبية  الإيجابية 
القرار  اتخاذ  النضالية«:  »النزعة  جوهر  هو  هذا  معرفيًا.. 
لا  الموسوعة  تواجه  لا  والسلبية.  الإيجابية  الروابط  بصدد 
تواجه مشكلة مع الإيجابيات أو السلبيات بحدّ ذاتها. بل، 
إذا أخذت زمرة يمتلك فيها x خاصية ما و y لا يمتلكها، 
ذلك،  للمعرفة. ومع  }x, y{ تصبح موضوعًا  الزمرة  فإن 
إذا أُحضرت هذه الزمرة المتناهية بشكل نوعي، فإنها تكون 

يمتلكها  عناصرها  أحد  لأن  الخاصية،  هذه  اتجاه  سيّانية 
المتناهي  الجزء  هذا  أن  المعرفة  »تعتبر  وبالتالي:  لا.  والآخر 
 .)BE 335( »المأخوذ ككل، غير صالح للتمييز عبر الخاصية
عناصر  من  عنصًرا  يزال  لا  للسيّانيّة«  العائد  »التحاشي  إن 
المعرفة، لكنه يسمح لـ باديو بالتفكير في كيف يمكن تمثيل 
مجموعة متناهية من عناصر حدثية، وبالتالي أن توجد ضمن 
المعرفة. على  بالكامل  جديدة  كونها  مع  من  لكن  المعرفة، 

التالية: »خذ تحقيقًا تكون  باديو لذلك الصيغة  هكذا يضع 
فيه الحدود التي يُقرّر أنها مرتبطة إيجابيًا بالحدث )أي العدد 
تُشكّل  التحقيق(  التي تظهر في   )+( x المتناهي من عناصر 
عرّفنا  الذي  بالمعنى  معرفيًا  دًا  محدِّ يتحاشى  متناهيًا  جزءًا 
يظهره  إخلاص  إجراء  خذ  ذلك،  أعلاه.بعد  التحاشي  به 
المصطلحات  من  اللامتناهي  الكلي  المجموع  إن  التحقيق: 
بأي  يمكن  لا  الإجراء  ذلك  عبر  بالحدث  إيجابيًا  المرتبطة 
تحاشيه  تم  الذي  المحدّد  مع  يتطابق  أن  الأحوال  من  حال 
.)BE 336( المعني«  التحقيق  في   )+(  x عناصر  قِبل  من 

بعد  ما  تحقيق  أي  في  أنه  واقعة  على  هنا  باديو  يراهن 
حدثي، سيكون هناك دائمً داخل مجموعة الروابط الموجبة، 
بالتحديد  علاقته  حيث  من  الأقل،  على  واحد  عنصر 
يمتلك  لا  ما(،  خاصية  يمتلك  أنه  )أي  اللغوي  أو  المعرفي 
التي  للمعرفة،  بالنسبة  سيانّي  العنصر  هذا  الخاصية.  تلك 
تفارقية، لكن هذا  ببساطة  التناقض، لأنها  يمكنها رؤية  لا 
التي  العناصر  مجموعة  داخل  للتمييز  قابلً  يكون  العنصر 
ن الحقيقة. يُرجى ملاحظة أن هذه العناصر ليست هي  تُكوِّ
العناصر ذات الشحنة السلبية؛ فهذه أيضًا تكون سيّانية فرقًا 
بالقول:  المعقدة  الوضعية  هذه  باديو  يلخّص  الحدث.  تجاه 
الفئة تمتلك الخاصية، وثمّة عناصر أخرى  »ثمّة عناصر في 
ف لغويًا  لا تمتلكها. وبالتالي، هذه الفئة ليست هي التي تُعرَّ
بواسطة التصنيف بأنها: )كل كثير متكثّر يتم تمييزه بوصفه 
الواضح  من   .)BE 336337ـ( الخاصية("  هذه  يمتلك 
تمامًا هنا أهمية السيّانية في هذه اللحظة الحاسمة. إن سيّانيّة  
وجود عنصر إضافي واحد على الأقل بدون خاصية ـ ورغم 
ذلك حاضر ـ تعني أنه غير مبالٍ، لأنه مرتبط تفارقيًا بشيء 
العناصر  هذه  أن  ورغم  والمبتناة.  المتعيّنة  كيفياته  غير  آخر 
بالنسبة للحقيقة. إلّ أنها موجودة  المعرفة،  لا وجود لها في 

وهكذا، فإن التفريق المركزي الذي يقيمه باديو بين المعرفة 
المعقدة  الطريقة  ذلك،  من  والأهم  والحقيقة،  )الصادق( 
التي يُثبت بها إمكانية تقديم شيء جديد فعلً داخل المعرفة 



132  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
ـ وهو أمر جوهري لإثبات أن الحدث هو فعلً »حدثي« ـ 
يعتمد بالكامل على هذا الاستخدام التقني الخاص لسيّانيّة 
إلّ طريقة  ليس  هذا  إن  القول  يمكن  الواقع،  الخاصية. في 
بعض  أن  تعرف  أنت  الاختيار:  مسلّمة  في  للنظر  مختلفة 
أجزاء المجموعة ستحتوي على »شحنات« إيجابية وسلبية، 
في  الأقل  على  لا،  وأيّا  يملكها  الذي  أيّا  تعرف  لا  لكن 
الوقت الراهن. بعد ذلك يتيح مفهوم النوعيّ تتبّع مجموعة 
من الكثير المتكثّر بناءً على إتساق تشغيلي، بحيث تظل هذه 
من  مستوى  على  سلبية،  أو  إيجابية  كانت  سواء  العناصر 
الحياد الكيفي والسيّانيّة، بَيْدَ أننا لا نعرف أيها الإيجابي وأيها 
السلبي. لذا يمكن القول إن هذه المتعدّدات ستكون مرتبة 
سوى  يمكننا  لا  ولكن   ،)well ـ ordered( جيدًا  ترتيبًا 
من  التمكّن  دون  كذلك،  تكون  أن  إمكانية  عن  التحدث 
تسميتها أو تحديد ترتيبها بأي شكل. يقول باديو إنه يكفي 
لكي  الموسوعي  د  المحدِّ يتحاشى  فقط  واحد  تحقيق  وجود 
الافتراض  أن هذا  إجراء إخلاص لامتناه. ويضيف  يظهر 
بأي  د  يُدَّ ولا  عشوائي،  الإخلاص  إجراء  »لأن  معقول 
شكل من الأشكال من قبل المعرفة مسبقًا. أصله هو الحدث 
الذي لا تعرف عنه المعرفة شيئًا، حيث الكثير المتكثّر الذي 
 BE( معرفة«  أي  على  يعتمد  لا  الإجراء  بواسطة  يُلاقى 
له  علاقة  لا  التحقيق  أن  وبما  ذلك،  من  أكثر  بل   .)337

بالمحدّد، فلا شيء في المعرفة قد يمنع وقوعه.
المنطق  استخدام  بين  ما،  نوعًا  معقّد  المزج  هذا 
الكلاسيكي لـ »النفي المزدوج«، وما يمكن اعتباره ليبرالية 
يتكوّن  بأن  تسمح   )intuitionist liberalism( حدسية 

التحقيق من عناصر متناقضة.
الشيء  بعض  الثقيل  التسويغ  هذا  عبر  باديو،  يسير 
»الافتراضات  من  رفيع  خط  على  الحقيقة،  لتحقيقات 
من  عبارات  مستخدمًا  ـ  بنفسه  يسميها  كما  ـ  المعقولة« 
قبيل: »ليس ثمة سبب لعدم الافتراض…«، وهكذا. لكن 
الأبعد من ذلك، أن »التحاشي« نفسه يتطلَّب وجود عناصر 
نفسه.  الوقت  في  تمتلكها  ولا  ما،  خاصية  تمتلك  متناقضة: 
ومع ذلك، لا يَسمح بهذا التناقض نفسه حين يتعلق الأمر 
تُعتبر  التي  ـ  السلبية  الروابط  تبدو  التحقيق، حيث  بروابط 
فإن  بيّنا،  كما  ثم،  يُذكر.  أثر  بلا  ـ  التحقيق  في  مؤثرة  غير 
الخاصية«  حيث  من  »سيّانيّة،  عناصر  وجود  على  البرهان 
»ليس  مزدوج:  نفي  على  يقوم  فعليًّا«،  »مُضَة  كونها  ومع 

ثمة من سبب لعدم الافتراض أنها موجودة، لأن المعرفة لا 
تملك ما يمنع وجودها«. وأخيًرا، هناك حاجة إلى أن تكون 
الإجراءات لامتناهية، مع وجود شك في إثبات أنها كذلك 
بالفعل. وعليه، ثمّة قدر غير قليل مما يُطلب من القارئ أن 
يقبله على الثقة قبل أن يوافق على استنتاج باديو: »إذا احتوى 
إجراء إخلاص لانهائي على تحقيق واحد على الأقل يتفادى 
محددًا موسوعيًا، فإن الناتج الإيجابي اللانهائي لهذا الإجراء 
الوضعية  من  الجزء  ذلك  مع  يتطابق  لن   ))+(  x فئة  )أي 
أو   .)BE 337( »د المحدِّ بواسطة هذا  المعرفة  تُدّده  الذي 
بمعنى آخر: إذا قبلتَ مسلّمة الاختيار، فانظر إلى آثارها لا 
»منطق  لاحقًا  سيُسمّى  ما  على  بل  فقط،  الأنطولوجيا  على 

العوالم«، أي الموسوعة المعرفية.

الإجراء النوعي
هذا  من  واحد  تحقيق  وجود  كفاية  على  نصَّ  أن  بعد 
وجود  يشبهه  قد  الذي  ما  حول  التأمل  باديو  يبدأ  النوع، 
من  الفئة  هذه  فمثل  التحقيقات.  هذه  مثل  من  مجموعة 
أجزاء  أي  على  تحتوي  لن   )multiples( المتكثّر  الكثير 
قابلة  »غير  تكون  وبالتالي  د«  محدِّ تحت  إدراجها  »يمكن 
هذا  المعرفة«.  نطاق  ضمن  للتصنيف  قابلة  وغير  للتمييز 
»الحقيقة  »النوعيّ«:  باديو  يسميه  لما  الأساس  هو  سيصبح 
ع الـ x )+( ـ عبر إجراء  هي الكلّ الإيجابي اللامتناهي ـ تجمُّ
د  محدِّ لكل  بالنسبة  يتضمّن،  الذي   )fidelity( الإخلاص 
من محددات الموسوعة، تحقيقًا واحدًا على الأقل يتحاشاه. 
القسم   .)BE 338( نوعيّ«  إنه  عنه  يُقال  هذا  مثل  إجراء 
الخامس من التأمل يوضح خصائص هذا الإجراء النوعيّ 
باديو أولً أن »النوعي« هو جزء  ]العام[ المفترض. يشرح 
للتمييز  قابل  غير  أنه  وثانيًا   ،)situation( الوضعية  من 
ضمن هذا الوضع. ثم ينتقل ليسأل عن هذا الواحد الُممثَّل 
]المستحضَ[، هذا الجزء، الذي هو في الوقت نفسه غير قابل 
جزءٌ  ببساطة  فهو  لذا  محددة،  خصائص  له  ليس  للتمييز. 
للتمييز لا يحمل  القابل  التضمّن غير  هذا  النوعيّ.  بالمعنى 
يُعدّ  الجزء  وهذا  الانتماء«.  إلى  »الإحالة  سوى  خاصية  أي 
غفلً anonymous، لأنه لا يحمل أي علامة سوى كونه قد 
نشأ من الإحضار )presentation(، وأنه مكوّن من عناصر 
لا يجمعها شيء مشترك يمكن ملاحظته، باستثناء انتمائها إلى 
هذا الوضعية )BE 339(. كل ما تشترك فيه عناصر الوضع 
هو وجودها: أي أنها تنتمي إلى الوضعية. وهذا يعني أن هذا 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 133
الجزء "يمتلك فقط ’خصائص‘ أي جزء كان" ولهذا السبب 
ا": "لأنه، إن أردنا وصفه، فكل ما يمكن  يُسميه باديو "عامًّ
قوله هو أن عناصره موجودة" )BE 339(. ما يُظهره هذا 
هو أن هذا الجزء ينتمي إلى ما يسميه باديو "الجنس الأعلى": 
"وجود الوضعية من حيث هو" )BE 339(. وبما أن هذا 
هو الحال، فإن كل جزء غير قابل للتمييز هو جزء من حقيقة 
القابل  غير  هو  ما  معنى  أن  ما  "بقدر  بأسرها،  الوضعية 
ينتمي،  هو  حيث  من  ينتمي،  ما  وجود  إظهار  هو  للتمييز 
كواحد ـ متعدد" )BE 339(. وإذا قارنا الجزء غير القابل 
فسنرى  للبناء،  قابلة  لغة  في  للتمييز  القابل  بالجزء  للتمييز 
نمط  التسمية هي  أن  إذ  ـ  التي يمكن تسميتها  أن الأجزاء 
التمييز للمعرفة ـ لا تشير إلى الوجود في الوضعية من حيث 
اللغة  جعلتها  ومعلومة  واضحة  سمات  إلى  تشير  بل  هو، 
ممكنة للمعرفة. لذا فإن مثل هذا الجزء يقدّم الحقيقة العامة 
د المعرفي يحدد فقط  "في حين أن المحدِّ للإحضار كإحضار، 
"العام" هو  أن  الصدقيات" veracities (BE 339). وبما 
اسم آخر لـ "غير القابل للتمييز"، فنحن بالفعل على الطريق 
نحو القول أن "العام" هو سيانّي. لذا، عندما يستنتج باديو 
بأنه: "لا توجد حقيقة خارج العام" )BE 339(، فإنه فعليًا 
يقول: لا توجد حقيقة خارج ما هو سيّانّي. "من الواضح أن 
كل شيء يتوقف على إمكانية وجود إجراء إخلاص نوعيّ" 

 )BE 339(
أنه  باديو  يعتقد  بالفعل؟  حقائق  توجد  هل  متسائلً: 
يستطيع إثبات ذلك من حيث الواقع )de facto( من خلال 
التاريخ في مجالات الحب، والفن،  أمثلة موجزة من  تقديم 
ما.  حد  إلى  ضعيفًا  يبقى  هذا  أن  بَيْدَ  ـ  والسياسة  والعلم، 
 )de jure( ثم يعتقد أنه يمكنه أيضًا إثباتها من حيث المبدأ
1963 لمفهوم  باكتشاف كوهن عام  من خلال الاستشهاد 
بنظرية  صلته  في   )generic( ]النوعيّ[«  العام  »العنصر 
بالإثبات  أنفسنا  إقناع  في  صعوبة  ثمة  ولكن  المجموعات. 
الواقعي لوجود الحقيقة، وقد يلاحظ القارئ وجود تجنبّ 
د لمفهوم باديو عن »الشروط« )conditions(، ولأمثلِته  متعمَّ
»من التاريخ« المتعلقة بمفاهيمه المختلفة. باختصار، موقفنا 
الحدث. أو  للحقيقة  ممكن  تاريخي  إثبات  يوجد  لا  هو: 
الآن  علينا  ولهذا،  المبدأ.  حيث  من  الإثبات  لنا  يترك  هذا 
أن نخوض في مفهومي كوهن المتلازمين: »العنصر العام« 
خلالها  من  يمكن  التي  الوسائل  وأيضًا   ،)the generic(
ذلك  بعد  فقط  الوجود.  على  عامة  وضعية   )force( قسر 

يمكن القول، على سبيل المثال، ما إذا كان اللاتناسق النغمي 
]أو النَّفْيُ النغمي[ )atonality( حقيقة حدثية أم لا.

رويض غير القابل للتمييز 
)التأمل الثالث والثلاثون(

أن  إلى  بالاشارة  كوهن  أعمال  في  تأمله  باديو  يبدأ 
لأن  للحقيقة،  مفهومًا  تمتلك  لا  الرياضية  الأنطولوجيا 
الحقيقة دائمً هي ما بعد حدثية، وكما نعلم، فإن الحدث ممتنع 
في الأنطولوجيا. ومع ذلك، فإن وجود الحقيقة ـ الذي ليس 
هو الحقيقة ـ »يوجد حقيقة« باعتباره جزءًا من وضعية ما، 
وعام  للتمييز  قابل  غير  باعتباره  فيها  يظهر  كان  وإن  حتى 
)generic(. لذلك، ورغم أن الحقيقة من حيث هي حقيقة 
ليست قابلة للتفكير، فإن وجود الحقيقة بالنسبة إلى وضعية 
يكون قابلً للتفكير، بمعنى أنه إذا تمكنت الأنطولوجيا من 
إنتاج مفهوم الكثير العام ]النوعيّ[، »كثير لا يمكن تسميته، 
ولا بناؤه، ولا تمييزه" )BE 355(، فإنه يمكن القول حينها 
 BE( »أنه ثمّة »مفهوم أنطولوجي للكثير غير القابل للتمييز
الكثير  هذا  وصف  يمكن  أنه  التعليل  هذا  نتيجة   .)355
ا على حدث مفترض. هذا  بالنظر لكونه مُؤشًّ بأنه صادق 
يُعد إنجازًا كبيًرا، لأن »الأنطولوجيا تصبح بذلك متوافقة 
مع فلسفة الحقيقة. فهي تخوّل وجود كثير ناتج عن إجراء 
للتمييز  قابل  غير  كونه  رغم  الحدث،  على  ومعلّق  نوعيّ، 
فيها« )BE 355(. كيف يمكن  المستغرق  الوضعية  داخل 
التوصل إلى هذه النتيجة المذهلة؟ الشرط الأول لذلك هو: 
إذا وُجد كثير غير قابل للتمييز، ومع إثبات أن الحقيقة توجد 
تبعًا للحدث، فإنه يوجد فقط على خلفية قابلية التمييز. فـ 
بالنسبة  إلّ  بالضرورة  يكون  لا  التمييز  قابلية  عدم  »معيار 
ما« )BE 356(. هذه  ما ولغةٍ  التمييز، أي لوضعية  لمعيار 
إشارة شديدة الأهمية في تاريخ الفلسفة. فالمفكرون البارزون 
singularity أو استحالتها  الذين بحثوا في إمكانية الفرادة 
بعد هايدغر ـ خصوصًا دريدا ودولوز ـ اصطدموا بحقيقة 
لكن  اللغة.  عبر  توجد  أن  بد  فلا  وُجدت،  إن  الفرادة،  أن 
وإن وُجدت عبر اللغة، فاللغة لا تقبل الفرادة، وبالتالي فإن 
singular لا يوجد حقًا. مؤدى ذلك فرادات تفسَد  المفرد 
يبدو أن  ابتداءً مفردةً حقًا.  بمجرد طرحها، أو أنها لم تكن 
باديو يكرر هذا الطرح، لكن كما سنرى، فإن ابتكار كوهن 
العظيم يكمن في تمكيننا من التحدث عن غير القابل للتمييز 
يظلّ  أن  له  للتمييز على نحو يسمح  قابل  ما هو  من داخل 



134  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
غير قابل للتمييز. في الواقع، فإن مفهوم غير القابل للتمييز 
الإقرار  يمكننا  وبهذا  ذاته.  للتمييز  القابل  بنية  من  ينبع 
الآن،  ممثّلة حتى  مفردة حقًا، رغم كونها  بوصفها  بالفرادة 
لم يكن لدينا في الفكر الغربي سبيل إلى هذا. يقترح باديو أن 
النموذج الأساسي لنظرية  نبدأ من وضعية محددة تمامًا هي 
المكتملة«  شبه  الأصلية  »الوضعية  ويسمّى  المجموعات، 
أو »النموذج الأساسي« ـ أي جَلة ما هو قابل للتمييز ـ ثم 
نُدخِل عليه علامة بلا معنى تمثل الجزء غير القابل للتمييز. 
نوعية  فهي  وبالتالي  تمامًا،  متعيّنة  غير  هي   ♀ العلامة  هذه 
بأي  ليست  فهي  تسميتها،  يمكن  لا   ♀ أن  وبما  بالكامل. 
بحيث  للتمييز  قابل  غير  هو  لما  اسمً  الأشكال  من  شكل 
يجب أن يتم ملء غياباتها عن طريق إجراءات تعمل ضمن 
التمييز  إجراءات  استخدام  يتم  إذًا،  للتسمية.  قابل  هو  ما 
هنا  يمكننا  الإطلاق.  على  للتمييز  قابل  غير  هو  ما  لتمييز 
لكن   ،enquiry »التحقيق«  نسميه  ما  مع  التشابه  ملاحظة 
رياضية  أنطولوجيا  عن  الآن  نتحدث  أننا  نتذكر  أن  يجب 
خالصة، ليست إجرائية بل بنيوية ؛ الإجراءات تمكننا فقط 
الأساسي  عنها. هذا هو وضعنا  والتحدث  البُنى  رؤية  من 
إذًا: نبدأ من افتراض أن كثيًرا ما يوجد في الوضعية الأولية. 
أنه ليست مسمى  ♀، رغم  بـ  له  المرموز  الكثير  يؤدي هذا 
من حيث هو، وظيفتين فيما يتعلق بكونه غير قابل للتمييز: 
قابل  غير  هو  لما  الكثيرة  بالمادة  عناصره  تزودنا  جهة،  »من 
للتمييز، لأن الأخير سيكون جزءًا من الكثير المنتقى. ومن 
جهة أخرى، ستشرط هذه العناصر غير القابل للتمييز لأنها 
أخرى،  بعبارة  أو   .)BE 357( ‘معلومات’«  عنه  ستنقل 
وفي  للتمييز،  القابل  غير  لصنع  المادة  المقصود  الكثير  يوفر 
ندعوه  أن  يمكن  ما  أو  للفهم،  قابليته  تعيين  نفسه،  الوقت 
عن  التصور  هذا  أن  بالذكر  الجدير  ومن  الإيصال.  بقابلية 
النوعية  الأربعة  الإجراءات  من  إرضاءً  أكثر  »الشرط« 
يتحدث عنها  التي  الفن، والرياضيات(  السياسة،  )الحب، 
»بعض  أن  هو  للشرط  المخصوص  الدور  إن  عادةً.  باديو 
المجاميع من الشروط، وهي شروط مشروطة بدورها بلغة 
الوضعية، تجعل من الممكن التفكير في أن كثيًرا ما، يحتسب 
 BE( »هذه الشروط كواحد، يكون غير قابل للتمييز بذاته
قابلً  ليس  الكثير  هذا  أن  هو  هنا  باديو  يقصده  ما   .)357
هذا  المكتملة.  شبه   original الأصلية  الوضعية  في  للتمييز 
لا  أنه  التحفّظ  مع   ♀ بالعلامة  له  يرمز  الذي  الكثير  هو 
الإحتساب  وخارج  فائضًا  يبقى  بل  الوضعية،  إلى  ينتمي 

ماذا  نرى  أن  هي  إذًا  »الفكرة  شروطه.  استيفاء  بعد  حتى 
‘ضم’ غير القابل للتمييز  ‘قسًرا إضافة’ أو  يحدث إذا، تمّ 
هذا إلى الوضعية« )BE 357(. هنا نواجه لأول مرة الجمع 
بين »العام« )♀( وسيرورة فرضه قسًرا على الوضعية كأننا 
نريد اختبار ما يحدث لو فعلنا ذلك. وهذه مرة أخرى مثال 
على المنطق الاسترجاعي retroactive logic النموذجي في 
الحدث،   supplement استلحاق  يأتي  بحيث  باديو،  عمل 

المفروض قسًرا على الوضعية، »بعد« التدخل. 
يستخدم باديو لغة دقيقة للغاية هنا حين يتأمل في معنى 
‘إضافة’ غير القابل للتمييز بعد أن يكون قد تمَّ ‘الإشراط’، 
وليس ‘البناء’ أو ‘التسمية’ )وهما عمليتان تعودان إلى كون 
بالإمكان  يكن  لم  إن  واقعيًا  ذلك  يعني  ماذا  للبناء(.  قابل 
تسمية هذا الكثير وبالتالي بناؤه؟ يقترح باديو أن يتم ابتناء 
أسماء من داخل الوضعية لكل عنصر يتم الحصول عليه من 
 ،)♀( S إضافة العام ♀. هذا يعني أننا لا نعرف أي كثير من
وهو اسم باديو للوضعية، يتم تسميته بكل اسم. ما نقوله 
أو  عام  بشكل  ـ  تسميته  يمكن  كثير  كل  أن  هو  بالأحرى 
بشكل »نوعيّ« )generic(. وكما يقول باديو: »سنعرف أن 
هناك أسماء للجميع«، لكننا لن نعرف ما هي هذه الأسماء 
على وجه التحديد )BE 358(. تفتح هذه الأسماء النوعية 
وهي   ،)♀(  S الوضعية  خصائص  في  التفكير  إمكانية 
بالكامل.  ]نوعية[  عامة  الأخرى  هي  ستكون  خصائص 
يُلخّص باديو هذه الوضعية الغريبة بقوله: »يترك غير القابل 
‘مصداق’ تمَّ  للتمييز أثرًا على شكل عدم قدرتنا على تمييز 
 BE( »تميّز" غير القابل للتمييز" الحصول عليه على أساس 
يشتغل  »النوعيّ«  أن  الآن  يكون واضحًا  أن  358(. يجب 
حيث  من  بالوجود  يتعلّق  فيما  »الفراغ«  مثل  بعيد  حد  إلى 
هو. إن علامة mark غير القابل للتمييز هي في ما لا يسمح 
♀ من حيث الخصوصية  التحدث عن  ـ أي  به  القيام  لك 
والتمييز ـ لكن هذه العلامة موجودة، وهذا يتيح لنا البدْء بـ 
»إشراط« ♀ بناءً على إجراءات عامة وسيانيّة. وكما سنرى، 
فإن هذا يعني القدرة على التحدث عن ♀ بطريقة صورية، 
مع تخمينات قوية للغاية بناءً على الوسائل التي نعلم أن هذا 
الاسم يجب أن يعمل وفقًا لها، دون أن ننصّ على ما يميّزه 
على  للتفكير  صلبة  صورية  وسيلة  هي  والنتيجة  بالضبط. 
نحو لا بشرطي، وهي ـ من وجهة نظري ـ أول محاولة من 
نوعها في مسار تاريخ الفكر: نمط صوري بالكامل يضطلع 
الأقل،  على  لي  بالنسبة  بالكامل.  وسيّانّي  مبني  غير  بكون 



                                     ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث 135
الفلسفة،  تاريخ  في  جديدة  حقبة  بداية  المحاولة  هذه  تمثل 
من  والقاري  التحليلي  التقليدين  بين  القطيعة  معها  تلتئم 
خلال إصرار نقدي على أنه يجب على كليهما أن يصبحا الآن 

فلسفات نسقية للسيّانّي. 

نظرية إيستون 
)التأمل السادس والعشرون(

 matheme of the( للتمييز  القابل  غير  رويض  يَدين 
indiscernible( بقدر ما إلى إيستون كما لكوهن، وبشكل 
خاص إلى نظرية إيستون الشهيرة عام 1970، التي يناقشها 

باديو في التأمل السادس والعشرين. 
لأنها  أولً،  لسببين:  النظرية  هذه  عرض  إلى  نحتاج 
بين  العلاقة  أن  بشرح  باديو  فيها  يبدأ  التي  اللحظة 
على  »تُبيَّ  أجزائها  ومجموعة   cardinality الكاردينالية 
فيه  تكون  الذي  الحد  إلى  الإطلاق،  على  علاقة  ليست  أنها 
الكثير’«  أفكار  مع  متوافقة  مسبقًا  تُتار  تقريبًا  علاقة  ‘أي 
)الوجود والحدث، ص 279(. وهذه الفكرة تمثل الأساس 
بأسره،  الصليّة[  ]أو  العلائقية  مفهوم  في  النظر  لإعادة 
»اللاعلائقية«،  الـ  تعنيه  لما  جذرية  مراجعة  تُثل  وقد  بل 
أنها  إلى درجة  نوعية ]عامة[  أو  هنا علاقة حيادية  وتحديدًا 
تكاد تُسمى سيّانيّة اللاتعيّ. ثانيًا، لأن نظرية إيستون تقربنا 
من فكرة »الاختيار اللامفهومي« كحل للتهديد الذي تمثله 
سيّانية اللاتعيّ، والذي كان يؤرق كلً من هيغل ودولوز 
أننا نعرف بعض الأمور  إيستون هو  يُثبته  ما  بالقدر نفسه. 
عن »حجم« size أي كاردينالية؛ مثلً، إن مجموعة الأجزاء 
وبعض  المنتمية،  العناصر  حجم  من  أكبر  تكون  أن  يجب 
انطلاقًا  عندها.  نتوقف  لن  التي  الأخرى  التقنية  الجوانب 
حجم  تحديد  يمكنك  لا  بينما  أنه  إيستون  يقترح  هذا،  من 
التالي له بدقة، فإنه يمكنك قول  الكاردينال اللامتناهي أو 
الكثير  أفكار  مع  »منسجمة  تكون  التي  عنه  الأمور  بعض 
يعني:  هذا  أن  باديو  يشرح   .)279 )ص  تختارها«  التي 
كانت  إذا  )أي  بينها  فيما  منسجمة  الأفكار  هذه  كانت  »إذا 
الرياضيات لغةً من شأن الإخلاص الاستنباطي أن يكون 
إذا  كذلك  ستظل  فإنها  متسقًا(،  وبالتالي  فعلً،  مفصلً 
قررتَ، من وجهة نظرك، أن الكثير p) λ( له حجم جوهري 
 »λ أكبر من π ؛ بشرط أن يكونπ يساوي كاردينالً لاحقًا
)ص 279ـ280(. تسمح هذه السلسلة من الاستنباطات 
كلي  شبه  ضلال  »تُثبت  إيستون  نظرية  بأن  بالقول  باديو  لـ 

التي  البنية  بين  هناك،  كأن  والوضعية.  الهيئة  بين  للفائض 
 meta( الفوقية  والبنية  الانتماء،  علاقة  مباشرةً  فيها  تُعطى 
ناظمة  التي تحتسب الأجزاء كواحد وتكون  structure ـ( 
يمكن  لا  نحو  على  تنفتح  هوةً   ،inclusions للمشمولات 
معه ملؤها إلا من خلال اختيار غير مفهومي« )ص 280(. 
الفعلية  بالكمية  يتعلّق  فيما  المفهومي  غير  الاختيار  يظهر 
الارباكات  أعظم  من  واحدة  اللامتناهية  للمجموعات 
 indifferential التفاضلي  غير  بالمنطق  يُسمّى  بما  المرتبطة 
logic، إن كان يمكننا القول بوجود شيء كهذا أصلً. فإذا 
تمّ تحديد أحد العناصر باعتباره مختلفًا عن آخر على أساس 
أن  يجب  العلاقة  هذه  فإن  الكيفية،  وليس  فقط،  العلاقة 
للقياس  القابل  الفرق  كان هذا  وإذا  للتكميم.  قابلة  تكون 
هو كل ما لدينا في نظرية المجموعات، فمن الصعب عندها 
اعتباره »سيّانيّا« فعلً. بالتأكيد، الفرق بين العددين 2 و3، 
رغم كونه من حيث المبدأ لا ـ مباليًا، يبدو ظاهريًا على الأقل 
قابلً للتمييز والتحديد بشكل واضح، ودون أي لاـ مبالاة. 
المسألة هي أن الفروقات بين الأعداد المتناهية تُعد استثناءً. 
باستمرار  نحاول  فإننا  ككل،  العالم  وفي  الواقع،  في  أما 
مثل  وفي  اللامتناهية.  الكاردينالات  بين  الفروقات  تمييز 
هذه الحالة، نجد أنفسنا أمام لامتناهٍ سيئ من الاختيارات 
السيّانيّة، سواءً بسبب اللاتعيّ التام أو التعيّ التام. ولكن، 
يوفر الاختيار غير المفهومي تصورًا مختلفًا تمامًا عن التفريق 
السيّانّي indifferent differentiation. فهو يُقرّ بأنه يمكنك 
بين  تقريبًا،  الهوة،  ملء  تستطيع  أنك  درجة  إلى  تختار  أن 
الوضعية والهيئة، لكنك حين تفعل ذلك، عليك أن تعترف 
بأن اختيارك كان سيّانيّا، أي غير مفهومي. حتى الاختيار 
أنك  طالما  باديو،  يُادل  كما  سيّانيًّا،  يكون  أن  يمكن  نفسه 
تقبل، كما يطلب منك إيستون، بتماسك الجهاز الاستنباطي 
بالمناسبة،  الذي،  ـ وهو الجهاز  نك من الاختيار  يُمكِّ الذي 
أثبت باديو للتو أنه يكون سيّانيًّا أيضًا. استنتاج باديو هو أن 
نظرية إيستون تجعل من الممكن النطق بالوجود فقط إذا كان 
غير مخلص لذاته، ليس لأن الاختيار غير المفهومي يُدخل 
قدرًا من التعيين إلى صميم التعيين السيّاني القابل للتكميم، 
بل لأن »اللا ـ قياس في الهيئة يتسبب في ضلال كمّي نابع 
التحديد،  وجه  على  منها،  نتوقع  كناّ  التي  ذاتها  الجهة  من 
ضمان وثبات الوضعيات« )الوجود والحدث، ص 280(. 
الاختيار  يستخدم  باديو  لأن  فقط  ليس  مهم،  الأمر  وهذا 
غير المفهومي ليُعيد إدخال الفراغ إلى الهيئة »في نقطة اتصالها 



136  ملف العدد: آلان باديو ؛ المقام الفلسفي المستأنف للواو بين الوجود والحدث
)استحواذها على الأجزاء( مع الوضعية«، بل لأن الاختيار 
غير المفهومي هو الدليل الصلب الوحيد الذي نملكه على 
أن الفرادة توجد حقيقة، بفضل الحدث. ورغم أن التدخل 
فبإمكان  نختار،  أن  قررنا  إذا  فإننا  برهانًا،  لا  قرارًا  يُعد 
من  سواء  الاختيار،  هذا  ضرورة  »تُثبت«  أن  الرياضيات 
حيث  من  أو  إليه،  يؤدي  أن  القرار  لهذا  يمكن  ما  حيث 
الكيفية التي يمكن بها القيام بكل ذلك باستخدام الوسائل 

المعدّة للتسويغ الاستنباطي.
»عرض  يُسميه  ما  عن  باديو  يتحدث  السياق،  هذا  في 
نذكر  )ولم  إيستون«  ـ  ـ كوهن  ـ غودل  كانتور   symptom
ل العشوائية  دور غودل اختصارًا(: »أنه من الضروري تحمُّ
أنه  بذلك  ويقصد   .)280 )ص  للاختيار…«  التامة  شبه 
للبرهنة  قابلة  طبيعته  تكون  لما  وجودٌ  هناك  يكون  لكي 
بواسطة اختيار واحد فقط ـ أي أن الفراغ موجود ـ فلا بد 
أن يكون هناك حدثٌ. من المؤكد أن مثل هذا القرار يتطلّب 
قرارًا ثانيًا، لكن هذا القرار الثاني مبررٌ بالكامل بأثر رجعي 
لمعايير  وفقًا  التام  للإثبات  وقابل  الوجود،  لمسلّمات  وفقًا 
الاستنتاج في المنطق الكلاسيكي. وأكثر من ذلك، فإن هذا 
بالأول.  يتعلّق  المفهومي،  غير  الاختيار  أي  الثاني،  القرار 
الفراغ  عن  تكشف  باديو،  يُصر  كما  الاختيار،  مسلّمة  إن 
آخر على  دليلً  يُعد  بدوره  الطبيعية. وهذا  البنية  في صميم 
أن  من  الرغم  وعلى  موجود«.  »الفراغ  بأن  القرار  مسوّغية 
إلّ  للوجود،  المتماسكة  البنية  في  دائمً  لاإتساقًا  يُدخل  ذلك 
أنه يُوجب في الوقت ذاته أن يُروّض الاختيار عبر الآليات 
قراران:  يوجد  وهكذا،  الوجود.  تعيّ  التي  الاستنتاجية 
تستطيع  بأنك  الحدث:  وقرار  فراغ،  ثمّة  بأنه  الوجود  قرار 
أن تختار عشوائيًا، أو دون مفهوم، ضمن تماسك الوجود. 
وفيما يمثّل  القرار الواحد قيدًا على إمبريالية الكون القابل 
ببعضهما  يتصلان  بأنهما  يمتازان  معًا  القرارين  فإن  للبناء، 
البعض، بل يدعمان بعضهما، ويكاد كلٌّ منهما يُلغي الآخر. 
بالنسبة لواقعي realist مثل باديو، من الصعب تخيّل موقف 
أكثر رسوخًا من هذا. يمكن صياغة الأطروحة على النحو 
التالي: في حالة القاعدة norm )أي الكاردينالية اللانهائية(، 
معرفة  يمكن  ذلك،  ومع  للتعيين.  قابلة  الكمية غير  تكون 
المعرفة  هذه  بأن  تقبل  أنك  طالما  استنباطيًا،  الحالات  هذه 

إنه لإثبات إتساق  للبناء.  غير كافية بحد ذاتها، وغير قابلة 
احتساب  يمكن  لا  والتي  ـ  اللامتناهية  الكاردينالات 
 one ـ to ـ التشاكل الأحادي  باستخدام  أجزائها  مجموعة 
بواقعية  القبول  يجب  ـ  نتذكر  كما   ،one correspondence

الفراغ، ومن خلال ذلك لا يمكن نفي لوازم الاختيار، بما 
هو في جوهره حدث سيانّي ابتداءً. إن الاختيار غير المفهومي 
للكمية يعني أنه بالإمكان تعيين وجود مجموعة متّسقة من 
الأجزاء لكاردينال لامتناه، حتى وإن كان من غير الممكن 
الكاردينالات، احتساب أو قياس  أبدًا، بسبب طبيعة هذه 
مجرد  المفهومي«  غير  »الاختيار  ليس  المجموعة.  هذه  كمية 
تسمح  الخالصة  الكمية  العلائقية  أن  كيف  تُظهر  وسيلة 
لحيادية المحتوى بأن تكون الشرط المسبق التأسيسي للوجود 
والحدث، بل إن الأمر يتعدّى ذلك: إن الكمية، من حيث 
كان  »إذا  باديو:  يُلاحظ  مفهوم.كما  دون  من  تكون  هي، 
الوجود  أي  ـ  الوجود  في  الواقعي  فإن  مستحيلً،  الواقعيّ 
 anonymity مغفلية  لغز  في  يُتجز  ما  هو  سيكون  ـ  نفسه 
إذًا  الواضح  من   .)282 ص  والحدث،  )الوجود  الكمية« 
أن الأمر لا يقتصر على كون علاقات الفرق يمكن تحديدها 
للسيّانيّة  المؤسسة  الفرضية  ـ وهي  فقط  الكمية  إلى  استنادًا 
الكيفية للوجود ـ بل إن مجرد التفكير في الكمية يكشف أن 
الهوة الناتجة عن الاختيار تجعل من الكمية سيّانيّة من حيث 
أن  المجموعات،  نظرية  أنت لا تستطيع فقط، بفضل  هي. 
تقول أن عنصًرا ما يختلف عن آخر من خلال علاقة كمية 
دون الرجوع إلى الصفة أو المحمولات، بل يمكنك أيضًا أن 
تُدّد الكمية من حيث هي كمية دون اللجوء إلى العلائقية 
للحديث عن  إغواء  ينحّي أي  الذي  الأمر  من حيث هي، 
بوصفها  وبالتالي  علائقية،  بوصفها  المتكثّر«  الكثير  »كمية 

تحوز ضربًا من الكيف. 

إعداد وترجمة فريق مركز الإنماء القومي

فصل من كتاب :
William Watkin : Badiou and Indifferent Being; A Critical Introduction to Being and Event .



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  137

التسامح وآلياته الحاكمة بين اللامشروطية والسيادة  
La tolérance et ses mécanismes gouvernants  entre l'inconditionnalité  et la souveraineté

ماغي عبيد

Résumé :
 Ce document de recherche, intitulé "La tolérance et ses mécanismes gouvernants entre 

l'inconditionnalité et la souveraineté", cherche à offrir une analyse épistémologique à 
partir d'une perspective philosophique socioanthropologique, reflétant la réalité de l'homme 
moderne et contemporain avec ses crises existentielles le rendant prisonnier de l'aliénation 
dans les sociétés occidentales et du sentiment de présence et d'absence dans la société arabe. 
Ceci nous invite à une nouvelle lecture de l'homme contemporain dans les mondes occidental 
et arabe, en considérant que l'autre n'a jamais été une partie de l'équation, mais plutôt le 
miroir de soi-même. En le niant, en le tuant et en le détruisant, nous nions, tuons et détruisons 
la part humaine de notre humanité. En interagissant avec lui, nous stimulons la conscience de 
soi et éveillons son essence et sa vérité, aspirant à son intégration. 

Le questionnement philosophique met en lumière le problème de l'identité en tant que 
catégorie et de l'identité en tant que référence plongeant dans les profondeurs de l'humanité 
contemporaine, qui semble perdre une partie de son image essentielle et philosophique, 
surtout que la majorité des études visent à la domestiquer, à la normaliser et à la contrôler, et 
que la science cherche à le régulariser avec une technique de ses techniques de contrôle et le 
transforme en un numéro dans ses équations, lui faisant perdre le sentiment d'appartenance 
et la conscience de l'identité, d'autant plus que l'homme, qui était autrefois l'étudiant des 
sciences, devient désormais l'objet d'étude. Cela nécessite de connaître l'autre, en particulier 
parce que le sens émerge des différences et des distinctions, et l'identité se manifeste dans 
l'autre, qu'il soit individu ou groupe, et les choses sont définies par leurs opposés et même les 
significations peuvent être acquises par leurs contraires. C'est pourquoi l'autre est le chemin 
vers la connaissance de soi et la reconnaissance de son être, cet autre différent ne peut être nié 
ni exclu, ni extérieurement ni intérieurement. 

Ainsi, quelle est la signification des guerres ? Est-ce un conflit de l'aspect humain un contre 
ses multiples dimensions, ou un conflit d'intentions et d'identités face à l'autre infernal ? Quelle 
est la signification de la tolérance ? Et qu'est-ce que l'homme sans tolérance ? Comment 
l'homme peut-il être tolérant ? Quelle est la souveraineté de la tolérance et ses mécanismes 
régulateurs entre l'inconditionnalité et la souveraineté ? Et comment pouvons-nous atteindre 
une humanité universelle totale où l'allégeance est envers l'homme, pas envers la religion, la 
secte, la couleur ou la race ? Et comment pouvons-nous parvenir à une coexistence mondiale 
et cosmique pacifique ? 

Mots-clés : souveraineté. tolérance, mécanismes gouvernants, inconditionnalité, 

مقدمة: 
بما أن التسامح كما ورد في أدبيات اليونسكو: »لا يعني 
المساواة أو التساهل، بل هو قبل كل شيء اتخاذ موقف إيجابي 
فيه إقرار بحق الآخرين في التمتع بحقوق الإنسان وحرياته 
الأساسية المعترف بها عالميًا. ولا يجوز بأي حال الاحتجاج 

أنه  وبما  الأساسية«)1(،  القيم  المساس بهذه  لتبرير  بالتسامح 
يتضمن معنى العلاقة بين طرفين أحدهما المسامح والآخر 
فهل  دولة،  أو  مجموعة  أو  فرد  يكون  وقد  معه،  المتسامح 
يمكن للتسامح أن يصبح لا تسامحاً؟ وكيف يمكن للإنسان 

أن يكون متسامحاً؟



138  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
وبما أن الثورة التكنولوجية بطاقتها الكبيرة التي ترخي 
بثقلها على مجتمعاتنا المعاصرة وبخاصة فرض هيمنتها على 
الفرد بطريقة تتجاوز كل أشكال السيطرة السابقة، ساعية 
ذاته  إلى  الإنسان  وإحالة  واحد،  بعد  ذي  المجتمع  لجعل 
مجردًا كل محاولة أو سعي لمعارضته أو مناوئته له من معناها، 
وبالتالي فالحاجات التي يلبيها المجتمع هي حاجات وهمية 
والاتصال  التواصل  ووسائل  والاعلان  الدعاية  صنع  من 
الجماهيري الهادفة لخلق الإنسان ببعده الواحدي، المستغني 
عن الحرية بوهم الحرية، وبالتالي يفرض الواقع التكنولوجي 
آلية استبعاد الإنسان)2(، وبما أن الإنسان لا في العالم الغربي 
فحسب، بل في العالم العربي يفقد الحضارة في الذات ويفتش 
عنها في الأشياء، مبرزًا جوهر أزمته الحقيقية، ولم يعد أرس 
يحتاج  هو  بل  حضارته،  لتشييد  كافيًا  لديه  الموجود  المال 
اليوم العقل والإرادة واسترجاع إنسانيته المفقودة سيما وأن 

الحضارة تبنى وتؤُسس ولا تُشرى أو تباع . 
نشوب  في  والأساس  الجوهري  الدور  للعقل  ويبقى 
ذهن  في  تولد  الحروب  »إن  إذ:  السلام  تحقيق  أو  الحروب 
الناس، وفي ذهن الناس، يجب رفع الدفاعات عن السلام«)3( 
بحسب فردريكو مايور Frédérico Mayor الرئيس السابق 
لمنظمة الأونيسكو، وهذا إن دلّ على شيء إنما يدل على أهمية 
الشعوب،  بين  السلام  إحلال  في  والفلسفة  والفكر  العقل 
لم  تدميرية  سلطة  تحت  ترزح  اليوم  الإنسانية  وأن  بخاصة 
بالفناء  تنذرها  حروب  من  تئن  والبشرية  سابقًا،  تشهدها 
والدمار، وبمستقبل قاتم أسود، غير أن دعوات الفلاسفة 
حقوق  لمعالجة  سباقة  بمبادرات  إنسانية،  أكثر  العالم  لجعل 
نشاطاتها،  وتوسيع  الفلسفة  أهمية  تنبع  هنا  من  الإنسان، 
بخاصة وأن تراثها الفلسفي الشامل قادر على رفد الإنسانية 
بفهم أعمق لكل التغيرات والمستجدات الطارئة، كما أنها بما 
تمتلك من سمات تجعلها قادرة على احلال السلام في العالم، 
العقلية  للأدوات  وبامتلاكها  العلوم،  جميع  التقاء  ففيها 
واستنتاج  استقراء  وتركيب،  تحليل  من  المنطق  على  القائمة 
فتدفعه  التفكيرالإنساني  قواعد  جوهر  تشكل  واستدلال 
إلى وعي الذات ونقدها، وتعلمه الحرية وعدم الخضوع أو 
الذاتي يدفع  الوعي  الاستزلام والاستعباد والتبعية، بل أن 
إلى  فقط  تدعُ  لم  فهي  الآخر،  مع  والحوار  التواصل  إلى  بها 
قبول الآخر المختلف فحسب، بل تعلمنا أن يضع كل فرد 
فينا ذاته في موقع الآخر المختلف أو مكانه لنفهم ردات فعله 

ونتعلّم الغفران والتسامح. 

وحدوده  التسامح  مفهوم  حول  الحاصل  اللبس  لعلّ 
يضعنا أمام تساؤلات بين من يرى فيه موقفًا سلبيًا متناقضًا 
ومتحيزًا، ومن يرى فيه قيمة أخلاقية عليا ومطلبًا ديمقراطيًا 
تربطه  التي  والتحديدات  التعريفات  تأتي  هنا  من  إنسانيًا، 
 Socrate سقراط  عند  الحال  هو  كما  الحقيقة  وارء  بالسعي 
القدرات  ومحدودة  خطاءة  كائنات  البشر  أن  اعتبار  على 
عند  الأفكار  على  للتعرف  الوسيلة  التسامح  يشكّل  لذا، 
مما  والحوار  بالنقاش  المغايرة  نظرهم  ووجهات  الآخرين 
الحال  يقف  ولم  للحقيقة،  المؤدي  التفكير  توسع  إلى  يؤدي 
النظر  وجهات  من  العديد  هناك  بل  التعريف،  هذا  عند 
Locke، وكنط  ولوك   ،Aristote أرسطو  عند  نراها  تجاهه 
Kant، وصولً إلى الفلسفة المعاصرة وهو مدار بحثنا. لهذا 
تتضارب الآراء إزاء هذا المفهوم بين نيتشه Nietzche الذي 
يجد فيه البرهان على أن الفرد يشعر بالارتياب وعدم الثقة 
يرى  الذي   Russel وراسل  يتبناها،  التي  العليا  الُمثل  تجاه 
فيه ضرورة تسمح للبشر بالتعايش في ما بينهم، على اعتبار 
أنه يعلمهم قبول الأمور التي لا تعجبهم أو لا تتفق معهم، 
حين  في  الأصلي  الجهل  إلى  التسامح   Rawls رولز  ويرجع 
طرفين،  بين  متكافئة  غير  علاقة  يعتبره   Derrida دريدا  أن 
نجد  العربي  العالم  أنه في  الغربي، في حين  الصعيد  هذا على 
للتسامح  يدعو  الذي  الجابري  من  مغايرة  وآراء  اتجاهات 
كسبيل للقضاء على الجهل والتخلّف والانغلاق، والعروي 
التنوير  المنفتحة على  المفاهيم الحضارية  الذي يضعه ضمن 
والحداثة، ومالك بن نبي الذي يؤكد على ضرورة التسامح 
للعالم  والسلام  الخير  تحمل  التي  الإنسانية  الحضارة  لبناء 
أجمع، إزاء هذه التعريفات المؤتلفة والمختلفة كان لا بدَّ من 

طرح الإشكالية الآتية.

الإشكالية:
أهو  مستقبلً؟  مجتمعاتنا  ستحكم  التي  اللغة  ما 
التسامح أم الحرب والعنف؟ وكيف للتسامح من أن يثبت 
حضوره ومعناه، وجوده وجوهره وأنسنتة في ظلّ الغياب، 
واللامعنى والتشيؤ والأتمتة والرقمنة؟ وهل نحن في حالة 
فقدان رؤية في العالم تقول ما نحن عليه بالذات وما يمكن 
أو تصور  أو خطاب،  الغد، وفق معجم  أن نكون عليه في 
يتطلّب العمل والجرأة في صوغه؟ وما هي حاكمية التسامح 

وآلياته الناظمة بين اللامشروطية والسيادة ؟ 
المعنى  الضيافة)4(  عن  كتابه  في   Derrida دريدا  ينتقد 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  139
فولتير  أمثال  الغربيين  الفلاسفة  عند  للتسامح  التقليدي 
ما  وهذا  سيادية،  بأطر  مشروطًا  كان  أنه  اعتبار  على  ولوك 
مشروط،  غير  كفعل  الحقيقي  معناه  من  إفراغه  إلى  يؤدي 
بمعنى أنه ينبغي ألَّ يستند إلى أي شروط تفرضها السلطة 
بأساسه  هو  المشروط  التسامح  أن  اعتبار  على  السيادة،  أو 
متناقض مع جوهره الذي يعتمد على توازن القوى والرغبة 
في السيطرة، مع العلم بأن التسامح الحقيقي ينبغي ألَّ يكون 
مشروطًا بخاصة إذا ما كان هادفًا إلى قبول الآخر والاعتراف 
قد  بالذات  النقطة  هذه  في  وهنا  قيود،  أو  شروط  دون  به 
يشكّل التحدي الجوهري للنظام السيادي الساعي للحفاظ 
على سلطته، بخاصة وأن التسامح المشروط هو في جوهره 
الارتباط  فك  من  بدَّ  لا  لهذا  السيطرة،  أشكال  من  شكل 
يبقى  ولكن  واللامشروطية،  والسيادة  التسامح  بين  ما  في 
مع  تسامح  إلى  اللامشروط  التسامح  يؤدي  ألَّ  السؤال 
مع  جوهريًا  تناقضًا  يتناقض  مما  العنفية  والأعمال  الكراهية 
الدور  تغافل  يؤدي  ألَّ  أنه  كما  الاجتماعية؟  العدالة  مبادئ 
إلى  حقوقهم  وصون  الأفراد  حماية  في  للسيادة  الحيوي 
تقويض هذه الحماية؟ ألَّ يمكن لهذا التسامح غير المشروط 
من أن يحمل في ذاته لا تسامحاً؟ من هنالا بدَّ من التركيز على 
خلق توازنات بين الضروارت العملانية والتسامح وصولً 

لتحقيق أمن وأمان اجتماعيين . 

أولً: مسوّغات البحث
التحليل  تتمحور وفق منهج  البحثية  الورقة  أهمية هذه 
الجدلي الهيغلي، والمقاربة الفلسفية للتسامح، وبلورة وظيفته 
ووسائله المستخدمة في الفلسفة الحديثة والمعاصرة، بخاصة 
منعطفاتها  أهم  أحد  يشكل  فلسفي  نظر  كموضوع  وأنه 
ألسنية،  ومذاهب:  بتيارات  تمظهرت  والتي  الأساسية 
لم  وبالتالي  وتفكيكية،  تداولية  تواصلية،  تأويلية،  تحليلية، 
من  واحدة،  صيغة  أو  واحدًا  شكلً  يومًا  التسامح  يتخذ 
الغرب  بين  ما  في  التمييز  علينا  يفرض  البحث  منطق  هنا 
متنوعة  أبعادًا  يتخذ  الذي  المفهوم  هذا  حول  والشرق 
القضية  فيلسوف وموقفه من هذه  تبعًا لحالة كل  ومتعددة 
الإشارات  وتحدي   ،Heidegger الهايدغري  الوجود  من 
 Nietzch الاستعارات الميتة النيتشوية ،Ricoeur الريكوري
الإنسان  ما  السؤال  ويبقى   Derrida الدريدية  والتفكيكية 

بلا تسامح؟  

ثانيًا: التسامح في الفكر الفلسفي الغربي المعاصر
رولز  جون  عالجها  التي  التسامح  قضية  لعلّ 
)1921ـJohn Rawls )2002 في نظريته السياسية لم تخرج 
عن خط الأنوار الكنطي Kant اللوكي Locke والروسوي 
التسامح  أن  اعتبار  على  الاجتماعي،  العقد  في   Rousseau

يُنظر إليه على أنه لا ينفصل عن الحرية والمساواة والكرامة 
العقلانية، وبالتالي هو أساس متين يعوّل عليه في بناء الدولة 
الليبرالية الحديثة التي تتطلب بحسب لوك ضرورة وجود 
العيش المشتر ك إذ أن العلاقة بين الفرد والحكومة قد تتخذ 
التسامح  إجراءات قمعية في ظلّ حكومات، بذلك يصبح 
من قبل المواطنين مع الحكومة أو السلطة مظهراً من مظاهر 
زائدًا  كان  الفردية في حال  بالحرية  يضّر  قد  الذي  التساهل 
التحكيم  إمكانية  حول  التساؤل  يمكن  وهنا  حدّه،  عن 

الأخلاقي في تفسير الحريات الفردية والحقوق؟
لوجود  ضمانة  يشكل  قد  اللوكي  بالمعنى  والتسامح 
الإنسان المختلف والقبول بالآخر المغاير من خلال إحلال 
الانغلاق  والكراهية،  الحقد  لا  والتعايش  الحوار  لغة 
رولز  استعان  اللوكية  الفلسفية  الرؤية  بهذه  والتعصب، 
والشائكة  المعقدة  الخلافية  للمسائل  عقلانية  حلول  لإيجاد 
سيما  الحديثة  الديمقراطية  المجتمعات  داخل  السائدة 
كما  بها  الاعتراف  ينبغي  التي  والمذهبية  العقائدية  التعددية 
يشير إلى ذلك ويل كيمليكا Will Kymlica فكيف للدولة 
في  الحيادية  إلى  تلجأ  أن  من  والمعاصرة  الحديثة  الليبرالية 
المتعددة والمتنوعة، وكيف  تعاملها مع الإثنيات والثقافات 
يمكن للاعتراف من أن يشكّل الشرط الضروري واللازم 

لتحقيق التسامح وسيادته بحاكمية وعقلانية؟ 
يرى رولز في التصوّر التعاقدي إتساقًا وتصوره للعدالة 
الأخلاقي  الجوهري  الأساس  أنه  اعتبار  على  كإنصاف)5(، 
لم  ولعلّه  الحديث،  المجتمع  في  الديمقراطية  لقيام  المتين 
يخطىء عندما يدعو لحريات وحقوق كونية إذ أن المواطنين 
في  إلّ  اختلاف  ولا  تمايز  لا  وبالتالي  الحرية،  في  متساوون 
فيها،  يتسامحوا  أن  ينبغي  التي  والعقائد  والأمور  القناعات 
لهذا يرفض رولز فكرة الدولة المدنية، لأنه لا يحق لأي دولة 
تفضيل ديانة على أخرى، أو أن توالي عقيدة بعينها وتحاول 
فرضها على الآخرين، بل هو يجد في الحياد السياسي للدولة 
الذي يوجب عدم انحيازها لعقيدة مذهبية ما انسجامًا مع 
ينبغي أن يكون في أولوياته  الذي  مبدأ الحق في الاختلاف 



140  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
تحقيقًا  مواطنيها  بين  الحرية  في  المساواة  لمطلب  تجسيدًا 
لإنصاف العدالة أو العدالة المنصفة التي تتحقق في المجتمع 
المحكم التنظيم بناء على العقل العام أو العمومي الجمهوري 
الذي يمثل روح المجتمع الديمقراطي الدستوري، إنه عقل 
العدالة  ولكن  الجمهور)6(  عقل  هو  ما  نحو  على  المواطنين 
هما  أساسيين  ركنين  على  عنده  تقوم  رولز  تصورها  التي 
وأن  بخاصة  الثقافية،  التعددية  متناسيًا  والمساواة  الحرية 
يصنع  لمن  منحازة  تكون  قد  الأحيان  بعض  في  العدالة 
التعددية  العدالة  تقتضي  هنا  الأقوى، من  المعاني ومصلحة 
الثقافية جنبًا إلى جنب مع الحرية والمساواة مخافة الانجراف 
التساوي  يتمّ  الثقافية  التعددية  ففي  الأقوى،  نحومصلحة 
تصبح  بحيث  والألوان  والأجناس  الأعراق  صعيد  على 
وتصبح  وإنسانية،  وشمولية  اتساعًا  أكثر  نظريةالعدالة 
الحق  تراعي  قوانين  وفق  وممارسة  معاشة  تطبيقها  إمكانية 
التعددية، ويفقد  يقتل  الذي  والعدل لا الانصهار والدمج 
المؤتلف،  السائد والمألوف لا  لينصهر في  المختلف اختلافه 
وبهذه الحالةلا بدَّ من تمكين الاختلاف المفضي إلى الائتلاف 
ومنحه  باختلافه  المختلف  تمكين  خلال  من  المؤالفة  لا 
حقوقه وقيمته المعنوية والاعتراف باختلافه ووجوده واقعًا 
في  التعدّدية  وتغدو  الأرض،  على  سلوكيًا  وممارسًا  معاشًا 
بنية المنظومة الاجتماعية أو المجتمعية ركناً من أركان نظرية 

العدالة مع الحرية والمساواة . 
والتسامح الذي اقتصر على الديانة المسيحية كما هو الحال 
عند لوك، أو اتخذ صفة الإيديولوجيا الفكرية كما هو الحال 
عند فولتير Voltaire، وبالتالي لم يتم التعرّض له من ناحية 
العرق واللون والجنس، والإثنيات والأقليات والجغرافيا، 
صحيحٌ أن التسامح مطلوب على مستوى المبادئ والأفكار 
والمعتقدات الدينية ولكن الأهم النظر فيه وإليه انطلاقًا من 
المساواة بهذا المعنى يصبح الاعتراف ضرورة حتمية وشرط 
أولي من شروط التسامح، حيث أنه على الشخص العاقل أو 
الآخرين  عند  الاعتقاد  بحرية  الاعترا ف  بالمعقولية  المتسم 
سيما وأن الاستقلالية الأخلاقية للمواطن قد تنحو به نحو 
مرجعية  إلى  بالرجوع  والإلزام  الالتزام  عدم  أو  الخروج 
الخاص  التصور  خارج  تقع  قد  عقدية  أو  مذهبية  أو  قيمية 
الإحراج  ولكن  ميتافزيقي)7(  لا  سياسي  كتصور  للعدالة 
في  الديمقراطي  المجتمع  خروج  كيفية  في  هو  يبرز  الذي 
ويجد  وإشكالياته،  أزماته  من  الأخلاقية  التعددية  ظل 
الخلافات  لحل  مجتمعية  أساسية  كبنية  العدالة  في  الحل 

والنزاعات المعقدة داخل هذه المجتمعات سواء أكانت بين 
المطلوب  يصبح  بحيث  والسلطة  الأفراد  بين  أو  الأفراد، 
المشتركة  المبادئ  على  العمل  السياسية  المؤسسات  من 
بالتعددية  الاحتفاظ  الضروري  فمن  خارجها  أما  للعدالة 
بوبر  كارل  نظر  وجهة  تبرز  وهنا  للمجتمعات،  الاخلاقية 
القائمة  المنفتحة  أو  المفتوحة  المجتمعات  Karl Popper في 
حرية  على  تشجع  التي  الحياة  وأساليب  التنشئة  أنماط  على 
الأصلية  هوياتهم  يحملون  المواطنين  كون  والاعتقاد  الرأي 
فلسفية.  أو  أخلاقية  أو  دينية  أكانت  قناعاتهم  في  المتشكلة 
كما أنه يدعو إلى نهاية الرأسمالية المطلقة ليحل محلها التدخل 
الاقتصادي)8( على اعتبار أن الحرية المطلقة مصيرها كمصير 
نقيضها،  إلى  وتفضي  بذاتها  ذاتها  تدمر  المطلق  التسامح 
وبالتالي الحرية الكاملة تدمر الحرية وتقضي عليها، إذ إنه في 
حال فك القيود عن الحرية ما من قوة تمنع القوي من استعباد 
الضعيف أو الفقير واستغلاله سيما وأن الحرية الاقتصادية 
هي التي تشجع على ذلك، عندها قد يفقد الفقراء حريتهم 
بالعلاج  لعلاج  بحاجة  المجتمع  ويصبح  الاقتصادية 
تدخل  يستدعي  ما  وهذا  المسلح،  العنف  ضد  المستخدم 
الأقوياء،  من  إقتصاديًا  الفقراء  لحماية  القانون  بقوة  الدولة 
ليس هذا فحسب بل يمكن القول بأن أعداء الحرية هم من 
ميشال  بأن  نجد  المجال  هذا  وفي  الكاملة،  بالحرية  ينادون 
فوكو Michel Foucauld يرى في الحرية العنصر الجوهري 
من  الإجرائي  المبدأ  اعتبارأنها  على  للحكم،  والضروري 
الدرجة الأولى، إذ معها تصبح الحرية مبدأ للحدّ من سلطة 
وكأن غاية الحرية والتسامح ليس مطلقًا لا حد  االدولة)9( 
له ولا سقف ولا قاع بل هو حساب بقدر محدد، وكأني بـ 
نيتشه Nietzche عندما ينكر الضعيف واقع الغني حتى لا 
يقع في يده ومستطاعه، وكأني أيضًا بـ ماركس Marx الذي 
الأفكار  تزرع  التي  الغنية  الدول  صناعة  الأخلاق  في  يرى 
استغلالها  ليسهل  الضعيفة  الدول  في  الوردية  الكاذبة 
الحكومي  التدخل  يقع  النظريتين  هاتين  بين  واستعمارها 
كضمان لوجود التسامح والحرية بسلاحه ذي الحدّين، فلا 
حرية بدونه، وعندما يزيد عن الحد تموت الحرية، والحرية 
تستلزم اليقظة الدائمة ونظم ومؤسسات تحصّنها، ورجال 
المجتمع  المفتوح هو  فالمجتمع  أشّداء يصونونها، وعلى هذا 
سيما  معه،  والتسامح  المختلف  الآخر  احترام  على  القادر 
السلمي  للتعايش  الجوهري  الأساس  التسامح  في  وأن 
لوك  مع  بمفهومه  التسامح  أن  غير  الاجتماعي،  والتقدّم 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  141
الثقافية  التعددية  إشكالية  لظهور  أدى  قد  كان  رولز  ومع 
ويل  المعاصر  الكندي  الفيلسوف  مع  الاعتراف  وبراديغم 
كيمليكا Will Kymlica الذي يدعو إلى ضرورة الاعتراف 
بثقافة الجماعات الأقلية والإتنية في الدولة الليبرالية، وحق 
الاختلاف اللغوي والهوياتي والثقافي دون تمييز أو تهميش 
إدماج  في  لا  تكمن،  الدولة  مهمة  أن  حيث  إقصاء  أو 
ثقافية واحدة متجانسة  بنية  ثقافيًا في  المتعدد  المجتمع  أفراد 
وصونه  الاختلاف  رعاية  في  بل  فحسب،  ومنسجمة 
يحترم  كان  الذي  العثماني  الملة  نظام  بأن  مذكّرًا  وحفظه، 
لكنه  ليبراليًا،  يكن  لم  دينية  طائفة  لكل  الذاتي  الاستقلال 
»إتحاد ثيوقراطيات،  كان يشكل على حسب قول كمليكا: 
مجتمع أبوي بطريركي محافظ بشدّة، ولكنه معارض للمثل 
العليا للحرية الفردية العزيزة جدًا على الليبراليين من لوك 
التسامح  يتضمن  لم  كيمليكا  وبحسب  ومل«.)10(  كنط  إلى 
واللامساواة،  والحيف  الظلم  إلّ  عليه  السابق  بمفهومه 
لأن الهدف منه كان تجنب الموت والعنف والاقتتال كما هو 
الحال مع لوك ورولز في حين أنه مع كيمليكا سيتغير المنطلق 
والرهان، ويصبح  الهدف الحفاظ على الاختلاف والتعددية 
الطبيعة البشرية وأساس الحضارة  وتطويرهما لأنهما جوهر 
الإنسانية، وبالتالي أي تسامح لا يكون مبدأ الاعتراف هو 
منطلقه لا يستحق اسم التسامح، وهذا ما كان قد أكد عليه 
 Axel Honneth هونيث  وأكسل   Taylor تايلور  من  كل 
ونانسي فريزر Nancy Fraser وغيرهم ممن يطالبون بمبدأ 
الهوياتي والثقافي، بخاصة وأن الحيادية  الحق في الاختلاف 
في الدولة قد تفضي إلى اللاتسامح واللاتوازن وتصبح مجرد 
بَيْدَ الجماعة المهيمنة، مما يؤدي إلى انتشار مشاعر الحقد  أداة 
في  لاتسامح  وبالتالي  الأخرى،  الإثنيات  لدى  والكراهية 

غياب ثقافة الاعتراف بالآخر في غيريته واختلافه. 
تسامحاً  أتى  والرولزي  اللوكي  التسامح  أن  صحيحٌ 
مغلقًا محكومًا بالتصوّر الضيق للمجتمع، حيث أنه ينحصر 
بالمسيحيين عند لوك، بالعقائد المعقولة عند رولز وبالحاجة 
إلى التوازن والاتزان بين الحقوق الفردية وحقوق الجماعات 
العدالة الاجتماعية وتحدياتها،  متطلبات  مقارنة مع  الثقافية 
بخاصة وأن صون الهوية الثقافية وحمايتها قد لا يكون كافيًا 
التمييز الاجتماعي والفقر، وبالتالي  للقضاء على مشكلات 
قد يكون هناك تفضيل لجماعة على حساب أخرى، عدا عن 
أن التمسك بالهويات الثقافية قد يعرقل التعاون والاندماج 
والتنمية الوطنية والمساواة، كما أن التنوع الثقافي قد يقود إلى 

التفرقة الثقافية بدلً من الوحدة الوطنية، من هنا لا ينبغي 
الحق  بين  الاختلاف  لمحو  مطيّة  مجرد  التسامح  يكون  أن 

والباطل ولا للقول بتساوي الحقائق . 

ثالثًا: التسامح في الفكر العربي المعاصر
العالم  في  جديدًا  نمطًا  المعاصر  التسامح  مفهوم  اتخذ 
على  الشيخ  آل  حمد  السعودي  التعليم  وزير  د  أكَّ إذ  العربي 
ضرورة ربطه بالفلسفة بهدف الوصول إلى تطبيق التسامح 
الفعلي كقيمة إنسانية وجودية من خلال الحوار والاعتراف 
والقبول بالآخر، كذلك هو الحال في الإمارات العربية التي 
تعمل على تقديم المبادرات القانونية للتخلّص من الكراهية 
المعاصر  العربي  المفكر  وبحسب  والعنف،  والتعصب 
نعنيه  الذي  »التسامح  درويش:  بهاء  البروفسور  المصري 
معتقدات  أو  أفكار  أصحاب  قبول  أي  الاختلاف،  قبول 
قد  أننا  بمعنى  و"مختلفة"  مختلفة«.  سياسات  أو  رؤى  أو 
هذا  ومع  لنفسه  أحدنا  يرضاها  لا  أو  بصحتها  نعتقد  لا 
المعنى هو  يمارسها. بهذا  أو  الذي يحملها  نقبلها من الآخر 
تسامح، وبالتالي »هو في أساسه قبول الاختلاف«)11(، وهنا 
بالقيمة  السؤال الآتي كيف سيكون الاعتراف  يستحضرني 
الاختلاف،  تمام  مختلفتين  ثقافتين  أو  لفكرتين  المتساوية 
ظل  في  وكينونتهما  بجدراتهما  الاعتراف  سيكون  وكيف 
بأفكار  القبول  بهاء  الدكتور  يطرح  وطالما  اليوم؟  العولمة 
ومعتقدات لا يعتقد بصحتها ولا يرضاها هل هذا القبول 
بحدود  مشروط  أنه  أم  مشروطًا  لا  تسامحاً  يعتبر  الشكلي 
الممارس  والفعلي  العملي  التطبيق  يتم  أن  ما  فارغة  شكلية 
وهذا  والاقتتال؟  والصراع  العنف  يبدأ  حتى  الأفعال  لهذه 
 Hanna Arendt إليه حنة أرندت  يتناقض مع ما دعت  ما 
الداعية إلى بناء عالم مشترك عماده الفعل المتجاوز للتسامح 
ظل  في  بالاخرين  والعناية  الاهتمام  وأساسه  واللامبالاة، 
بمعنى  لا  الاغتراب  حيث  المعاصر  لعالمنا  الغالبة  السمة 
اغتراب الأنا كما هو الحال عند ماركس، بل الاغتراب عن 
العالم، كذلك هو الحال مع راسل Russel الذي يربط القوة 
تشاء لأنها تملك سن  ما  فعل  القوة حرة في  ويعتبر  بالحرية 
المساواة في الحقوق  فأين هي  القوانين، وحق تفسيرها)12(. 
بين المواطنين؟ وهل عالم الشمال كعالم الجنوب؟ وماذا عن 
التمايزات العرقية حتى في البلدان التي تدّعي الديمقراطية 
وأين  وحقوقها  الأقلّيات  عن  ماذا  الإنسان؟  وحقوق 

التسامح مع السود والأعراق الأخرى؟  



142  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
محمد  العربي  المغربي  الفيلسوف  عند  فالتسامح  هنا  من 
عابد الجابر ي هو ضرورة للفهم المتبادل المؤدي للاحترام 
المشترك،  العيش  أساس  وهو  والأديان،  المجتمعات  بين 
وبالتالي في التنوع والاختلاف نعمة لا عيبًا ينبغي التخلّص 
والتنمية  التعايش  تدعم  قوة  بل  ضعفًا  ليس  وهو  منه، 
لبناء  أساسًا  المتبادل  والاحترام  التسامح  وفي  السلمية، 

مجتمعات مترابطة وسلمية.  
في كتابه »الدين والدولة وتطبيق الشريعة« يتخذ منحى 
الثقافية كونه يسلّط الضوء  السياسية الاجتماعية  السياقات 
على عملية الفهم المتبادل للاخر، والاحترام المتبادل كطريق 
قراءة  إعادة  ضرورة  على  مؤكدًا  عربي،  نهضوي  لمشروع 
النصوص الدينية وتفسيرها بما يشجع على التعايش وقبول 
انتشار  إلى  يؤدي  مما  والمعتقدات  الدين  في  المختلف  الآخر 
هو  »التسامح  القول:  عن  يتردد  لا  هو  لذا  التسامح  قيم 
عن  التعبير  في  حقه  واحترام  المختلف،  بالآخر  الاعتراف 
اختلافه، والعمل على توفير الشروط الضرورية لكي يعيش 
جميع أفراد المجتمع في سلام ووئام.«)13(، لعلّ هدف الجابري 
لمشروع  التهيئة  المختلف  بالآخر  والاعتراف  التسامح  من 
واحترام  المختلف  بالآخر  الاعتراف  عماده  تجديدي  عربي 
حقه ووجوده في التعبير والمعتقد، ولكن يبقى السؤال كيف 
في  فاعلة  سياسات  إلى  الطروحات  هذه  تحويل  إلى  السبيل 
والخطط  الاستراتيجيات  هي  وما  العربية؟  المجتمعات 
العملانية القادرة على تحقيقها بالعدل والمساواة على أرض 
الواقع؟ وكيف يمكن إيجاد التوازن والاتزان بين التفسيرات 
التقليدية للنصوص ومستجدات العصر؟ لهذا لا يتوانى طه 
بالتسامح كقيمة أخلاقية ودينية  التعريف  الرحمن عن  عبد 
في قوله: »التسامح هو من أصول الأخلاق الإسلامية، وهو 
يتمثل في الاعتراف  المسلمين،  ديني وأخلاقي على  واجب 
معهم  والتعاون  وسلام،  بكرامة  العيش  في  الآخرين  بحق 
طه  ويهدف  والعدالة«.)14(  المتبادل  الاحترام  أساس  على 
عبدالرحمن من كل ذلك، إلى التمركز حول التسامح الذي 
ينبغي أن يحمل في طياته الأخلاق الدينية من جهة، والمبادئ 
التفاهم  والعدالة،  التعاون  قيم  يعزز  بما  والمعاصرة  الحديثة 
هو  التسامح  هذا  وعلى  المجتمعات.  في  المشترك  والعيش 
قيمة لا مجرد سلوك سياسي اجتماعي، بل هي واجب ديني 
الإنسانية،  والكرامة  والعدل  والمغفرة،  كالرحمة  إسلامي 
مميزًا في ما بين التسامح السلبي كونه يقبل الآخر المختلف 
بلا مبالاة ولا تعاون، في حين أن التسامح الفعال يستند إلى 

التعاون الإيجابي والاحترام المتبادل بين الجماعات والأفراد، 
على أن يتسم بالعدل والمسا واة لا الظلم والتمييز، وبخاصة 
في المجتمعات المتعددة ثقافيًا ودينيًا، حيث ينبغي أن يسود 
الاعتراف بالتنوع والاختلاف واحترام الأقليات وحقوقها، 

والجماعات وتنوعها. 
ويرى ناصيف نصار المفكر اللبناني في التسامح الطريق 
العقل  )نقد  كتابه  ففي  والديمقراطية،  المواطنة  لتعزيز 
التسامح كمبدأ  الدولة والدين()15( بخاصة وأن  السياسي: 
التشاركية  الديمقراطية  على  للتشجيع  إلزامي  ديمقراطي 
بحقوق  والاعتراف  الاختلاف  قبول  يكفل  بما  السياسية 
الآخرين في التعبير بحرية عن معتقداتهم الخاصة وآرائهم، 
كذلك هو الحال عند علي حرب الذي ير ى التسامح كتحرر 
فكري من الأنماط التقليدية الفكرية مسلّطًا الضوء على النقد 
الذاتي بعقلنة تخوّل االاعتراف بالخطأ وقبول النقد، ولكن ما 
ولم  بالتنظير  انحصرت  أنها  هذه  النظر  وجهات  على  يُعاب 
تدخل حيز التطبيق، كما أن النظرة المتفائلة بالديمقراطية لم 
تؤتِ ثمارها، سيما في مجتمع كالمجتمع اللبناني حيث تتضافر 
تحقيق  دون  تحول  قد  متعددة  واجتماعية  سياسية  عوامل 

التسامح فيه.
حول  والعرب  الغربيين  الفلاسفة  بين  الاتفاق  لعلّ 
المجتمعات  في  الثقافي  التنوع  حول  يتمحور  التسامح 
تحقيق  على  قادرة  أخلاقية  قيمة  هو  وبالتالي  المتعددة، 
فلاسفة  ميل  في  يبرز  الاختلاف  لكن  السلمي  التعايش 
الغرب إلى طرح مفهوم التسامح وربطه بالنفعية والليبرالية، 
وبالحقوق والعلمانية، في حين أن المفكرين العرب يتناولونه 
ضمن سياقه الديني الثقافي الخاص بالمجتمعات العربية، مما 
يحصره في الأبعاد التاريخية والتراثية أو بالعدالة الاجتماعية 

والتحديات السياسية والاجتماعية أو بالدين والدولة.

الخاتمة والتوصيات: 
بفعالية  ممارسته  على  القدرة  تستلزم  التسامح  حاكمية 
تضبط  وآليات  واستراتيجيات  قوانين  وضع  على  بناءً 
الحقوق  باحترام  البعض  بعضهم  مع  الناس  علاقات 
المجتمعية للجميع، بتحفيز التعايش السلمي، وخلق البيئة 
الأفراد  بين  تعاون  إيجاد  على  القادرة  الاجتماعية  القانونية 
الحرية  مبدأ  وتغذي  المتبادل  الاحترام  تصون  والمجتمعات 
التسامح  بحاكمية  الإنسان  حقوق  من  المنبثق  الشخصية 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  143
التعبير عن آرائهم دون  اللامشروط مما يتيح للأفراد حرية 
الدينية  وطقوسهم  معتقداتهم  وممارسة  مشروطة  غير  قيود 
الاضطهاد  من  كأقليات  حقوقهم  يضمن  بما  والثقافية 
آليات  تبرز  المبدأ  هذا  وبموجب  العنصري،  والتمييز 
التسامح  إنشاء قوانين تعتمد حاكمية  التي تستلزم  التنظيم 
المجتمعية  الفرد والمصالح  توازن واتزان بين حقوق  بخلق 
انطلاقًا  والفكري،  والثقافي  الديني  بما يضمن صيانةالتنوع 
من لغة الحوار القائم على تبادلية التفاهم والتعاون بما يكفل 

تحقيق التعايش السلمي المنتج والبناّء. 
ولتحقيق سيادة حاكمية التسامح لا بدَّ من دولة قادرة 
على إيجاد قوانين منصفة وعادلة بآليات تنظيمية قوامها قيام 
ويعمل  العدالة  يصون  وقادر  قوي  مستقل،  قضائي  نظام 
الفردية  حقوقهم  ويضمن  الأفراد  ويحمي  تطبيقها،  على 
أو  دينهم  جنسهم،  أو  لعرقهم  النظر  دون  والشخصية 

جنسيتهم. 
عن  بعيدًا  إنساني  تسامح  لخلق  كافية  الصادقة  الإرادة 
الآخر  إعدام  يحتاج  لا  الابداع  وأن  سيما  الآخر  تحطيم 
الراهن  الواقع  أنه في  ولا الانطلاق من عدم وما من شك 
لغتها  تستخدم  تكنولوجية)16(  لوسائط  أساسي  دور  هناك 
والمستقبل،  للآن  العريضة  الخطوط  رسم  في  الخاصة، 
المجالات لوضع  يفتحون  الفلاسفة والمفكرين  أن  صحيحٌ 
التسامح ومباحثه أمام حركة الزمن في عملية تناغم واقعي، 
كل فيلسوف أو مترجم منزاويته ورؤيته للتسامح ومباحثه 
ودوره، إلّ أن نتائج التطوارت الحداثوية المعاصرة تجعل من 
التسامح  أن  حيث  الوعي،  انضباط  على  السيطرة  الصعب 
وتفسيره وتأويله يفتح المجال أمام إبداعية الوعي الإنساني 
هل  التكنولوجيا،  ولغة  الواعي  التسامح  لغة  خلال  من 
سيحمل لنا المستقبل فلاسفة يحولون الاستحالة إلى إمكانية 
ويخلصون البشرية من عذاباتها فيحل السلام لا العنف على 

هذه النقطة الزرقاء الباهتة في هذا العالم؟ 
والقيم  الجوهرية  الأخلاقية  المبادئ  من  التسامح  يعتبر 
لتعزيز  أساسيًا  مبدأ  يشكل  وأنه  سيما  العليا  الإنسانية 
العلاقات بين المجتمعات أو بين أبناء المجتمع الواحد، كما 

حرية  ومتنوعة:  متعددة  إنسانية  لقيم  الجوهري  الأسّ  أنه 
العدالة  تطبيق  المختلف،  الآخر  واحترام  والرأي،  التعبير 
والشامل،  العادل  السلام  تحقيق  إلى  تؤدي  التي  المجتمعية 
سياسية،  اجتماعية  لمؤثرات  يخضع  أخلاقية  كقيمة  أنه  وبما 
وهو منةّ وتفضل أو فضل مشروط لكنه قد يصبح لا تسامحاً 
عندما يفقد رصيده الأخلاقي، وبالتالي الهدف والمبتغى من 
والسماح  والأفكار،  العقائد  فهم  الإيجابي  ببعده  التسامح 
الاقصاء  يمنع  مما  والرؤى  الاتجاهات  لمختلف  بالتعايش 
الشكلي  التسامح  بين  جدًا  كبير  فرق  لهذا  والاحتراب، 
السلم الأهلي الاجتماعي وهو يحمل في  بأهداف  المفروض 
قائمً على  متينة كونه  ليست  انهياره لأن أسسه  بذور  داخله 
على  القائم  الحقيقي  التسامح  المطلوب  بينما  والمنةّ  التفضل 
الاعتراف بالآخر وجودًا وحرية سياسية ومدنية واعتقادية، 
لا الادعاء بامتلاك الحقيقة المطلقة وتكفير الآخر ورفضه، 
من  المجتمعات  بنية  في  يسود  أن  ينبغي  الحقيقي  التسامح 
خلال قبول الآخر المختلف والاعتراف بحقه في الاختلاف 
ببعديْه  والتسامح  ومداهنة،  مسايرة  أو  شكلً  لا  حقيقة 
الذات  احترام  على  الناشئة  بتربية  يكون  والمجتمعي  الذاتي 
وإقامة المصالحة مع ذات الفرد أولً، ثم الانطلاق إلى الآخر 
المختلف وقبوله على علّاته وأخطائه، وهنا يكمن التسامح 
وآرائه  بأفكاره  المختلف  الآخر  احترام  حيث  المجتمعي 

ومعتقداته، وهويته المغايرة، وثقافته المباينة والمعارضة.  
لعل مهمة التنشئة الاجتماعية والتربية البيتية والمدرسية 
تتطلب التربية والتعليم على فلسفة الاختلاف وأخلاقياتها، 
إذ ينبغي أن يتعلم التلميذ ويتربى على أن الاختلاف ضرورة 
والتضاد  بالاختلاف  محكوم  بأكمله  فالكون  وجودية، 
والتناقض فلِمَ لا نتعلم من الكون كيفية التسامح لتحقيق 
السّنة  لهذه  نرتقي  لا  ولِ  الوجودية؟  الكينونة  استمرار 
الكونية فنتعلم منها أن الليل يعقبه نهار، والثلج يعقبه نور 
ونار، فكما أن الكون قادر على احتواء هذه الأضداد بتغيراتها 
نتعلم الخروج على  لا  لَِ  ومميزاتها وخصوصياتها وهوياتها، 
اللاتسامح والتعصب والعنف والمذهبية والفئوية والطائفية 

ونسبح في بحر الكونية والعالمية؟  

أ. د. ماغي حسن عبيد 
الجامعة اللبنانية كلية الآداب والعلوم الإنسانية



144  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

مبادئ بشأن  ديباجة إعلان  المادة الأولى من  الثانية،  الفقرة   )1(
الثامنة  دورته  في  لليونسكو  العام  المؤتمر  اعتمده  التسامح، 

والعشرين، باريس ،16 نوفمبر ،1955.  
 Robert W Marks, The Meaning of Marcuse, New )2(
York, Ballantine Books, 1970, p.13-.41
 Roger Pol Droit, Philosophie et démocratie dans le )3(
 monde, Préface de Frédérico Mayor, Paris, Livre de
poche, 1955, p. 11.
 Jacques Derrida, On Hospilatiy, Translated by  )4(
 Anne Dufourmantelle, Stanford University Press,
 2000, p. 25.
 John Rawls: A Theory of justice, Cambridge M A. )5(
 Havard University press, 1971, revisied edition, 1999,
PXV!!!)
 Rawls 1993a, Political Liberalism, New York, Trad )6(
 Cath.Audard 1995, Libéralisme Politique, PUF, P206.
 Rawls, Justice as fairness: Political not  )7(
 Metaphysical philosophy and public affaires 14,
  1985, Trad. Catherine Audard dans John Rawls 1993,
Justice et démocratie, Paris, Seuil, p. 251.
 K.R Popper, The open society and its enemies,  )8(
 volume2, fifth edition, Princeton university press,
1966, p. 125.

 Michel Foucauld, Naissance de la biopolitique,  )9(
Paris, Gallimard & Seuil, 2004, p. 30.
  Will Kymlica 1995, Multicultural Citizenship: A)10(
 Liberal Theory of Minority Rights, Oxford: Oxford
 University Press. ISBN 0-19-829091-8 Trad Patrick
Savidan 2001, edition la découverte, p. 224.
الحياة... أمور  اتجاه لضبط  نحو  التسامح:  درويش،  )11( بهاء 
 ،3 العدد  السعودية،  الفلسفة  جمعية  مقابسات،  فلسفية،  رؤية 

يونيو2023، ص36.
 Russel: Why Men Fight. London, Routledge,  )12(
2010, p. 148-150.
الشريعة،  وتطبيق  والدولة  الدين  الجابري،  عابد  محمد   )13(

لبنان، مركز دراسات الوحدة العربية، 1996،  ص58.  
)14( طه عبد الرحمن، روح الحداثة: المدخل إلى تأسيس الحداثة 

الإسلامية، المغرب، الدار البيضاء، 2006، ص147.  
)15( ناصيف نصار، نقد العقل السياسي: الدولة والدين، دار 

الطليعة ،1996.  
 Mcluhan M, (1989), The global village:  )16(
 Transformations in world life and media in the 21st
century, United Kingdom,1989.

الهوامــش



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  145

قبل  )341ـ270  أبيقور  الإغريقيّ  الفيلسوف  يحتلُّ 
ارتبط  فقد  الفكر الأخلاقيّ.  تاريخ  مميَّزة في  الميلاد( مكانة 
يًّة على  اسمه بواحد من أكثر المذاهب الإطيقيَّة شيوعًا وأهَِّ
 .eudaimonia عادة مَرِّ العصور. وعنيت بذلك مذهب السَّ
الفكريّ  الإنتاج  بغزارة  الإبداعيّ  أبيقور  نشاط  تميَّز 
مؤلَّف.  الثَّلاثمائة  يقارب  ما  يداه  خطَّت  فقد  والتَّأليف. 
بَيْدَ أنَّ يد الفساد امتدت إليها وعبثت بمعظمها، ولم يصلنا 
هة إلى عدد من تلامذته من  منها سوى ثلاث رسائل موجَّ
تيِ يبسط فيها أفكاره  هيرة إلى مينيكيوس الَّ بينها رسالته الشَّ
أقواله  من  مجموعتان  إليها  يُضاف  الأساسيَّة،  الأخلاقيَّة 
العرض الموجز عن  أنْ نغفل  المأثورة. هذا، طبعًا، من غير 
الفلسفة  مؤرخ  كتاب  نه  تَضَمَّ ذِي  الَّ وأعماله  أبيقور  حياة 
المشهورين  الفلاسفة  »حياة  اللائرتسي:  ديوجين  القديمة 
تيِ وسم بها  وتعاليمهم وأقوالهم المأثورة«. ولَعَلَّ العناوين الَّ
تيِ أولاها أبيقور للأخلاق.  فاته تعكس العناية الفائقة الَّ مؤلَّ
و»في   » الحبِّ »في  الحصر:  لا  المثال  سبيل  على  منها  ونذكر 
هذا  وليس  وغيرها.  العادل«  لوك  السُّ و»في  الحياة«  غاية 
الاهتمام البالغ بالمسائل الأخلاقيَّة غريبًا عن فيلسوف كُتب 
ستنعم  يف  الضَّ ا  »أيُّ الفلسفيَّة:  جمعيته  حديقة  مدخل  على 
ذ من الفلسفة  ة ـ الخير الأسمى«، واتَّ احة، هنا اللَّذَّ هنا بالرَّ
عمليًّا  مختبًرا  حديقته  كانت  فقد  وبالفعل،  للحياة.  أسلوبًا 
لمذهبه وتجسيدًا حيًّا لمبادئه وقناعاته. وبخلاف الكثيرين من 
يفعلون،  ما لا  يقولون  ذِين  الَّ عراء والأدباء  والشُّ الفلاسفة 
انفصاميّ  تناقض  في  ويعيشون  يبوحون،  لا  ما  ويضمرون 
تيِ  لوكيَّات الَّ تيِ يُنظِّرون لها والسُّ حادٍّ بين المبادئ والقيم الَّ
دق والانسجام مع  يمارسونها، فقد كان أبيقور قدوًة في الصُّ

دًا بذلك وحدة القول والفكر والعمل. ات، مجسِّ الذَّ
المشكلات  حَلِّ  مفتاح  إنَّ  القول  إلى  أبيقور  يذهب 
عادة  للسَّ حيح  الصَّ التَّفسير  في  يكمن  إنَّمَ  الأخلاقيَّة 

عادة  السَّ معنى  على  الوقوف  من  بدَّ  لا  كان  لذا  الإنسانيَّة. 
بل الموصلة  ة بالإنسان، وتحديد شروط إمكانها والسُّ الخاصَّ
رًا جديدًا للمثال  إليها. وعلى هذا الطَّريق يضع أبيقور تصوُّ
أطروحات  بعض  مع  يتقاطع  الحياتيَّة  والغاية  الأخلاقيّ 
ة )الإيديمونيَّة( المهيمنة في الإطيقا القديمة،  عاديَّ التَّقاليد السَّ
بأنَّ  الاعتقاد  يشاطرها  فهو  بها.  يتماهى  أنْ  دون  من  لكن 
عادة هي الخير الأسمى والغاية الحياتيَّة القصوى، لكنَّه  السَّ
تتعلَّق  الأوُلى  المسألة  مسألتين:  في   ، الأقَلِّ على  عنها،  يتميَّز 
هو  وكما  اتيَّة.  الذَّ الإنسان  قوى  على  عادة  السَّ اعتماد  بمدى 
ـ  للإيديمونيَّة  الأبرز  الممثِّل  ـ  أرسطو  لـ  فقد سبق  معلوم، 
وحيّ  نين اثنين: الكمال الرُّ عادة إلى مكوِّ م مفهوم السَّ أنْ قسَّ
ذاته؛  الإنسان  إلى أقصى حدٍّ على  يعتمد  ما  ـ وهو  اخلّي  الدَّ
ة الخارجيَّة ـ وهي ما لا يتوقَّف بلوغها على  والخيرات الماديَّ
نان بعضهما ببعض على  الإنسان وحده. ويرتبط هذان المكوِّ
فات النَّفْسيَّة للإنسان سعادته إلى حدٍّ كبير،  د فيه الصِّ نحو تحدِّ
دًا  يًّا. في حين يذهب أبيقور أبعد من ذلك، مؤكِّ ولكن ليس كُلِّ
لسلطته  يَّة  بالكُلِّ وتخضع  الفرد  مراد  طوع  هي  عادة  السَّ أنَّ 
ومفهومها.  عادة  السَّ بمعنى  تتعلَّق  الثَّانية  المسألة  وإرادته؛ 
وإذا ربط أرسطو سعادة الإنسان وخيره الأسمى بالتَّطوير 
الأكمل لَِلَكَاته العقليَّة والنَّفْسيَّة وتحصيل العلوم والمعارف، 
فإنَّ أبيقور يجعل المعرفة الفلسفيَّة وسيلة مطلوبة لغيرها، لا 
لذاتها. والحال أنَّ أبيقور يضم هنا صوته إلى صوت فلاسفة 
ة العقل العملّي  ذِين أثاروا مسألة أولويَّ الحقبة الهللينيستيَّة الَّ
على العقل النَّظريّ، منتقدًا بشكل منهجيّ أطروحة "المعرفة 
إلَّ  لها  قيمة  لا  ذاتها  بحدِّ  المعرفة  إنَّ  إذ  المعرفة".  أجْلِ  من 
منها، وتعلِّمنا،  ـ أخلاقيَّة أعلى  ة  ما تخدم غاية معياريَّ بقدر 

بالتَّالي، كيف ينبغي أنْ نعيش بشكل صحيح. 
بالنِّسبة  القصوى  الإنسان  سعادة  عادت  ما  وعليه، 
كينة  السَّ في  بَلْ  المعرفّي،  واليقين  العلم  في  تكمن  أبيقور  إلى 

قُطوف أخلاقيَّة من حديقة أبيقور الفلسفيَّة 

علي صغير 

ا في العصر القديم. )كارل ماركس( رًا حقيقيًّا وجذريًّ لقد كان أبيقور منوِّ



146  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
اخليَّة والطُّمأنينة النَّفْسيَّة ataraxia، بما تنطويان عليه من  الدَّ
الاضطرابات  وانعدام  ة،  الوجوديَّ الهموم  من  ر  التَّحرُّ متعة 
ة. وإلى  معنى قريب من هذا يذهب  النَّفْسيَّة والآلام الجسديَّ
ة ولا باليقين  كارل ماركس بقوله: »إنَّ أبيقور لا يبالي باللَّذَّ
وح واستقلاليتها«)1(.  ة الرُّ يَّ الحسّي ولا بأيِّ شيء آخر غير حرِّ
ة،  الأبيقوريَّ الإطيقا  حسب  الإنسانّي،  الوجود  كان  ولمَّا 
ئيس  ها الوجوديّ الرَّ ا وألًما كان هَُّ يَرْشَح خوفًا ومعاناة وهمًّ
عدة  مفاهيم  ة  ثَمَّ الحقيقة،  وفي  الوجود.  من  الهمَِّ  طرد  هو 
ة  يَّ والحُرِّ ة  اللَّذَّ مثل  من  عادة  السَّ تعريف  في  أبيقور  يوردها 
أقانيم  هي  والأحوال  المفاهيم  هذه  أنَّ  والحقُّ  والطُّمأنينة. 
حقائق  من  حقيقة  ويشرح  الآخر،  منها  واحد  كل  يُغْني 
عادة  السَّ عادة ويكشف طيَّة من طيَّاتها. ونظرًا إلى كون  السَّ
مرغوبة ومطلوبة، والمرغوب، بطبيعة الحال، شائق ولذيذ، 
ة. لذا قلَّما نجد في تاريخ الفكر  ق إلى اللَّذَّ كان لا بدَّ من التَّطرُّ
ة.  اللَّذَّ عن  الحديث  من  يخلو  عادة  السَّ في  خطابًا  الأخلاقيّ 
ها كسلب  ف إلَّ بضِدِّ ة، في مفهومها الأبيقوريّ، لا تُعرَّ فاللَّذَّ
ها الأقصى  وَحَدُّ والمعاناة،  الألم  له، وتحديدًا، كغياب  ونفي 
الإنسان في طلب  يكدُّ  وإذ  وألمٍ)2(.  وقلقٍ  هَمٍّ  كُلِّ  إزالة  هو 
وإنَّمَ  نقصًا فحسب،  يسد  فراغًا ولا  يملأ  فإنَّه لا  ات،  الملذَّ
ة والنَّفْسيَّة المزعجة والمؤلمة أيضًا.  يزيل الأحاسيس الجسديَّ
والأنسب  إلينا  الأقرب  ل  الأوَّ الخير  هي  ة  اللَّذَّ كانت  وإذا 
ومعيار  وخاتمتها،  عيدة  السَّ الحياة  بداية  وهي  لطبيعتنا، 
واكتمالها.  ات  الملذَّ امتلاء  هي  عادة  السَّ فإن  كافة،  الخيرات 
على  التَّنبيه  إلى  أبيقور  يسارع  الفهم  وسوء  للتَّسفيه  ودرءًا 
نيئة العابرة  ة الحسيَّة والدَّ ة المقصودة هنا ليست اللَّذَّ أنَّ »اللَّذَّ
ة المرتبطة بالانعتاق من  فهاء، بَلْ اللَّذَّ ة بالخلعاء والسُّ الخاصَّ
جلسات  فليست  النَّفْسِ.  واضطرابات  ة  الجسديَّ الآلام 
والنِّساء،  بالغلمان  والتَّمتٍّع  المتواصلة،  والمجون  اب  الشَّ
مه المائدة الفاخرة هي ما  ووجبات الأسماك وغيرها مما تقدِّ
عيدة، بَلْ الفكر المتوقِّد المتقصِّ أسباب كُلِّ ما  يولِّد الحياة السَّ
ينبغي اختياره أو تجنُّبه، والطَّارد للآراء المسبِّبة للاضطراب 
وعنه  الأعظم  الخير  هو  ذاته  ر  والتَّفكُّ النَّفْسِ.  في  الأخطر 
بحياة  التَّمتُّع  المستحيل  من  إنَّه  إذ  كافة.  الفضائل  صدرت 
ر وفضيلة وعدل. فلا يمكن أنْ نكون  رغيدة من دون تفكُّ
سعداء ما لم نكن حكماء فضلاء، ولن نكون شرفاء وعادلين 
ليستا  عيدة  السَّ والحياة  الفضائل  إنَّ  سعداء«)3(.  نكن  لم  ما 
ذلك  ويدلُّ  بينهما.  انفصال  لا  واحدًا  شيئًا  إلَّ  الواقع  في 
ما  على  كانت،  ة  لذَّ أيِّ  فلسفة  ليست  ة  الأبيقوريَّ أنَّ  على 

فيعة  والرَّ المميَّزة  الثَّقافة  فلسفة  ما هي  بقدر  البعض،  يزعم 
ة تعقبها  ات خير من ألف لذَّ ات. فَرُبَّ ألم تعقبه ملذَّ للملذَّ
ات نفسها ينبغي أنْ تجد مبررها  معاناة. ومعنى ذلك أنَّ الملذَّ
أمام محكمة العقل وأنْ تخضع للتَّقييم الأخلاقيّ ومتطلَّبات 

الاجتماع الإنسانّي. 
هوات  ا بسبب الشَّ يرى أبيقور أنَّ الإنسان يكون تعيسًا إمَّ
الجامحة أو بسبب الخوف من المجهول أو الاثنين معًا. ولكي 
ب عليه أنْ يُتْقِنَ فنَّ  عادة يتوجَّ ينعم الإنسان بالطُّمأنينة والسَّ
فة  هوات المتطرِّ تيِ تعتريه وقهر الشَّ الَّ التَّغلُّب على المخاوف 
ات  الملذَّ كما  الآلام  بتفاضل  منه  وإدراكًا  به.  تعصف  تيِ  الَّ
النَّفْسِ،  وآلالام  الجسد  آلالام  بين  أبيقور  يميِّز  عهما  وتنوُّ
ات النَّفْسِ جاعلً الأخيرة أعظم  ات الجسد وملذَّ وبين ملذَّ
من  بكثير  أسوأ  النَّفْسّي  الألم  أنَّ  »وكما  الأوُلى:  من  وأوسع 
الألم الجسديّ، لأنَّ الجسد يعاني فقط عواصف الحاضر بينما 
معًا،  والمستقبل  والحاضر  الماضي  عواصف  تعاني  النَّفْس 
ات  الملذَّ من  وأبهج  أدْوَم  النَّفْسِيَّة  ات  الملذَّ تكون  فكذلك 
الاضطرابات  من  ر  التَّحرُّ أنَّ  ذلك  على  زد  ة«)4(.  الجسديَّ
ة،  ة أكثر تعقيدًا من التَّخلُّص من الآلام الجسديَّ النَّفْسيَّة مَهمَّ
حيح.  لأنَّ إزالتها تعتمد بدرجة أكبر على العقل والفهم الصَّ
من  أعلى  مرتبة  في  ة  المعنويَّ ات  الملذَّ أبيقور  يضع  أنْ  وبعد 
ات  والملذَّ الإنسان  حاجات  بتقسيم  يقوم  البدنيَّة  ات  الملذَّ
ات  1( حاجات وملذَّ أنواع:  النَّاجمة عن إشباعها إلى ثلاثة 
الأساسيَّة  ة  الجسديَّ الحاجات  مثل  من  ة  وضروريَّ طبيعيَّة 
)2 وبقاءهم؛  وجودهم  تحفظ  تيِ  الَّ البشر  لجميع  الملازمة 
مثل  من  ة  ضروريَّ غير  لكنَّها  طبيعيَّة،  ات  وملذَّ حاجات 
هيّ  الشَّ الطَّعام  من  وطاب  لذَّ  ما  كُلِّ  في  والتَّفنُّن  الإسراف 
اب الهنيّ والمنكح البهيّ واللِّباس المبرقش الغالي؛ 3( والشَّ

ة من مثل حبّ  ات غير طبيعيَّة وغير ضروريَّ حاجات وملذَّ
في  الفرد  كرغبة  ات  الذَّ تمجيد  في  والهوََس  هرة  والشُّ الجاه 
ة. وينبغي  ج بأكاليل الغار، وأنْ تقام له التَّماثيل التَّذكاريَّ التَّتوُّ
النَّوعين  بنفسه عن  ينأى  أنْ  أبيقور،  ما يرى  للإنسان، على 
لِ منها،  النَّوع الأوَّ ات، وأنْ يقتصر على  الملذَّ الأخيرين من 
الَّذِي  ؤال  السُّ لكن  عيدة.  والسَّ الفاضلة  للحياة  كافية  ا  لأنَّ
أبيقور  الكامن وراء حصر  بب  السَّ ما  يطرح نفسه هنا هو: 
الطَّبيعيّ  النَّوع  عادة في  السَّ إلى  الموصلة  ات  والملذَّ الحاجات 
تنطوي  ؤال  السُّ هذا  عن  أبيقور  إجابة  منها؟  وريّ  والضَّ
يٍّة كبيرة لفهم خصوصيَّة نظريته الأخلاقيَّة. يستند  أهَِّ على 
ل، ومفاده  أبيقور في إجابته إلى اعتبارين اثنين: الاعتبار الأوَّ



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  147
الكاملة كًّم ونوعًا،  غبات في تشكيلتها  الرَّ إذا ما أخذنا  نا  أنَّ
، لا إمكان لإشباعها فعليَّا  ا تمتدُّ إلى ما لانهاية، ومن ثَمَّ فإنَّ
غبات اللامتناهية يتطلَّب  من حيث المبدأ. ذلك أنَّ تلبية الرَّ
وقتًا وجهدًا لامتناهيين وهو ما لا يملكه الإنسان. فالفجوة 
غبات والإمكانيات، ومن  سحيقة والمسافة كبيرة ما بين الرَّ
الخيبة  سوى  العميقة  ة  الهوَُّ هذه  بردم  للطَّامع  ليس   ، ثَمَّ
يتَّبع  ذِي  الَّ الفرد  أنَّ  فمفاده  الثَّاني  الاعتبار  ا  أمَّ اب؛  والسَّ
أنْ يكون  هواه يصير، لا محالة، عبدًا للظُّروف ويكف عن 
القلق  أمواج  فتتقاذفه  أموره،  زمام  ومالك  نفسه  سيد 
أو  ثابتًا  ا  مُسْتَقَرًّ يجد  أنْ  غير  من  المتلاطمة  العاتية  والمعاناة 
الإنسان  بوقوع  ناهيك  سعادته.  سفن  عليه  ترسو  آمناً  ا  برًّ
الخارجيَّة  الظُّروف  سيطرة  تحت  إشباعها  إلى  اعي  السَّ
الانصياع  تأبى  إرادته  عن  مستقلَّة  عوامل  رهينة  ويصبح 
نفسه،  يزجُّ  ات  الملذَّ اقتناص  وراء  اللاهث  فالفرد  له. 
الآخرين،  مع  صدام  في  يحتسب،  لا  أو  يحتسب  حيث  من 
غينة وحبِّ الجاه وغيرها  فتستيقظ فيه مشاعر الحسد والضَّ
فلن  باليسير،  يرضى  لا  ومن  أخلاقيًّا.  امة  الهدَّ وافع  الدَّ من 
غبات الطَّبيعيَّة  دِّ من ذلك، فإنَّ الرَّ يكفيه الكثير. وعلى الضِّ
ة محدودة وسهلة المنال ويمكن إشباعها بيسر. إذ  وريَّ والضَّ
هر  الدَّ صروف  الإنسان  يقي  الأدنى  الحدِّ  بهذا  الاكتفاء  إنَّ 
مان والنِّزاع مع الآخرين. وفي المقابل، يفضي عدم  وغدر الزَّ
والمعاناة،  الكَدَرِ  إلى  ة  وريَّ والضَّ الطَّبيعيَّة  الحاجات  اشباع 
الَّذِي لا يمكن تبديده  النَّوع من المعاناة  وتحديدًا، إلى ذلك 
د تغيير المزاج الفكريّ. وهذا ما يميِّزها من غيرها من  بمجرَّ
المثال،  سبيل  على  فالإنسان،  والمصطنعة.  الكماليَّة  ات  الملذَّ
العيش من  يستطيع  لكنَّه لا  العيش من دون خمر،  يستطيع 
ير من الخمر قد  كِّ السِّ المدمن  أنَّ حرمان  دون ماء. صحيح 
يمكن  التَّوتُّر  هذا  لكن  فظيعين،  رٍ  وتوتُّ بمعاناةٍ  له  يتسبَّب 
جديدة  رؤية  بتطوير  وذلك  اتّي،  الذَّ الانضباط  عبر  إزالته 
بما هو  تبديله  أو  غبة  الرَّ وموقف مختلف تجاه موضوع هذه 
يمكن  فلا  العطش  عن  النَّاتجة  المعاناة  ا  أمَّ وأنفع.  أجدى 
تبديدها بتهذيب العقل والإرادة. لذا، فإنَّ الحاجة إلى الماء 
ا الحاجة  ة، أمَّ وريَّ تندرج في خانة الحاجات الطَّبيعيَّة والضَّ
الطَّبيعيّ  الأدنى  بالحدِّ  ات  الملذَّ تقييد  إنَّ  فلا.  الخمر  إلى 
وريّ لا تمثِّل بالنِّسبة إلى أبيقور قاعدة غير مشروطة  والضَّ
من  غبات  الرَّ تقليص  إلى  نسعى  لا  »نحن  إلزاميًّا:  وواجبًا 
بَلْ  وبسيطًا،  رخيصًا  طعامًا  وام،  الدَّ على  نأكل،  أنْ  أجْلِ 
الأقرب  فالاعتدال  كهذا«)5(.  طعام  تناول  نخشى  لا  لكي 

وسيليَّة.  قيمة  ذو  فهو  ذاته.  بحدِّ  خيًرا  ليس  ف  التَّقشُّ إلى 
بالطُّمأنينة  عور  الشُّ من  الإنسان  تمكين  في  قيمته  وتكمن 
حَتَّى عندما يضطر إلى الاكتفاء بأقلِّ القليل. وما الاستعداد 
إلَّ  ة  وريَّ والضَّ الطَّبيعيَّة  ات  بالملذَّ اللُّزُوم،  عند  للإكتفاء، 
ز  ويعزِّ الخارجيّ  العالم  عن  الفرد  استقلاليَّة  يضمن  شرط 
ثمار  أعظم  هي  ة  يَّ فالحُرِّ البشر.  بين  العلاقات  في  الوئام 
الأبيقوريّ  التَّصنيف  احتفاظ  من  غم  الرَّ وعلى  القناعة. 
حَتَّى يومنا هذا، ومن رؤيته  العلميَّة  للحاجات بصلاحيته 
من  الاستهلاكيّ  الحياة  لنمط  الملازمة  للآفات  ائبة  الصَّ
خصيَّة الإنسانيَّة، إلَّ  صنميَّة واستلاب، ومخاطرها على الشَّ
في  تمثَّل  واضحٍ  خطأ  ارتكاب  من  البتَّة  يعصمه  لم  ذلك  أنَّ 
إغفاله الحقيقة القائلة بأنَّ حاجات الإنسان ككائن اجتماعيّ 
ناهيك  ائمين.  الدَّ والتَّغيُّ  ع  التَّوسُّ إلى  ميل  على  تنطوي 
وريّ والكمالّي هي حدود  الضَّ الفاصلة بين  بكون الحدود 
ة تاريخيًّا. فما كان بالأمس كماليًّا قد يغدو اليوم  مرنة ومتغيِّ
الاجتماعيّ  بالبعد  أو  بالمعنى  ضروريّ  هو  وما  ا،  ضروريًّ

للكلمة قد يختلف من عصر إلى آخر ومن بيئة إلى أُخرى.
واف  غير  يَّته،  أهَِّ على  هوات،  الشَّ ربقة  من  ر  التَّحرُّ إنَّ 
براثن  من  الإنسان  بتحرير  يكتمل  لم  ما  عادة  السَّ بمقصود 
ف المروم  ة المصاحبة له. ولنيل هذا الشَّ المخاوف الوجوديَّ
هي  فالأخيرة  الفلسفة.  على  استثنائيَّة  آمالً  أبيقور  يعقد 
لذا، ليس  ة.  الَمهمَّ لة فعليًّا لإنجاز هذه  المؤهَّ الوحيدة  ة  القُوَّ
أبيقور رسالته إلى مينيكيوس  أنْ يستهل  من قبيل المصادفة 
الفلسفة والحثِّ  فيها مذهبه الأخلاقيّ بمدح  يبسط  تيِ  والَّ
ل  يؤجِّ أنْ  شبابه  ريعان  في  لأحد  »ليس  دراستها:  على 
الاشتغال  من  يسأم  أنْ  لأحد  وليس  بالفلسفة،  الاشتغال 
أو  مناسبة )مبكرة  فليس هناك سنٌّ غير  بها في شيخوخته. 
الوقت لم  إنَّ  يقول  النَّفْسِ وعافيتها. ومن  ة  لصِحَّ رة(  متأخِّ
فهو كمثل  الأوان  فات  قد  أنَّه  أو  الفلسفة  لمزاولة  بعد  يحن 
قد  أنَّه  أو  سعيدًا  ليكون  بعد  يحن  لم  الوقت  إنَّ  يقول  من 
ر الإنسان وتنير معالم طريقه  فات الأوان«)6(. فالفلسفة تُنوَِّ
بينهما  ما  في  مرتبطتان  وكلتاهما  سعادته.  فضاء  ل  وتشكِّ
اللَّتان  اخليَّة  الدَّ كينة  النَّفْسيَّة والسَّ لامة  فالسَّ وثيقًا:  ارتباطًا 
وفي  بالفلسفة،  تكتسبان  ونواتها  عادة  السَّ لُبَّ  لان  تشكِّ
الوقت نفسه، ليس للفلسفة رسالة أُخرى سوى التَّفكير في 
تيِ  ما يؤلِّف سعادتنا. جوفاء هي كلمات ذلك الفيلسوف الَّ
لا تداوي أيَّ ألم من آلالام الإنسان. إذ إنَّ الفلسفة أكبر من 
ا علاج عقلّي  نة لها: إنَّ ة المكوِّ مجموع الآراء والتَّعاليم النَّظريَّ



148  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
ونمط حياة. وعلى هذا الطَّريق يضع أبيقور الحقيقة العلميَّة 
والفلسفة الطَّبيعيَّة في خدمة الخير والغاية الأخلاقيَّة. فمن 
ة  واللَّذَّ القصوى  عادة  السَّ نيل  لفيلسوفنا،  وفقًا  المحال، 
الطَّبيعة  دراسة  دون  من  شائبة  تشوبها  لا  تيِ  الَّ الخالصة 
وفقًا  خصوصًا،  والفلسفة  عمومًا،  فالمعرفة  الكون.  وفهم 
ة  ويَّ لفيلسوفنا، لا قيمة لهما إلَّ بمقدار ما تعلِّماننا الحياة السَّ
ذِي  الَّ واء  والدَّ العقلّي  العلاج  بمنزلة  فالفلسفة  عيدة.  والسَّ
الطِّبِّ  في  خير  لا  أنَّه  »كما  واعتلالها:  النَّفْسِ  جراح  يبلسم 
خير  لا  فكذلك  أسقامها،  من  الأبدان  يشفي  لا  الَّذِي 
تيِ لا تداوي أمراض النَّفْسِ«)7(. لكن  يرتجى من الفلسفة الَّ
الحياة  إلى  بالإنسان  الفلسفيّ  ّـ  المعرفي  النَّشاط  يصل  كيف 

عيدة؟ السَّ
يقوم  والمشروع  المتوقَّع  ؤال  السُّ هذا  عن  الإجابة  وفي 
تقضُّ  تيِ  الَّ الأساسيَّة  ة  الوجوديَّ المخاوف  بتقسيم  أبيقور 
ر صفو سعادتهم إلى ثلاثة، وهي على  البشر وتعكِّ مضاجع 
ورة  الضَّ من  الخوف   )2 الآلهة؛  من  الخوف   )1 التَّوالي: 
الطَّبيعيَّة؛ 3( الخوف من الموت. يرى أبيقور أنَّ الخوف من 
في  ل  تتدخَّ الآلهة  أنَّ  مفادها  كاذبة  تخيُّلات  عن  ناتج  الآلهة 
بهم،  الكبير  الأذى  وتلحق  الأشرار  »فتعاقب  البشر  حياة 
باختلاقهم  فالبشر  خيًرا«)8(.  الأبرار  الحين  الصَّ وتجازي 
إنَّمَ  والعقاب،  الانتقام  شديدة  عليا  ة  كقُوَّ للآلهة  صورة 
اللاهثين  الأذلاء  عى عليهم  المدَّ أنفسهم في قفص  يضعون 
ل  وتوسُّ استرضائها  إلى  الممكنة  الوسائل  وبكل  باستمرار 
هي  أبيقور،  يرى  ما  على  رات،  التَّصوُّ وهذه  شفاعتها. 
للعوام  الأخلاقيّ  القصور  عن  يُعَبِّ  م  التَّوهُّ من  ضرب 
لَ في شؤون الآخرين وتقسيم  ذِين اعتادوا التَّدَخُّ أنفسهم الَّ
النَّاس إلى أقرباء وغرباء، صالحين وطالحين، أشرار وأخيار. 
الأباطيل:  هذه  على  قًا  معلِّ فيلسوفنا  يردف  بليغة  وبحكمة 
جميعًا  لهلكوا  وصلواتهم  البشر  لأدعية  الإله  استجاب  »لو 
 َّ الشَّ وام، من  الدَّ ما يضمرونه، على  ةِ  لشِِدَّ أبيهم  بكرة  على 
تؤرق  أنْ  من  وأجَلُّ  أسمى  فالآلهة  لبعض«)9(.  بعضهم 
لا  الآلهة  من  فالخوف  شؤونه.  وإدارة  العالم  بحكم  نفسها 
ات، ولأنَّ كل ما يجري  بالذَّ ا آلهة  ر ولا أساس له، لأنَّ مبرِّ
محايثة  داخليَّة  لقوانين  طبقًا  يجري  إنَّمَ  الكون،  في  ويحدث 
ة ماورائيَّة خارجيَّة كائنة  قُوَّ ل لأيِّ  له ومن دون أدنى تدخُّ
الآلهة،  بوجود  أبيقور  اعتراف  غم من  الرَّ من كانت. وعلى 
)وهي،  عدم  من  للعالم  الإلهيّ  الخلق  ة  نظريَّ يرفض  أنَّه  إلَّ 
الفلسفة الإغريقيَّة(،  ة غريبة تمامًا عن رُوح  بالمناسَبة، نظريَّ

مُنكِرًا معها فكرة القضاء والقدر والعناية الإلهيَّة. فالآلهة ـ 
هة تمامًا عن ما ينسبه البشر  ا منزَّ كائنات من نوع خاصٍّ جدًّ
وما  والغضب  والحقد  كالحسد  مذمومة  صفات  من  إليها 
تتسبَّب  ولا  لها  هموم  لا  ة  وخيِّ خالدة  كائنات  فهي  شابه. 
حالمة  شبه  العوالم  بين  ما  فضاءات  في  تعيش  للآخرين،  بها 
البشر  أفراح  تجاه  لامبالية  ة  مديَّ السَّ ات  بالملذَّ مستمتعة 
لا  ا،  شرًّ ولا  خيًرا  لا  شؤونهم  في  ل  تتدخَّ ولا  وأتراحهم، 
ليل على ذلك  وعدًا ولا وعيدًا، لا ترغيبًا ولا ترهيبًا. والدَّ
ِّ المتكثِّر في العالم  ِّ في العالم. وبيانه أنَّ ربط الشَّ هو وجود الشَّ
مَ يعني واحدًا من أربعة بدائل تتنافى  بإرادة الإله ومشيئته، إنَّ
استئصال  يريد  الإله  أنَّ  ا  إمَّ وماهيَّته:  الإله  مقام  مع  كلها 
لا  لكنَّه  ذلك،  فعل  على  قادر  أنَّه  أو  يقدر،  لا  لكنَّه   ، ِّ الشَّ
يريد، أو أنَّه لا يقدر ولا يريد، أو أنَّه يريد ويقدر. فالبديل 
ل يجعل الإل�ه حسودًا، وهذا بعيد كل البعد من طبيعة  الأوَّ
يجعله  الثَّالث  والبديل  عاجزًا.  يجعله  الثَّاني  والبديل  ه.  الإل�
ذِي يبدو، للوهلة الأوُلى،  ابع الَّ حسودًا وعاجزًا. والبديل الرَّ
ل، فعليًّا، انتقاصًا من  ه، يشكِّ أنَّه البديل الوحيد اللائق بالإل�
له في شؤونه  مقامه، لأنَّ اهتمام الإله بالعالم الإنسانّي وتدخُّ
ه  الإل� في  وعيب  نقص  على  كدليل  تأويله  يمكن  وشجونه 
يُعبِّ عن احتياجه إليه واعتماده عليه. والحقُّ أنَّ الآلهة، على 
ما يرى أبيقور، غَنيَِّة عن العالمين، وقيُّومة بذاتها، لا بغيرها. 
ى  يتعدَّ  ِّ الشَّ مصدر  لمعضلة  أبيقور  حَلَّ  أنَّ  الواضح  ومن 
َّ هو صناعة  البدائل الأربعة المذكورة آنفًا إلى القول بأنَّ الشَّ
على  تقع  العالم  من  اجتثاثه  مسؤوليَّة  وإنَّ  بامتياز،  ة  بشريَّ
ل عليه إلَّ ذاته. كاهل الإنسان وحده. فليس للإنسان ما يُعَوِّ
ورة الطَّبيعيَّة، فهو الآخر  وبالانتقال إلى الخوف من الضَّ
ر من الخوف من الآلهة  فالتَّحرُّ له.  ر  المعنى ولا مبرِّ معدوم 
وأسيًرا  عبدًا  الإنسان  بقي  ما  إذا  منه  طائل  ولا  له  قيمة  لا 
بكثير من  أسوأ  ورة  الضَّ من  فالخوف  الطَّبيعيَّة.  ورة  للضَّ
ورة لا يستغرق ولا  الخوف من الآلهة. إذ إنَّ سلطان الضَّ
فإلى  والمجتمع.  الكون  في  الجارية  الأحداث  جميع  يشمل 
ك  ة وفراغات حيث تتحرَّ يَّ ة »مساحات« من الحُرِّ جانبها ثَمَّ
المستقيم.   الخطِّ  عن  التِّلقائيّ  الانحراف  بنتيجة  رات  الذَّ
الأنطولوجيّ  الأساس  هي  أبيقور،  لـ  وفقًا  فالفيزياء، 
الَّذِي يجعل الاختيار الأخلاقيّ  ة الإرادة  يَّ والموضوعيّ لحُرِّ
ورة، وبعضها  أمرًا ممكناً. فالأحداث يقع بعضها بفعل الضَّ
بفعل المصادفة، فيما يتوقَّف حدوث بعضها الآخر علينا. وما 
ورة لامسؤولة  أنْ يرى الحكيم هذه الحقيقة سيفهم أنَّ الضَّ



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  149
عليها،  ل  يُعَوَّ لا  متقلِّبة  المصادفة  وأنَّ  حرج،  عليها  وليس 
قوى  لأيِّ  خاضع  غير  هو  بما  إرادتنا،  على  يتوقَّف  ما  وأنَّ 
م)10(.  الذَّ أو  الثَّناء  الَّذِي يستحقُّ  الوحيد  أُخرى، هو الأمر 
ة رفضًا حاسمً  يَّ بالحُرِّ ل هذا الاعتراف الأبيقوريّ  وقد شكَّ
الطَّبيعة على حدٍّ سواء. فلا  ينيَّة ولحتميَّة علماء  الدِّ ة  للجبريَّ
بالقضاء  الإيمان  بين  أبيقور،  يرى  ما  على  ا،  جوهريًّ فرق 
ارمة. ففي  والقدر الإلهيّ والاعتقاد بحتميَّة الفيزيائيين الصَّ
رين يبدو الإنسان كائناً ذليلً عاجزًا لا حول ولا  كلا التَّصوُّ
م بأدقِّ تفاصيل حياته من  ا إزاء آلهة جبَّارة تتحكَّ إمَّ قوة له 
دتها  يدَ عنها حدَّ ة لا مَِ المهد إلى اللَّحد أو إزاء قوانين ضروريَّ
ائعة  الشَّ بالأساطير والخرافات  الإيمان  وَلَرُبَّما كان  الطَّبيعة. 
عن الآلهة أقَلَّ ضررًا وأخفَّ وطأةً بالنِّسبة إلى حياة الإنسان 
من الخضوع للحتميَّة الطَّبيعيَّة والتَّسليم بها، لأنَّ الأسطورة 
تمنحنا الأمل في إمكانيَّة استدرار عطف الآلهة بإجلالنا لها، 
ء. ويجد التَّغلُّب  مَّ ر استمالة قوانين الطَّبيعة الصَّ في حين يتعذَّ
الطَّبيعيَّة ضمانته في  ورة  المخاوف من الآلهة ومن الضَّ على 
ور  الشُّ أفظع  النَّاس  ه  يعدَّ ذِي  الَّ الموت  من  الخوف  تجاوز 
شيء  لا  أنَّه  ا  حقًّ فهم  لمن  الحياة  في  مخيف  شيء  فلا  رهبًة. 
مخيف في اللاحياة. فالموت بالنِّسبة إلى الإنسان هو لا شيء. 
ويُعَدُّ الخوف ذاته من الموت ضربًا من أخطر ضروب العبث 
لا لكونه لا يمنح الإنسان أيَّ حصانة منه فحسب، بَلْ لأنَّه 
يُنغَِّص عليه عيشه ويفسد حياته أيضًا. لذا، ينبغي للإنسان 
، لكن، وفي الوقت عينه، ينبغي له  ألَّ يهاب الموت وكأنَّه شرٌّ
ألَّ يسعى إليه ويقع عليه وكأنَّه خيٌر، لأنَّ ذلك عائد إلى كون 
الإنسانيَّة لا من قريب ولا  بالحياة  البتَّة  له  الموت لا علاقة 
إنَّ الخوف ليس من الموت  بعيد. ورُبَّ معترض يقول  من 
نفسه، بَلْ من فكرة إقباله المحتوم عينها. وعلى هذه الفكرة 
مخيفًا،  بذاته  الموت  يكن  لم  إنْ  قائلً  أبيقور  يردُّ  المضحِكة 
الموت،  مع  حياة  فلا  وقوعه؟!!!  فكرة  من  نخاف  فلماذا 
ولا موت مع الحياة. وبيانه أنَّه لما نكون أحياء وموجودين 
لا يكون الموت موجودًا، وعندما يقع الموت لا نكون نحن 
ليس موجودًا لا للأحياء ولا  فالموت  موجودين. وهكذا، 
للأموات. إذ إنَّه بالنِّسبة إلى الأحياء غير موجود، وبالنِّسبة 
إلى الموتى فَهُمْ أنفسهم غير موجودين)11(. ومن هنا لا معنى 
وما سيحدث  الموت  الفرد حول  يساور  الَّذِي  للقلق  أيضًا 
يفترض  الموت  كون  إلى  ه  مردُّ إنَّمَ  ذلك  في  والأصل  بعده. 
وسَيِّئ،  جيد  هو  ما  وكل  الإحساسات.  انعدام  ورة  بالضَّ
من  النَّفْسُ  كانت  ولمَّا  الإحساسات.  في  يكمن  ومؤلم  ملذ 

منتشرة  دقيقة  جزيئات  من  ن  تتكوَّ جسمانيَّة  ـ  ة  ماديَّ طبيعة 
في جميع أنحاء الجسم، وتشبه النَّسيم المشوب بالدفء، كان 
أنْ نتوقَّع لها مصيًرا منفصلً ومغايرًا لمصير  من اللامعقول 
وتتلاشى  أيضًا،  النَّفْسُ  تموت  الأخير  موت  فمع  الجسد. 

تها وقدرتها على الإحساس. قُوَّ
ة، والإفلات من  الوجوديَّ المخاوف  ر من  التَّحرُّ أنَّ  بَيْدَ 
بدورهما،  يفترضان،  الكماليَّة  غبات  والرَّ ات  المسرَّ قبضة 
الحياة  متاهات  في  الانغماس  وعدم  الخارجيّ  العالم  تجنُّب 
الظُّروف  مع  التَّعامل  يُْسِن  من  أفضل  إنَّ  إذ  الاجتماعيَّة. 
منه،  القريبين  مع  ممكن  هو  ما  يعمل  الَّذِي  هو  الخارجيَّة 
، عن عمل ما هو ممنوع لغير المعادين،  ويستنكف، على الأقَلِّ
ى  وحيث يكون حَتَّى ذلك مستحيلً، فعليه أنْ يبتعد ويتنحَّ
ذلك  يكون  ما  بقدر  فعله  يستحيل  أو  يمكن  لا  عمَّ  جانبًا 
العلاقات  أبيقور في  آراء  كُنهْ  القول  مفيدًا)12(. يعكس هذا 
ا:  جوهريًّ مختلفين  مستويين  بين  فيها  يميِّز  تيِ  الَّ الإنسانيَّة 
ل منهما بالمستوى العقديّ  أدنى وأعلى. ويمكن تسمية الأوَّ
أنَّ  وبما  داقيّ.  الصَّ بالمستوى  الثَّاني  والمستوى  الاجتماعيّ، 
الأبرز  ي  التَّحدِّ فإنَّ  والإغراء،  للغواية  ضون  معرَّ الأفراد 
المتبادل  عدائهم  شرارة  إطفاء  هو  أمامهم  ينتصب  ذِي  الَّ
العقد  إنَّمَ يجري عبر  المجتمع  ذلك في  فتيله. وتحقيق  ونزع 
العدالة  مبادئ  قاعدة  على  الأفراد  بين  المبَرم  الاجتماعيّ 
ة إلى تنظيم العلاقة بين البشر على  الطَّبيعيَّة. فالعدالة مدعوَّ
اتِّفاق  هو  العقد  هذا  بينهم.  والتَّنازع  الخصام  يمنع  نحو 
وينصُّ  البشر  بين  المتبادل  التَّفاعل  سيرورة  في  إبرامه  يَتمُِّ 
العدالة في  وتوجد  له.  ض  التَّعرُّ أو  الأذى  إلحاق  على عدم 
مان  صورة قوانين وعادات وآداب تتغيَّ تبعًا لاختلاف الزَّ
ا التَّعريف الأعمُّ للعدالة فهو المنفعة  والمكان والظُّروف. أمَّ
ع  المتبادلة في تعاملات البشر وعلاقاتهم. وهذا يفترض تنوُّ
فكذلك  نسبيّ،  العدالة  مضمون  أنَّ  وكما  العيانيَّة.  تجلِّياتها 
احترام  يًّة  أهَِّ أبيقور  د  يؤكِّ ما  وبقدر  القيميّ.  مقامها  هو 
د أيضًا على ضرورة  القوانين والعادات الاجتماعيَّة نراه يشدِّ
تحت  الفرد  يقع  لا  ولكي  منها.  معيَّنة  مسافة  على  الحفاظ 
تحت  أو  الاجتماعيَّة  والتَّقاليد  والعادات  الأعراف  سيطرة 
سات المولجين بحراستها، ينبغي له  تأثير الأشخاص والمؤسَّ
ورة والولاء  ألَّ يتجاوز في سلوكه الاجتماعيّ حدود الضَّ
الظَّاهريّ. ولتحقيق ذلك، يجب التَّعامل مع معايير العدالة 
لا  أنَّ  بالاعتبار  الأخذ  مع  محض،  عمليَّة  ـ  وظيفيَّة  بطريقة 
ه فيها. لذا، ينبغي التزامها والعمل بها لا  س أو مؤلَّ شيء مقدَّ



150  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
بَلْ لتجنُّب العواقب الوخيمة المترتِّبة على مخالفتها.  لذاتها، 
ولئن كان أبيقور مسايرًا للمجتمع، فإنَّه ليس أسيًرا له ولا 
اليقين أنَّ  مُتَيَّم به. ومع ذلك، فإنَّ فيلسوفنا يعلم علم  هو 
ف وتعفَّف، واقع لا محالة في حبائل بيئته  الإنسان، مهما تقشَّ
ة ـ التَّوافقيَّة  وحاجاته. لذا يرى أبيقور أنَّ الالتزامات العقديَّ
ل  ات، مثلما تُشَكِّ نيا للملذَّ ليست سوى العتبة الاجتماعيَّة الدُّ
ات  الملذَّ من  وريّ  الضَّ الأدنى  بالحد  الاكتفاء  على  القدرة 
أنَّ  بالاعتبار  أخذنا  ما  وإذا  نيا.  الدُّ الطَّبيعيَّة  عتبتها  البدنيَّة 
أو الحسد  الكراهية  بسبب  ا  إمَّ بعضًا  يؤذون بعضهم  البشر 
لالتزامات  نيا  الدُّ العتبة  رسم  يمكن  فإنَّه  الازدراء،  أو 
تحسد،  لا  تكره،  »لا  الآتي:  النَّحو  على  المجتمع  تجاه  الفرد 
تيِ لا تحمل في طياتها أيَّ  الَّ الوحيدة  إنَّ العلاقة  لا تحتقر«. 
فالأخيرة جديرة  داقة.  الصَّ الفرد هي  استلاب وخطر على 
الأمان  ومعيار  المنفعة  معيار  حسب  التَّقدير  آيات  بأسمى 
ذاتها.  بحدِّ  القيمة  ثمينة  كونها  عن  فضلً  هذا  الوجوديّ. 
الحكمة  تمنحها  أنْ  يمكن  تيِ  الَّ النِّعم  أعظم  هي  داقة  فالصَّ
قد  بَلْ  أبدًا،  صديقه  عن  يتخلَّ  لا  فالحكيم  البشر.  لسعادة 
قد  ذلك)13(.  ورة  الضَّ اقتضت  ما  إذا  له  فداءً  حياته  يبذل 
لامشروطة  قيمة  داقة  الصَّ جعل  أنَّ  الأوُلى،  للوهلة  يبدو، 
يتناقض بوضوح مع المثال الأبيقوريّ للفرد القيُّوم المكتفي 
م فيلسوفنا الحجتين الآتيتين:  بذاته. ومنعًا لهذا الالتباس يقدِّ
مع  الفرد  يقيمها  تيِ  الَّ العلاقة  تلك  هي  داقة  الصَّ إنَّ  لً،  أوَّ
يًّا على الفرد  الآخرين بملء إرادته واختياره. فهي تعتمد كُلِّ
لبيَّة؛  السَّ ة  يَّ الحُرِّ مثال  مع  تتعارض  لا  المعنى  وبهذا  نفسه، 
نفسه  الفرد  في  لة  متأصِّ داقة  للصَّ ببيَّة  السَّ الأسُس  إنَّ  ثانيًا، 

النَّفْسّي  القلق  من  للخلاص  بجهوده  مباشرة  ومرتبطة 
أنْ  يمكن  لا  الَّذِي  الوحيد  فالموضوع  ة.  الجسديَّ والآلام 
في  لأجله،  والَّذِي  داقيّ  الصَّ التَّواصل  إطار  خارج  يوجد 
الفلسفة  مزاولة  هو  ـ  لا  داقة  الصَّ وجِدَت  المطاف،  نهاية 
ل  التَّأمُّ عادة مستحيلة من دون  والاشتغال بها. وكما أنَّ السَّ
بدوره،  مستحيل،  الفلسفيّ  ل  التَّأمُّ فكذلك  الفلسفيّ، 
أنَّ  نذكر  أنْ  ينبغي  ذلك،  على  علاوة  داقة.  الصَّ دون  من 
عادة  نيا فقط. فالسَّ عادة النِّسبيَّة الدُّ داقة مقتصرة على السَّ الصَّ
اتها لذَِاتها  نوعان: عُليا ودنيا. الأوُلى ثابتة ومساويةٌ هي ملذَّ
يادة  الزِّ تقبل  والثَّانية  مضاعفتها،  يمكن  فلا  وأبدًا،  دائمً 
ل خاصٌّ بالآلهة، والنَّوع  النَّوع الأوَّ ات.  الملذَّ والنُّقصان في 
للبشر.  للبشر  وما  للآلهة،  للآلهة  ما  بالبشر.  خاصٌّ  الثَّاني 
داقة أصلً  ، لا تحتاج إلى الصَّ فالآلهة مكتفية ذاتيًّا، ومن ثـَمَّ
ا البشر، وبخلاف الآلهة،  مثلما لا تحتاج إلى أيِّ شيء آخر. أمَّ
ومضاعفتها  سعادتهم  على  الحفاظ  إلى  مدعوون  م  فإنَّ
ا ناقصة أصلً.  باستمرار حَتَّى وإنْ بلغوا أعلى مراتبها، لأنَّ
داقة دورًا لا غنى عنه.  ؤوبة تؤدِّي الصَّ وفي هذه المساعي الدَّ
داقة هي  الصَّ أبيقور،  يقول  ما  المحدودة، على  ففي ظروفنا 
عادة في النَّسق  أضمن الأمور قاطبة)14(. إنَّ درجتيْ مثال السَّ
الأخلاقيّ الأبيقوريّ ليستا إلَّ شكلً مميَّزًا لتأسيس لانهائيَّة 

خصيَّة الإنسانيَّة. اتّي الأخلاقيّ للشَّ التَّطوير الذَّ

)1( كارل ماركس وفريدريك إنجلز: المؤلَّفات الكاملة. المجلَّد 40. 
ص   .1975 ليتيراتورا.  بوليتيشسكايا  دار  موسكو.  الثَّانية.  الطَّبعة 

وسيَّة(. 67. )باللُّغة الرُّ
وتعاليمهم  المشهورين  الفلاسفة  حياة  اللائرتسي:  ديوجين   )2(
ص   .1986 الثَّانية.  الطَّبعة  ميسل.  دار  موسكو.  المأثورة.  وأقوالهم 

وسيَّة(. 404. )باللُّغة الرُّ
)3( المصدر نفسه. ص 405-404.

)4( المصدر نفسه. ص 406.
لهيراقليطس  نصوص  مجموعة  القديمة:  اليونان  ماديو   )5(
ليتيراتورا.  بوليتيشيسكايا  دار  موسكو.  وأبيقور.  وديموقريطس 

وسيَّة(. 1955. ص 229. )باللُّغة الرُّ

)6( ديوجين اللائرتسي. مصدر سابق. ص 402.
)7( لوكريتيوس: في طبيعة الأشياء. المجلَّد الثَّاني. موسكو. 1947. 

وسيَّة(. ص 641.)باللُّغة الرُّ
)8( ديوجين اللائرتسي. ص 402.

)9( ماديو اليونان القديمة. ص 233.
)10( ديوجين اللائرتسي. ص 405.

)11( المصدر نفسه. ص 403.

)12( المصدر نفسه. ص 411.

)13( المصدر نفسه. ص 401.

)14( المصدر نفسه. ص 409.

د. علي صغير
كاتب وباحث لبناني

الهوامــش



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  151

غير  من  الفيلسوف  تمييز  في  الحاصل  الالتباس  إن 
للفضاء  محددة  معايير  لا  أن  طالما  جديدًا،  ليس  الفيلسوف 
فيه من  يفكر  لم  بما  التفكير  أفق  المفتوح دومًا على  الفلسفي 
قلّة  عزاء  هو  إنما  مهنة،  ليس  بالفلسفة  فالاشتغال  قبل... 
من  للتخلص  الأنجع  السبيل  عن  بالبحث  المتورطين  من 
لعنة إحساسهم المفرط بالذي لا يحس به الآخرون. وعليه، 
فالذات المتفلسفة لم تعد عقلً خالصًا ـ حتى لو كانت كذلك 
ـ فتفكيرها ليس معزولً عن علة انفعالها بالُمعضلة الوجودية 
التي أدت إلى الامتلاء إما بإجابة تامة عند فئة من الفلاسفة 
المتفائلين، وإما بأسئلة متشككة عند فئة الارتيابيين، مؤدى 
كلها،  البشرية  استلاب  من  المحبطين  عند  تشاؤم  إلى  ذلك 

ومن ثم أخيًرا إلى اللهو بلعبة الميتافيزيقا عند الماروائيين.
في  لأبهته  ولا  الفيسلوف،  لمقام  التعرض  بوارد  لسنا 
عن  الفلسفة  سلخ  إلى  الآيل  التفلسف  لتحولات  عرضنا 
حصرية  تمليه  كانت  عما  مغايرًا  انهمامًا  لتصير  نشأتها،  علة 
حي،  كائن  فالفلسفة  والميتافيزيقي.  الكلي  إلى  التوجه 
هذه  ومع  ينفعل،  ولا  يتأثر  لا  صلدًا  موضوعًا  وليست 
الطبيعي أن تخضع من خلالنا إلى ما يؤثر فيها؛  الحال، من 
إن على مستوى الاستهداف وآلية المعالجة، وإن على مستوى 
فهي  القناعات.  في  التبدل  أو  موضوعات،  عن  العدول 
فجيعة  من  المهزوم  المعاصر  الإنسان  في  تؤثر  ما  بقدر  تتأثر 
التي  فالدهشة  معنى.  أي  من  الخاوية  التاريخية  الإجابات 
تماثل  لا  الإغريق،  عند  المعنى  امتلاء  مسوغات  استولدت 
عن  ينجم  لم  الذي  الرهيب  الفراغ  بهذا  المعاصرين  صدمة 
تدميرات نيتشه وتقويضات شوبنهور فحسب، بل عن شدة 
الإحباط الذي يعقب اكتشاف المرء اللامعنى في كل الآمال 

المعلقة على الحكايات الميتافيزيقية الكبرى.
إما  الدائم،  بانفعالها  يتمثل  الفلسفة  في  الثابت  أن  إلّ 
إلى  احتاجت  الحالتين  كلتا  وفي  بالصدمة،  أو  بالدهشة، 
انتهج  كيف  نجهل  الموضوع.  إلى  الذات  من  ينبع  دافع 
الموضوع  ليصير  عكسيًا،  مسارًا  بعدها  من  المعرفة  تطور 
فكرت  الذي  النحو  على  والتفكير،  الذات  لوجود  مصدرًا 
فيه بالموجود، باعتباره هو الأصل الأول والأخير للحكاية 

كلها. ولعلّ الإحالة المغلوطة انبثقت من عسر المسعى، إن 
لم نقل استحالته، فبقي الخيار الأوحد للتنصل الحميد الذي 
أحال التفكير بالوجود على ما قرره فلاسفة النسق العقلاني، 
إلى نعمة قدرية خارج الذات، لعلة موجودة بحكم الضرورة 
الحيثية  سوى  ر  يطوِّ لم  المعرفة  تطور  إن  ما.  لفاعل  المنطقية 
التي يتظهر فيها جهلنا بالموضوع )الوجود المطلق(. وعليه، 
لمعنى  اللفظي  الاشتقاق  لنجد  الأصل،  براءة  إلى  فلنعد 
الفلسفة )محبة الحكمة( تفي بمطلوب القياس الوصفي عند 
فيلسوف مثل سيوران. لم تطوبه المعايير التقليدية للفلسفات 
بل  فقط،  مؤمن  وغير  كلبي  لأنه  ليس  فيسلوفًا،  الجامعية 
لأنه متمرد على السيستام كله الذي بموجبه يتم منح لقب 
إذا كان سيوران  فيلسوف لهذا، وحرمانه عن ذاك، فكيف 
خارج الموضوع من أصله، ولا يهتم بما نضيفه على أفعالنا من 
قيمة تهمه طالما أنه يعيش في فضاء اعتباري أخر لا يمت إلى 
منظومة سعادتنا وأحزاننا بأي صلة. وهل من حكمة أشد 
من التأمل بمباعث الحياة ومآلاتها المأسوية؟ هل من حكمة 
العيش وسط هذا  التفكير بجدوى  أكبر من الاستغراق في 
العظيم؟  وجوده  أكذوبة  الإنسان  عليه  بنى  الذي  الخراب 
أحياء")1(. ونظل  نفهم  أن  من  زيفًا  أكثر  "ليس من موقف 

ربّ قائل، إن المأخذ على سيوران هو نعيه الدائم، ترويجه 
سوداويته،  للمباهج،  ازدوائه  للشر،  انحيازه  للهزيمة، 
تشاؤمه، وسخطه حتى على نفسه. ليس لأنه كائن حي، بل 
لأن البشر من أسوأ أصنافها في قوله: "إذا عرفنا أنفسنا جيدًا 
متعبون  لأننا  إلا  ذلك  فما  كامل،  بشكل  نحتقرها  أن  دون 
أكثر من أن ننغمس في مشاعر قصووية")2(. لم يخطر على بال 
سيوران أنه امتثل بذلك لدعوة سقراط وعزيمته لاغتراف 
المعرفة الكلية من منطق ـ أعرف نفسك بنفسك، فكان أن 
الضفة  من  لكن  ذاته،  على  للتعرف  نفسه  داخل  انغمس 
مثال،  ولا  جوهر  لا  طهارة،  ولا  فشيلة  لا  حيث  المقابلة، 
إنما رياء ونفاق ورذائل لا حدود لها طالما نحن من صنف 
كائنات ملعونة، لا صفاء فيها. فلسنا أجساد، ولا نفوس، 
ولا عقل، حيث تتعين حياتنا في العلامة الصراعية المتذبذبة 
بين كلا الوجودين، لا، بل ذهب إلى أن "العقل يلعب دور 

رغمً عن أنف هيغل ؛ سيوران فيلسوفًا
نديم نجدي



152  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
معكر الصفو بالنسبة إلى كل أفعال الحياة")3(، وبهذا المعنى 
الجوهر  أن  طالما  سموًا،  وأعلى  بساطة  أكثر  البهيمة  تغدو 
في  المحبوس  الأدمي  المركب  من  تجوهرًا  أكثر  فهي  بسيط، 
جبلة إنسان، ملعون إما بسبب الخطيئة الأولى المتمثلة بتفاحة 
حواء في الديانات الإبراهيمية، وإما لجحوده أو لعصيانه في 
هذا  وفي  التقمص.  أو  بالتناسخ  المؤمنين  عند  سابقة  حياة 
السياق نستنطق سيوران بالذي لم يبح به كلامه، ليس لعدم 
صراحته، وإنما لشدة غضبه من هذا الرياء الذي يلف العالم 
ويغلفه بكم من الضلالات المتلطية خلف اعتدادنا بامتلاك 

عقلٍ، وظيفته تقتصر على إخفاء الحقيقة.
وجه  على  ممسوسًا،  يكون  أن  من  سيوران  لـ  بد  لا 
بالنسيان،  إنسانيتنا  تدمغ  التي  بالسمة  المنطقي،  الافتراض 
فإنه  كذلك  ولأنه  ينسى،  فالإنسان  ذلك،  أنكر  لو  حتى 
في  أحيانًا  وينجح  عظيمة،  بأمور  للقيام  منذور  بأنه  "يشعر 
ذلك، هذا النسيان ثمرة الشطط، هو في الوقت نفسه سبب 
الفاني فكر مثل فان(. لقد استنبطت العصور  شقائه. )أيها 
سيوران  أن  شك  لا  التراجيدي")4(.  التواضع  القديمة 
مارس الشطط ونسى نفسه. أقله حين ألف كتابًا للقراءة، لم 
يمزق مسوداته ولم يلذ إلى عالمه القصي قبل أن يتلاشى، لقد 
ترك لنا مكتوبه أثرًا على سوداويته، أراد لتشاؤمه أن يتحول 
الفئة المهمشين، تذكر أنه فان في لحظة كتابته هذه  إلى بيرق 
الشذرة، وناسٍ لفنائه عندما نشرها لنا... فارتد عن التواضع 
التراجيدي للعصور القديمة. بالتأكيد لم تبهره حداثة النشر، 
ولا هو بساعٍ إلى نجومية الأضواء، حتى وإن جرفه الارتداد 
إلى إغواء الشهرة نحو العالم الذي كتب ضده، فهذا، ربما، 
من  "التخلص  بخديعتهم.  الناس  فجيعة  بمرأى  ليستمتع 
الحياة حرمان من سعادة الاستهزاء بها. الرد الوحيد الممكن 
هنا  يقرّ  لحياته")5(.  حد  وضع  بنيته  يعلمك  شخص  على 
صفحات  فوق  المرسومة  ولعناته  اعترافاته  في  إذا  سيوران 
كتاب، بأن لديه ما يستحق أن يعيش لأجله. إن الاستهزاء 
ينطوي  عظمى،  قيمة  الحياة  على  يضفي  ما  كل  سعادة، 
فيها  ليس  المتفرج على مسرحية كوميدية،  متعة كمتعة  على 
تراجيديا أكثر من نيسان الممثلين لأنفسهم وهو يمثلون على 
وانسلاخاته  سيوران  شطحات  كل  المعنى،  بهذا  أنفسهم. 
ليست سوى تأكيد صارم على انتمائه الحر إلى فضاء التفكير 

بالأسلة الكلاسيكية للفلسفة التقليدية. 
على  عنها  ويجيب  الأوائل  الفلاسفة  أسئلة  يلاحق 
التالي:  طريقته، يفكر بمعنى الحكمة وقيمتها، ليخلص إلى 

عن  أمتنع  التفكير  بعد  لصفعه.  استعد  يشتمني،  "فلان 
ذلك.. ما نسميه حكمة ليس في آخر التحليل سوى تكرار 

أبدي لما بعد التفكير، أي أنه اللا فعل كحركة أولى")6(.
على  الفلسفي  بالتقليد  المنددة  سيوران  مزاعم  تُفهم  لا 
أنها إنكار ورفض للفلسفة بذاتها، وإن عبر بصوت صارخ 
عن رغبته في التحرر من هيمنة تراث فلسفي، استحوذ على 
من مثله من الساخطين والمتمردين، فهذا لأنه يريد التحرر 
من أسر الفلسفة التي سلبته على النحو الذي ينبو من تعريفه 

لماهية الحكمة.
تلبَّستْ الفلسفة شخص سيوران إلى حد نشوة الصوفيين 
بالحالة إياها، فإذًا هو مريد أحوال وليس مُعِد أقوال، لذا، 
أعمد إلى الاقتضاب غير شذرات قلّ فيها الكلام وكثرت 
اهتم  ما  بقدر  اللغة  في  النحو  بقواعد  يهتم  لم  المعاني.  فيها 
بالمرمى السيميائي لمنطوق الكلمة، لغمزها، لوشيها، غايته 
استنباش معنى خبيء عصي على اللغات كلّها، تعبيراته كامنة 
خلف  التف  عنده  فالمدلول  الكلمة،  في  وليس  المؤدى  في 
كلمة،  جسدته  ما  وبكل  بالهيئة،  بالنبرة،  ليتربص  المنطوق 
عليك أن تتماهى مع حالة كاتبها، لكي تدرك الشيء الذي 
يجعلك تفهم نفسك، وهل من تعبير أدلّ من تلك الحالة التي 
عنتَّها سكر التحسس من مشهد أخآذ لمياه تجري، ولا يمهنا 
ما إذا كان ينظر إلى البحر أو النهر، إلى نبع أو ساقية، طالما 
أنه حكى الحكاية الوجودية كلها في ثلاث أو أربع كلمات 
فقط فعنون كتابه "المياه كلها بلون الغرق")7(. اختصر دفائنه 
كلها، صدماته وانفعالاته أيضًا، لماذا لم ينجب؟ ولَِ ينجب؟

السياسة وفي الاجتماع، حتى موقفه من  برأيه في  وشى 
غمزه  من  يسلم  لم  الصحفيين  وأشباه  المفكرين  أنصاف 
لم  التعقيدات.  أدق  عن  كشف  الكلمات  فبأقل  الصاعق، 
ترك  الحالة.  أغوته  النسقية  الكتابة  ولا  المطولات  تستهوه 
عن  عبرت  إن  كلمات،  يشه  ما  في  نفسها  تُزبدِ  أن  لجوانياته 
كلمات  مع  التطابق  على  عصية  حالة  عن  تعبّ  فهي  شيء، 
الدنيا كلها. وإذا جاز لك أن تصفه بالصوفي، فإن صوفيته 
من نوع آخر مختلف عن شطحات الحلاج المستلبة من أصلها 
الالتزام  موجبات  عن  شططه  عليه  يُقاس  ديني،  انتماء  إلى 
محكومًا  فليس  سيوران  أما  عربي.  ابن  وكذلك  بالإسلام، 
بأي انتماء، لا بل كرس حياته بأكملها للتنديد بالالتزامات 
لكن  الخاطئة.  الاعتقادات  من  بكم  سلوكنا  كبلت  التي 
"رغبة  تمثلها  حالة  في  للذوبان  عنده  توق  ثمة  الحالتين  في 
ومأسيه،  حدوده  من  الله،  من  التهرّب  في  الكبار  المتصوفة 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  153
للفناء في الألوهية")8(. وإذا كانلا بدَّ من قياس ما، فبإمكاننا 
القول إن سيوران "صوفي الفلسفة السقراطية"، خاصة وأنه 
شط عن مبتغى فضيلة المؤسس الأول )سقراط(، بحثًا عن 
أقصى  ما  كل  وفي  وفضلاتهم.  قماماتهم  في  البشر  فضائل 
وأهمل لضرورات المفاضلة بين السامي والوضيع، بين الخير 
المانوية  المعادلة  هذه  ضرورات  تشترطه  ما  بين  أي  والشر، 

من تقسيم/حكم تفلسفنا لقرون طويلة من دون طائل.
للمجتمعات،  التاريخي  الوجود  إضبارة  سيوران  نَبَشَ 
فلم يجدها أبدًا محكومة بالحاجة إلى التعاون في عقد اجتماعي 
ليس  المزعوم  فالتعاون  والمعنوية،  المادية  حاجاتهم  لتأمين 
سوى ذريعة أو مطيّة، من أجل غاية متربصة في كل إنسان 
كان  وإن  والإستحواذ.  التسلّط  من  أكبر  نشوة  لديه  ليس 
بهشاشة  التشهير  على  التكالب  في  السعادة  بعض  "ثمة 
ونحن  المجد  باحتقار  نجاهر  حين  الأمر  كذلك  السعادة. 

على علم برغبتنا فيه")9(.
فضائحية  راديكاليتها  في  تماثل  ههنا  سيوران  مكاشفة 
مدماك  على  الضرب  في  المعلم  هو  الثاني  كان  وإن  نيشته، 
كشرط  هدمه  يجب  ما  على  تأسست  التي  العقائدية  عمارتنا 
لإعادة التصويب. إلا أن سيوران ذهب بالمنطوق النيتشوي 
إلى حده الأقصى، اعترف بذلك أم لم يعترف، فهو نيتشوي 
الاعوجاج  أن  بلا أسف. طالما  التدمير  إلى  نزعته  الهوى في 
السلطة  إن  أساسه.  من  تقويضه  إلى  فلنعمد  البنيان،  ينخر 
الرحمة  مثل  أقنعة  في  تخفيها  خبث  عن  نيتشه  كشف  التي 
ضرورية،  ضلالات  من  أكثر  ليست  والغيرية،  والتسامح 
الرياء  من  كم  على  القائم  الاجتماع  وجه  في  للرماد  وذر 
سيوران  اعتبرها  التي  السلطة  نفس  هي  أقنعة  البغيض. 
أن  الرغبة في  تغوه  ِ"مَنْ لم  البشر في الاستئثار.  لرغبة  محورًا 
السياسية،  اللعبة  في  شيئًا  يفقه  لن  المدينة،  في  الأول  يكون 
إلى  لتحويلهم  الآخرين  إخضاع  إرادة  من  شيئًا  يفهم  ولن 
إلى  بالظمأ  يشعروا  لم  الذين  أولئك  هم  "قليلون  أشياء.. 

امتلاك السلطة")10(.
مع  بنيتشه  بتأثره  صراحة  سيوران  أقرّ  حال،  كل  على 
العديد من أبناء جيله، ليس لأن فلسفته كانت هي الموضة 
الاشتراكية  زمن  زمنه،  ففي  الفلسفة،  سوق  على  المهيمنة 
الاشتراكية  والأفكار  الماركسية  من  أهم  شيء  لا  العلمية، 
تفرض  الفلسفية  "الموضة  أن  مع  إلخ.  والحرية...  والثورة 
نفسها تمامًا مثل الموضة في الطعام: لا تُدحض فكرة أكثر مما 

تدحض صلصة")11(.

وفي المرات النادرة التي ذكر فيها سيوران ضمير الـ نحن 
كان هذا للتدليل على مكامن تأثره بنيتشه، وتتلمذه على هذه 
والتي  لها.  وحماسه  بالفلسفة  خيباته  على  الُمسلية،  المشاكسة 
أسست لنوع من التفكير المتفلت من قبضات هذا المصارع 
التمرد  نبتة  بزرع  نفسه  هو  ساهم  الذي  العظيم  الفلسفي 

عليه وعلى الفلاسفة كلهم من قبل تلامذته.
المؤتمنين  التلامذة  أشدّ  من  كان  سيوران  أن  ويبدو 
سهى  بما  استنطاقه  حد  إلى  النيتشوي  بالقول  الذهاب  على 
إنسانه الأعلى في خضم سقطاته  تراجع عنه  أو  نيتشه،  عنه 
عن  حديثه  معرض  ففي  المفهومة.  غير  والفكرية  النفسية 
بحثًا  "ليس  الفلسفة  إلى ممارسة  تدفع  التي  التجربة  نقصان 
"في نيتشه  عن رؤية بل بحثًا عن محفز")12(، وأردف يقول: 
كنا نحب زرادشت، وضيعاته المتكلفة، تهريجيته الصوفية.. 
نضج  وبفضل  الشطح.  بديمومة  نيتشة  مع  اعتقدنا  لقد 
كلبيتنا ذهبنا إلى أبعد مما ذهب إليه. فكرة السوبرمان لم تعد 
بالإمكانيات  نقيس خصوبته  نظرنا غير هذيان... نحن  في 
التي تركها لنا كي ننكره باستمرار دون أن ننفد منه... المهم 
من  أن يخلصنا  بالكشف عن هيستيرياته  استطاع  نيتشه  أن 
لقد  إلينا.  بالنسبة  مفيدًا  شقاؤه  كان  بهيستيرياتنا.  الخجل 

دشن زمن العُقَد")13(.
النفسية،  بعِقَده  يتباهى  سيوران  صار  نيتشه  بعد  من 
المتخفية  نواقصه  أدرك  شخص  بغرور  الملأ  على  يعلنها 
التورية  تمثلها  رذيلة،  بأعتى  معتزلة  أناه  منا،  واحد  كل  في 
المبذول  بالجهد  الناس  حياة  ينغص  الذي  والاحتجاب 

لإخفاء نواقصهم. 
في  سيوران  فاستفاض  العُقَد،  زمن  نيتشه  دشن  لقد 
نبش عُقَده حتى صار متخصصًا بمكاشفة مستور الحالات 
من  أكثر  بخفاياها  نه  تَعَُّ شهية  تثير  صارت  التي  السوية 
خلف  المتلطية  الدسمة  العُقَدَ  جاذبية  إلى  نظرًا  غيرها، 
ربطات العنق، والهندام النظيف، والتسريحة المرتبة، عند أي 
رجل نسي نفسه ليتقن فن تقديم نفسه بالصورة التي يظهر 
وكل  الأعمال  رجال  ومعظم  السياسة  رجال  غالبية  عليها 

صحفيي الشاشات التلفزيونية.
العامة  تصور  واحدة،  ولمرة  الجد  محمل  على  أخذنا  إذا 
سنجد  الناس،  أفراد  سائر  عن  الفيلسوف  صفات  تمييز  في 
عدم  تُفسِّ  بطريقة  النابية،  الفيلسوف  عقد  على  اجتماعًا 
علة  وتوضح  للقطيع،  الاجتماعية  الاعتبارات  مجاراته 
انزياحه عن الاعتقادالمهيمن على سلوك المؤمنين بنيل حياة 



154  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
حدود  يتجاوز  الذي  ولشجعهم  طمعهم،  بسبب  أبدية، 

الاكتفاء بنيل شيء من الرضى في حياة الدنيا.
لم نُسْهب في الوقوف على ما يتعين فيه مقام الفيلسوف 
بوجودها؟  وجوده  يقترن  نافرة،  عقد  من  العامة  ذهن  في 
بدون  فيلسوفًا  سيوران  إن  ـ  المعيار  هذا  وبحسب  ـ  لنقل 
أدنى شك، إلا أن هذا التصنيف يقوم على مغالطات المنطق 
الصوري ما يفضي إلى القول أن كل مجنون فيلسوفًا بالقوة. 
ولم لا؟ فإذا كان الجنون إدراكًا مخالفًا للمتفق على استقامته 
بعكس  كان  من  أما  مجنون.  فيلسوف  فكل  الجماعة،  عند 
ذلك، فيحتاج إلى النظر في جنون ديوجين عندما خرج مع 
مصباحه في عتمة الطرقات للتفتيش عن الحقيقة الضائعة. 
وبهذا المعنى، إن جنون سيوران إذا ما اتفق عليه، هو بمثابة 
إنه تخط إلى ما يصيب صاحبه بالخوف من  تجاوز للسوي، 
لنا رغبة  تتفسَّ  بالذات  الجنون  قاتلة، ولعل في هذا  وحدة 
علة  عن  دفاعه  أن...  دون  العيش  في  باستمراره  سيوران 
كرم  لولا  واحدًا  يومًا  العيش  تحمل  يمكنني  "هل  الجنون، 

جنوني، هذا الذي يعدني بأن القيامة غدًا")14(.
الجنون،...  هذا  مظلة  تحت  تعيش  كلها  البشرية  لعل 
تقسهم من ضغط الحقيقة المنغصة، فكيف للعالم أن يستمر 
كيف  نورها؟  ببهاء  تشرق  أن  للشمس  كيف  بعدي؟  من 
لجمال  كيف  الربيع؟  فصل  بداية  مع  يتفتح  أن  الكرز  لزهر 
بحتمية  الغفير  الجمع  إيمان  لولا  لغيري؟  يصير  أن  العالم 
لا  التي  الحياة  متع  استنفاذهم  حين  إلى  الُمرجأة  القيامة 
نتقبل تركها هكذا بلا قناعة إما بالقيامة غدًا، وإما بما يجعل 
الآخرين يؤمنون بأنهم أدوا ما عليهم لينالوا أبدية أجمل في 

مكان آخر، ربيعه أجمل وشمسه أبهى و... إلخ.
حساسية سيوران مفرطة حيال كل الإجابات المكرسة 
طبقًا لحاجة  ممنوعة  الاستحالة  الصعبة، ولأن  الأسئلة  عن 
به  يؤمن  لم  بما  الإيمان  إلى  عمدوا  ناجزة،  حلول  إلى  الناس 
هذه  بلعنة  أصيب  لأنه  وإنما  يريد  لا  لأنه  ليس  سيوران، 
حكايات  إلى  صاحبها  انصياع  دون  تحول  التي  الحساسية 
الأقدمين هؤلاء المنسجمين مع ما قرره لأنفسهم جيدًا مع 
قديمهم. أما الحاضر فله مستوجبات الـ آن... والـ هنا...، 
أما الـ هناك المنصرم فليس له من أهمية أشد من اتخاذه مثلً على 
ما كان يفكر به الأقدمون حيال الأسئلة نفسها في زمن مغاير.
هالة  تغره  ولم  الأيقونة،  عتق  سيوران  على  ينطلِ  لم 
بأكبر  نفسي  أقارن  لا  "ولماذا  لنفسه:  سؤاله  في  القديسين 
مما  أقل  تناقضاتي،  إنقاذ  في  جنونًا  صرفت  هل  القديسين؟ 

جنونه،  سيوران  أدرك  تناقضاتهم؟")15(.  تجاوز  في  صرفوه 
قديسين!  القديسون  طوب  الذي  الشيء  يرتكب  لم  أنه  إلا 
أما  اهتماماتهم،  وازدرى  الناس  عن  لاذ  بعكسهم،  فهو 
الصفاء  ذاك  إلى  التطلع  أنستهم  بحماسة  عليها  فانكبوا  هو 
هم  صاروا  لذا،  العالم.  هذا  عن  بعيدًا  الموجود  الخالص 
السماء، ولا يهمه إن  بينما صار هو قديس  قديسي الأرض، 
تعرف عليه أحد أم لا، طالما أنه مقتنع بوجود عالم أجمل من 

دون قديسين ولا أنبياء.
من  يكن  لم  كتبًا؟  لنا  ألف  لماذا  إذًا؟  لماذا كتب سيوران 
فند  لمراقبة  ساقية  أو  نهر  ضفة  على  يتسكع  أن  له  الأجدى 
ما  المياه؟  جريان  فوق  تتهادى  تتدلى،  وهي  الدفلى  شجرة 
منوال  على  يسير  كان  وهل  لنا؟  مؤلفاته  نشر  من  الحكمة 
القديسين  وكل  الأنبياء  من  والكثير  الفلاسفة  من  العديد 
الذين تركوا لنا أثرًا كتابيًا لتكريسهم على ما ليسوا هم فيه؟ 
صفة  منتحلي  باعتبارهم  اتهامهم  عن  سيوران  تراجع  هل 
كامناً  بسبب طموح مخدر يجعل مدمنه مجنونًا  ليحل محلهم 
قد يكشف عن نفسه في أي لحظة". "تلك السمات... تلك 
الملامح القلقة التي تبدو مشحونة بنشوة دنيئة، إنها أعراضلا 
بدَّ أن يلحظها أحدنا على نفسه أو على الآخرين، وإلّ ظلّ في 
ط، ذاك الخليط  غفلة عن لعنات السلطة، ذلك الجحيم المنشِّ

من السم والترياق")16(.
السلطة  إغواء  بدناءة  اعترافه  هنا  سيوران  لـ  ل  يسجَّ
لبني آدم عمومًا، ولهذا صب جام غضبه على تنكر كل من 
يزعم بغيرية، تُفي في طياته أعتى الأنانيات، يرتاب مِنْ أي 
الصراحة،  سيوران  يبغي  متسامٍ.  كل  في  ويشكك  تبجيل، 
عريض  لتراث  ـ  رأيه  بحسب  ـ  أسست  قد  المواربة  لأن 
يساق  وما  هذا.  يومنا  حتى  القائم  الحضاري  النفاق  من 
مثلً،  السن  كبار  لحماية  وتآزر  وتآلف  ومحبة  تسامح  من 
الحضارات  في  للعجز  الرحيم  القتل  صدق  إلى  يرتقي  لن 
القديمة، ومبادئ حقوق الإنسان هي كذلك، ليست كابحة 
لدناءة الإنسان الفطرية. إنما هي واجهة تورية أخس من أن 
تحاكي بهيمية توقنا إلى التسلط والانتقام. مدفوعين بالحسد، 
"يغادرك الحسد فإذا أنت حشرة، لا شيء، ظل أو مريض. 
أما إذا دعمك الحسد فقد ظفرت بمن يقبل عثرات كبريائك 
ويسهر على مصالحك وينهضك من خمولك ويجترح لك أكثر 
الطب والأخلاق عن  أن يسكت  أليس غريبًا  من معجزة. 
محاسن الحسد في حين أنه أكثر رحمة من العناية الإلهية وأنه 
هذا  في  الانتباه  يلفت  ما  أكثر  ليوجهها؟")17(  خطانا  يسبق 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  155
الآخر  وصف  أن  هو  الحسد،  لتوصيف  السيوراني  السياق 
قيمته،  من  تبخيسًا  تقليلً من شأنه، ولا  يعتبر  بالحسود لا 
إنما هو إعلاء ملعون ومقصي عند كل الحاسدين الذين ليس 
لديهم همّ أكبر من إخفاء حسدهم، فسيوران بهذا المعنى هو 
الحاسد الأكبر لأي قديس استأثر بألباب المؤمنين، يُصلّون 
له لنيل شفاعته والحصول على بركته المقدسة إلى يوم الدين.
أزمنة  "في  آخر  عالم  في  يعيش  أن  يتمنى  سيوران  كان 
ضًا  أخرى لم يكن الفيلسوف الذي يفكر دون أن يكتب معرَّ
والفعالية  الجدوى  أمام  ننحني  أصبحنا  منذ  الاحتقار،  إلى 
وأصبح  السوقي،  إلى  بالنسبة  المطلق  بمثابة  الأثر  أصبح 
هؤلاء  فاشلين،  أثرًا،  ينتجون  لا  الذين  اعتبار  الدارج  من 
كافون  آخر،  زمن  في  حكماء  يكونون  قد  الذين  الفاشلون 
لمسح ذنوب زماننا هذا، فقط لكونهم لم يتركوا فيه أثرًا")18(. 
هل أجاب سيوران في هذه الشذرة عن سبب تركه لنا أثرًا 
عما كانته أحواله، عما فكّر فيه، عما لم يفكر فيه، عبر مكتوب 
فرضه مقتضى السوق؛ سوق الاعتراف بالفيلسوف على أنه 
كذلك؟ على أن سؤالً كهذا يستتبع استنباطًا مشروعًا؛ هل 
عين؟ ومن لا  ما نقرأه في كتب الفلسفة هو من الفلاسفة المدَّ
نقرأه هو الفيلسوف الحق؟ إنها لمفارقة منسجمة مع الحس 
التهكمي لسيوران الذي اعتمد الكتابة الشذرية، ليس لأنه 
التي تسهب  للمطولات  كسول، وليس لأنه شخص كاره 
في الشرح. كيف أن لون اللبن أبيض، وكيف أن المرأة تحبل 
والرجل لا يحبل أبدًا، أجاب بلسانه عن ـ )لماذا الشذرات؟( 
هكذا عاتبني ذلك الفيلسوف الشاب. ")بسبب الاستهتار، 
بسبب القرف، وكذلك بسبب أمور أخرى...( ولما لم أجد 
سببًا آخر، اندفعت في شروح مسهبة بدت له جدية وانتهت 

الاقتضاب،  وفي  السيمياء  في  درس  ذا  هو  إقناعه")19(.  إلى 
سيوران  يقوله  لن  فيما  المضمرة  المعاني  على  للتدليل  وذلك 
تبجيلاتنا  ومن  تصنيفاتا  من  ساخرًا  طريقته،  على  إلّ 
وهرطقة. كفرًا  به  نؤمن  لا  ما  أحالت  التي  مدارسنا  ومن 
الاقتضاب  موضة  مِن  نيتشه  قبله  من  سيوران  أين 
خلال  من  رأيهم  عن  فعبّوا  الفيسبوك،  عالم  في  الدارج 
المواقف  من  هائل  كم  مع  انسجامهما  عن  عبرت  شذرات 
والآراء العصية على التظهير في الشكل والأسلوب النسقي 

لـ هيغل والكثير من أصحاب الفلسفات التقليدية. 
لقد تشظت شظايا التدمير النيتشوي والهدم السيوراني 
وانشطر  حقائق،  إلى  الحقيقة  فتشذرت  الاتجاهات،  كل  في 
الاستلاب  علة  على  خلاله  من  يُستَدل  بات  ما  إلى  المبتغي 
به  يفكر  ما لم  بأشياء. أقصت  التفكير  التاريخي إلى نوع من 

وذلك لضرورات غير واعية بما سيكتشفه تفكير لاحق. 
عن  للإجابة  سيوران  ساقها  التي  فالأسباب  وهكذا، 
المواربة  هذه  في  صراحته  احترم  جعلتني  الشذرات؟  لماذا 
العُقَد  ذكر  من  فيها  ب  تهرَّ كثيرة،  أسباب  فيها  عدّد  التي 
الفيلسوف  نزق  فيه  فجّر  بغضب  وعيه  شحنت  التي 
الذي  الغاضب. الأمر  الكلبي  ودفعه إلى الانفعال والعواء 
تقييم  معايير  عن  غريبًا  سيوران  فلسفة  على  الحكم  يجعل 
وحنقه  سيوران  سخط  مع  فبالتماهي  التاريخية.  الفلسفات 
الرفيع  الخيط  ذاك  يتقط  أن  يمكن  المعوج  العالم  هذا  على 
وحدة  في  وتشذّره  تشظيه،  تنوعه،  تعدديته،  يربط  الذي 

متماسكة، وصقيلة، وشفافة، وغير مرئية.

د. نديم نجدي 

الجامعة اللبنانية ـ كلية الآداب والعلوم الإنسانية

الجمل،  منشورات  فتحي،  آدم  ترجمة  الولادة.  مثالب  سيوران.   )1(
بيروت: 2015، ص: 245.
)2( المرجع نفسه، ص 207.

)3( المرجع نفسه، 59.
)4( سيوران، مثالب الولادة، مرجع مذكور، ص 206.

)5( سيوران، اعترافات ولعنات، تر: آدم فتحي، منشورات الجمل، 
بيروت: 2018، ص: 55.

)6( سيوران، مثالب الولادة، مرجع مذكور، ص 27.
)7( سيوران، إميل، المياه كلها بلون الغرق، تر: آدم فتحي، منشورات 

الجمل، بيروت: 2003، ص: 76.
)8( سيوران، اعترافات ولعنات، مرجع مذكور، ص 64.

الجمل،  منشورات  فتحي،  آدم  تر:  ويوتوبيا،  تاريخ  سيوران،   )9(

بيروت: 2010، ص: 104.
)10( المرجع نفسه، ص 67.

)11( سيوران، إميل، المياه كلها بلون الغرق، مرجع مذكور، ص 51.

)12( سيوران، إميل، المياه كلها بلون الغرق، مرجع مذكور، ص 60.
)13( المرجع نفسه، ص 61 - 62.

)14( المرجع نفسه، ص 58.

)15( المرجع نفسه، ص 56.
)16( سيوران، تاريخ ويوتوبيا، مرجع مذكور، ص 68.

)17( المرجع نفسه، ص 73 - 74.
ص  مذكور،  مرجع  الغرق،  بلون  كلها  المياه  إميل،  سيوران،   )18(

.64 - 63
)19( سيوران، اعترافات ولغات، مرجع مذكور، ص 149.

الهوامــش



156  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

المقدمة :
ا تشكّلت فيه أعقد التفاعلات الحضارية  لم تكن مدينة بغداد في العصر العباسي مجرّد عاصمة سياسية، بل كانت فضاءً مركزيًّ
والثقافية في تاريخ الإسلام الوسيط، حيث ازدحمت ساحاتها بالعلماء والشعراء، واختلط فيها صوت الخليفة بصوت المتسوّل، 
والفقهاء بالحواة، والحكماء باللصوص)1(. وبين هذه الأطياف جميعًا، برزت فئة اللصوص على نحو خاص، لا فقط بوصفهم 
أهل مهنة منحرفة، بل كأبطال طَرَفيّين في الحكايات، وصناع نوادر، وناقدين ساخرين لمجتمع المدينة ومراكز سلطته)2(. ولقد 
والنجاة، والعنف  والتهكم  الذكاء والخداع،  الفئة، تجمع بين  التركيب عن هذه  العباسي صورةً شديدة  نقلت كتب الأدب 
والفكاهة، حتى بدا بعضهم أقرب إلى فلاسفة الظل أو حكماء الحيلة الذين يواجهون العالم بالحيلة بدل القوة، وبالطرافة بدل 

التمرد الصريح)3(.
العباسية الأدبية والتاريخية، من خلال فحص تمثيلات  المصادر  الصورة كما وردت في  البحث مقاربة هذه  ويحاول هذا 
اللصوص التي نقلت عنهم، لا بوصفهم حدثًا إجراميًا، بل كعلامة ثقافية تمثّل الهامش الاجتماعي ووعيه، ومرآة لثقافة المدينة 
التي كانت تعجّ بالتناقضات)4(، فهل كان اللص البغدادي مجرد مجرم، أم أنه شكلٌ من أشكال النقد الرمزي لنظام اجتماعي قائم 
على التفاوت؟ وهل كانت هذه الحكايات تسلية أدبية فحسب، أم أنها تنطوي على فكر شعبي خفي يستحق الوقوف عليه؟
ولأن صورة اللصوص في التراث لا يمكن فصلها عن سياقها السياسي والاجتماعي والثقافي، فإن هذا البحث يتوخّى 
إعادة قراءة هذه الظاهرة بعيون مزدوجة: عين تقرأ الواقع من خلال النصوص، وأخرى تقرأ النصوص بوصفها خطابًا يعيد 

إنتاج ذلك الواقع، بين الحقيقة والتخييل، بين الشارع والديوان، وبين اللص والمؤرّخ .

المصطلحات المفتاحية:
اللصوصية ـ الحيلة ـ التهكّم ـ السرد ـ الهامش ـ الفطنة ـ السخرية ـ السلطة ـ الفقه ـ التمثيل ـ الثقافة ـ المدينة .

حكماء الحيلة وفلاسفة الظل
صورة اللصوص في بغداد العباسية بين الواقع والسرد الثقافي

عبد الرحمن يوسف أبو زيد

Introduction :
Baghdad during the Abbasid era was not merely a political capital, but a dynamic cultural 

space where the most complex social and intellectual interactions of medieval Islam took place. 
Amid its bustling streets and scholarly circles, a marginalized group emerged: the thieves. 
Surprisingly, Abbasid literature portrayed them not only as criminals but also as witty figures, 
clever tricksters, and, at times, sarcastic social critics. This research explores the representation 
of thieves in texts such as Al-Bukhala’ by Al-Jahiz, Al-Muntazam by Ibn al-Jawzi, and Al-Imtaʿ 
wa al-Mu’ānasa by Abu Hayyan al-Tawhidi, analyzing how these narratives reflect the urban 
culture and class tensions of the time. Were these portrayals simply humorous tales, or did they 
embody a deeper, symbolic form of resistance by society’s margins? This study offers a dual 
reading-of reality through text, and of text as a mirror of that reality.



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  157
الفصل الأول: اللصوصية في بغداد العباسية
السياق الاجتماعي والتاريخي

المطلب الأول:
التحوّلات الاجتماعية والاقتصادية في بغداد

تُعدّ مدينة بغداد، منذ تأسيسها على يد الخليفة المنصور)5( 
المركزية  العباسية  للمدينة  نموذجًا  145هـ/762م،  سنة 
التي تجتمع فيها السلطة والثروة والعلم والتجارة، وهو ما 
الفوارق  الطبقي وظهور  التفاوت  لنمو  بيئة خصبة  جعلها 
الاجتماعية الحادة، لا سيما في القرن الثالث والرابع الهجري، 
حيث بدأت المدينة تأخذ طابعًا مدينيًّا مركّبًا، فيه مراكز قوة، 
وأطراف مهمّشة، وأسواق مزدحمة، وحارات تعجّ بالفقراء 
التفاوت  هذا  وكان  واللصوص)6(،  والأيتام  والمهاجرين 
سببًا  الدنيا  والطبقات  الحاكمة  النخبة  بين  الاقتصادي 
رئيسيًا في نشوء "ثقافة الظل"، التي ظهر فيها اللص لا فقط 

كمجرم، بل كمتمرّد صامت على النظام .
وقد أشار عدد من المؤرخين إلى أن ازدهار بغداد لم يكن 
العلماء والوزراء والتجار، في  شاملًا، بل متمركزًا في طبقة 
حين عاشت فئات واسعة من السكان في حالة فقر واحتكاك 
مباشر مع السلطة، ما دفع بعضهم إلى اتخاذ اللصوصية أو 
وقد  ا)7(،  حُرًّ خيارًا  لا  قسرية  مهنة  التسوّل  أو  الاحتيال 
الجهاز  تضخّم  منها  متعددة،  عوامل  ذلك  في  ساهمت 
التوزيعية،  العدالة  وغياب  الولاة،  بعض  وفساد  الإداري، 
بل إن بعض المناطق داخل بغداد مثل الكرخ وباب الشعير 
عُرفت بكثرة النشالين والسّراق، حتى أصبحت هذه الفئة 

حاضرة في الحياة اليومية بصورة مألوفة)8(.
ولعلّ أهم ما يميّز هذه المرحلة أن الظاهرة لم تُواجه فقط 
مما  والتاريخ،  الأدب  كتب  في  بكثافة  وُثّقت  بل  بالقوانين، 
أكثر  "اللص"  في  يرى  كان  العباسي  المجتمع  أن  على  يدلّ 
المدينة  لمأزق  مقلوبًا  رمزًا  بل  القانون؛  من مجرد خارج عن 
إنصاف  عن  عاجزة  منظومة  من  مريرة  وسخرية  الحديثة، 
الجميع ، وهذه النظرة المركّبة لا يمكن فهمها دون الرجوع 
التداخل  كان  حيث  بغداد،  في  الاجتماعية  الحياة  طبيعة  إلى 
بين الحلال والحرام، والشرعي والفعلي، يشكّل تربة خصبة 

للرموز المزدوجة، واللص في مقدمتها)9(.
تحليل واستنتاج :

أولاً: إنّ استعراض التحولات الاجتماعية والاقتصادية 
تكن  لم  اللصوصية  ظاهرة  أنّ  يكشف  العباسية  بغداد  في 

لتركيبةٍ  طبيعيًا  نتاجًا  كانت  بل  المدينة،  على  طارئًا  شذوذًا 
المدقع،  والفقر  الفاحش  الغنى  بين  جمعت  متقلّبة،  حضرية 
تبحث  صامتة  وجموعٍ  والسلطة،  بالعلم  ناطقة  طبقة  وبين 
الأدبية  النصوص  أن  والأزقّة،ومع  الزوايا  في  قوتها  عن 
والتاريخية عمدت إلى تصوير اللص على أنه "فارس الحيلة، 
إن هذه الصورة لا يمكن فصلها عن سياق الفجوة الطبقية 

التي جعلت من الحيلة وسيلة بقاء)10(.
أن  من  اللصوص  المعقّد  الوضع  هذا  مكّن  لقد  ثانياً: 
للنجاة  رموز  إلى  ـ  الشعبي  المتخيّل  بعض  في  ـ  يتحولوا 
بل  مباشرة،  مواجهة  القانون  يواجهون  لا  فهم  والدهاء، 

يراوغونه، يلتفون عليه، ويخترقونه بذكاء)11(. 
ويمكن القول إنّ بغداد لم تُنتج فقط العلماء والشعراء، 
الذين تكلموا من موقع  "فلاسفة الظل"  أيضًا  أنتجت  بل 
الهامش، وأعادوا تشكيل وعي المدينة من تحت عرش السلطة.

السرد  قلب  في  المهمّش  إدخال  أي  ـ  الدينامية  وهذه 
في  اليوم  للدرس  قابلة  الظاهرة  يجعل  ما  هي  ـ  الحضاري 
ضوء مفاهيم النقد الثقافي وتمثيلات السلطة في المتن الأدبي، 
مما يفرض قراءة مزدوجة للنصوص: الأولى اجتماعية تفسّ 
داخل  صورتها  تفكّك  رمزية  والثانية  اللصوصية،  أسباب 

الثقافة)12(.
المطلب الثاني:

مفهوم اللصوصية في النصوص العباسية
لم تكن اللصوصية في الوعي العباسي مجرد فعل جنائي 
م يُقابَل بالعقوبة، بل اتخذت في كثير من النصوص طابعًا  محرَّ
دلاليًا أوسع، يتجاوز الوصف القانوني إلى التمثيل الرمزي، 
و"اللص"،  "السارق"،  مثل  مفردات  استُعملت  فقد 
و"النشّال"، و"الطرّار"، لا فقط للدلالة على الجريمة، بل 
للإشارة إلى مهارات الحيلة والخداع والقدرة على الإفلات 
من المراقبة، وهو ما يُضفي على المفهوم بُعدًا ثقافيًا واجتماعيًا 
لا  حيث  من  ـ  العباسية  الثقافة  أن  ويبدو  تعقيدًا)13(.  أكثر 
تشعر ـ أعادت إنتاج صورة اللص داخل النصوص على أنه 
فاعل اجتماعي متحرك، لا يتخذ موقعًا ثابتًا في منظومة الخير 

والشر، بل يراوح بين الإثنين .
مفسد،  جشع  لصٍّ  بين  النصوص  بعض  ميّزت  وقد 
ولصٍّ ذكي متقن لحرفته، يعرف "متى يسرق وممن يسرق"، 
الذين  اللصوص  تحدّث عن  حين  البخلاء  كتاب  أشار  كما 
عين  في  يجعلهم  مما  المساكين"  ويتجنبون  بذكاء،  "يسرقون 



158  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
وفي  علناً)14(.  الضعيف  يظلم  ممن  جرمًا"  "أخفّ  العامة 
هذا السياق، تظهر اللصوصية كنوع من المهارة الاجتماعية، 
التي يُتفى بها أحيانًا في الأدب الشعبي والنوادر، ويُضفى 
عليها طابع من المروءة أو الذكاء، لا سيما حين يُقارن اللص 

بالحاكم الظالم أو الغني الجشع.
أما في بعض النصوص الفقهية والأخلاقية، فنجد لهجة 
للّصوصية،  الثقافي"  "الاستمراء  خطر  على  تشدد  مختلفة 
معتبرة أن شيوع الحيلة في المدينة هو علامة على فساد النظام 
النصوص  فإن  الإدانة،  هذه  ورغم  المروءة  وضياع  العام، 
مفارقة  القصص بحبور، مما يكشف عن  تلك  تنقل  نفسها 

مركزية التأرجح بين الإدانة والافتتان)15(.
وبذلك، يتبين أن مفهوم اللصوصية في العصر العباسي 
يعكس  مركّبًا  كان  بل  البُعد،  أحادي  أو  بسيطًا  يكن  لم 
فاللص  السلطة،  وتقلّبات  المجتمع،  وثقافة  المدينة،  حالة 
ليس فقط من يسرق المال، بل من يسرق الإعجاب أيضًا، 
ويستدرّ الضحك، ويخترق النظام من داخله بحيلة الكلمة 

أو بمهارة الخداع.

تحليل واستنتاج
النصوص  في  اللصوصية  مفهوم  تحليل  يُظهر  أولً: 
اللصوصية  مع  يتعامل  يكن  لم  آنذاك  المجتمع  أن  العباسية 
كجرمٍ مطلق، بل كان يتفاعل معها كـ ظاهرة مركّبة تتداخل 
فيها الأخلاق بالحيلة، والجريمة بالمهارة، والدين بالضحك. 
بل  اللصوص،  أفعال  بتوثيق  تكتفِ  لم  الأدبية  فالنصوص 
احتفت ببعضهم ضمنيًا، ومنحتهم حضورًا رمزيًا يتجاوز 
الرمزي  الفاعل  موقع  إلى  القانون،  على  الخارجين  صفّ 
الذي يعبّ عن وعي شعبي خفي، يعارض السلطة الصريحة 

بأدوات التهكم والتذاكي)16(.
أن  على  يدلّ  والافتتان  الإدانة  بين  التأرجح  إن  ثانيًا: 
ولكنها  الأخلاقي،  النظام  في  خللً  تمثّل  كانت  اللصوصية 
خطابها،  وازدواجية  المدينة  اختناق  عن  تعبير  أداة  أيضًا 
م كفضيحة حضارية، وتارة كنوع من "المهارة  فهي تارة تُقدَّ
البديلة" التي تعيد الاعتبار للمهمش، وتحوّل العجز إلى حيلة، 
بالخداع)17(. مغلَّفة  مروءة  إلى  والخوف  نكتة،  إلى  والهامش 
أخبار  ينقل  حين  العباسي  النص  إن  القول  ويمكن 
الطبقات  متعدّد  يشارك في صناعة خطابٍ  إنما  اللصوص، 
العارف، ويمتّع  بلسان  بلسان الخطيب، ويسخر  يعظ  فهو 
من  أكثر  السارق  مع  يتماهى  تجعله  بحكايات  القارئ 

ضحيته، وهذه المفارقة هي التي تمنح البحث في اللصوصية 
قيمته الثقافية، لأنها تكشف عن نظام التمثيل الاجتماعي في 
أكثر  تكون  قد  الحكاية  أن  وكيف  الوسيط،  الإسلام  مدن 

صدقًا من القانون، وأكثر تعبيًرا عن الإنسان من الموعظة .

المطلب الثالث:
القانون والعقوبة ـ السلطة في مواجهة الظل

مباشًرا  تحديًا  العباسية  بغداد  في  اللصوصية  شكّلت 
لمنظومة السلطة، ليس فقط باعتبارها اعتداءً على المال والأمن، 
بحق  العقوبة  جعل  مماّ  النظام،  لهيبة  انتهاكًا  بوصفها  بل 
اللصوص تحمل دائمً طابعًا استعراضيًا، يهدف إلى ترسيخ 
والفقه  الحسبة  كتب  بيّنت  وقد  الجمعي،  الوعي  في  الردع 
مع  تتعامل  كانت  العباسية  الدولة  أن  السلطانية  والآداب 
ر به،  السارق باعتباره رمزًا للفوضى داخل المدينة، فكان يُشهَّ
وتُقطَع يده، أو يُسجن أو يُنفى بحسب فقهاء كل مرحلة)18(.

تُفضِ  لم  الصارمة  الإجراءات  هذه  أنّ  المفارقة  لكن 
تشكيلها  إعادة  في  أسهمت  ربما  بل  الظاهرة،  اجتثاث  إلى 
المؤرخين إلى أن بعض  أكثر خفاءً، كما أشار بعض  بصورة 
التنكّر والتمويه)19(، ويطوّرون  اللصوص أصبحوا يتقنون 
الكم  ذلك  يُفسّ  ما  وهو  العقابي  النظام  مواجهة  في  الحيلة 
لصوص  عن  تتحدث  التي  والحكايات  النوادر  من  الهائل 
أو  حرج،  في  القاضي  أوقعوا  أو  بذكاء،  العقاب  من  أفلتوا 
التبس أمرهم على الشرطة، مما يجعل من العلاقة بين السلطة 
أحادية  سيطرة  مجرد  وليست  وجذب،  شدّ  علاقة  واللص 

من الأعلى إلى الأسفل .
وقد ظهر في بعض كتب الحسبة مثل نهاية الرتبة إشارات 
أو  يتهاونون  كانوا  الشرطة  قضاة  من  كثيًرا  أن  إلى  صريحة 
يتواطؤون أحيانًا مع اللصوص إذا ما نالوا نصيبًا من الغنيمة 
العقوبة)20(،  وتسييس  الردع  هشاشة  يُظهر  ما  الرشوة،  أو 
له  لأنّ  الباطن،  في  ويُدارى  الظاهر،  في  يُلد  سارقٍ  وربّ 
ظهرًا يحميه أو مالً يُنقذه)21(، وهكذا؛ كان العقاب في كثير 
من الأحيان جزءًا من لعبة اجتماعية، لا إجراءً عدليًا خالصًا.

من جهة أخرى، فإنّ الفقهاء العباسيين، رغم وضوحهم 
الذي  الاجتماعي  بالتعقيد  وعي  على  كانوا  السرقة،  حدّ  في 
تفريقًا  الفقه  كتب  بعض  في  نجد  ولذلك  بالفعل،  يحيط 
"سرقة  وبين  المحترف"،  و"اللص  الجائع"  "اللص  بين 
للتساؤل:  بابًا  يفتح  ما  وهو  الفساد"،  و"سرقة  الضرورة" 

هل كانت السلطة تقمع الفقر، أم تعاقب الجريمة فقط؟



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  159
تحليل واستنتاج

العباسي  القانون  بين  العلاقة  قراءة  خلال  من  يتبيّ 
ضبطًا  تمارس  تكن  لم  السلطة  أن  اللصوصية،  وظاهرة 
مباشًرا وشاملً كما تُصوّره النصوص السلطانية، بل كانت 
اختراع  يعيد  الذي  المجتمع  ظل  من  مستمرًا  تحديًا  تواجه 
هذا  واستنتاج  تحليل  ويمكن  والمقاومة،  التخفي  في  أدواته 

المطلب بالنقاط الآتية :
أولً: إنّ العقوبة في الفكر السياسي العباسي لم تكن هدفًا 
بحد ذاتها، بل وسيلة لتثبيت هيبة الدولة وإظهارها بمظهر 
القادرة على الضبط، ولذلك أخذت شكلً استعراضيًا كما 
في  سيما  لا  والطواف،  والقطع  التشهير  مشاهد  في  يظهر 

الأسواق العامة)22(.
ثانيًا: رغم صرامة القانون، إلّ أنّ المجتمع العباسي طوّر 
آليات خفية للتواطؤ أو التغاضي أو التهريب القانوني، حيث 
أصبح بعض القضاة والشرطة جزءًا من شبكة المصالح، مما 
"اللصوصية الذكية" التي  أضعف الردع، وسمح بازدهار 

تستثمر في هشاشة النظام نفسه)23(.
التصورات  بخلاف  ـ  العباسي  الفقهي  الفكر  ثالثًا: 
تمييزًا  أظهر  بل  دائمً،  أو متشددًا  لم يكن جامدًا  ـ  السطحية 
بين دوافع الجريمة وظروفها، فناقشوا الفرق بين من سرق 

بدافع الجوع، ومن سرق بدافع التمرّد)24(.
رابعًا: اللصوصية العباسية لم تكن مجرد انحراف فردي، 
من  الإسلامية،  المدينة  بنية  في  بنيوي  خلل  على  مؤشّ  بل 
حيث التوزيع غير العادل للثروة، وغياب العدالة المؤسسية، 
إلى  الصرف  الأخلاقية  المقاربة  تجاوز  إلى  تدفع  قراءة  وهي 

فهمٍ سوسيولوجي أشمل.
وبذلك، فإن العقوبة لم تُلغِ الظاهرة، بل عززت خطاب 
المقاومة الرمزية عند اللص، وجعلت منه فاعلً ثقافيًا يتلاعب 
. الجمهورعليه  يُضحك  أحيانًا  بل  منه،  ويسخر  بالقانون، 

الفصل الثاني: اللص في كتب التراث
تحليل سردي

المطلب الأول:
أخبار اللصوص في كتاب "البخلاء" للجاحظ

يُعدّ كتاب البخلاء للجاحظ من أعظم ما أُنتج في الأدب 
سيما  لا  الهامشية،  الشخصيات  تصوير  حيث  من  العباسي 
استطاع  وقد  واللصوص،  والمتطفلين  والنصابين  البخلاء 
هذه  يمنح  أن  الساخرة  السردية  لغته  خلال  من  الجاحظ 

الاجتماعي  الهجاء  بين  يمزج  كثيفًا،  أدبيًا  حضورًا  الفئات 
والفكاهة الذكية، ويكشف من خلالهم نظام القيم المتناقضة 

في المجتمع البغدادي)25(.
وفي أخبار اللصوص تحديدًا، يظهر الجاحظ ميلً واضحًا 
اجتماعي  ذو وعيٍ  كائن  أنها  اللص على  إلى رسم شخصية 
خاص، يتحرك بحسٍّ ساخر، ويفهم قوانين المدينة أكثر من 
أنه  يدّعي  يروي قصة رجلٍ  الحكايات  إحدى  ففي  أهلها، 
فقير، ولكنه لصّ ماهر، يدخل على الناس بهيئة السائل، ثم 
يخرج بسُترهم وملاعقهم، ولا يصفه الجاحظ بالمجرم، بل 
بالفطين المتلصّص)26(، هذا التوصيف لا ينطوي فقط على 
إدراك السلوك، بل على إعادة تأطير صورة اللص في وعينا 

كفاعل ذكي وليس ضحية غباء .
وقد لجأ الجاحظ في عدة مواضع إلى توظيف شخصية 
اللص كمرايا نقدية، يُسقط من خلالها تناقضات المجتمع، 
فيُظهره مرة في صورة الرجل الذي لا يُسرق منه لأنه لا يُؤتمن، 
وعلى  بالبخل،  الجشع  على  يحتال  من  هيئة  في  أخرى  ومرة 
الطمع بالخداع، مما يجعله أذكى من ضحيته ، لا أخطر منه)27(.
وهنا تظهر العبقرية السردية، إذ لا تُنقل أخبار اللصوص 
من باب التوثيق التاريخي، بل من باب "هندسة السخرية"، 
عبر  ترتيبها  وتعيد  المعهودة،  القيم  منظومة  تُفكّك  حيث 

شخصيات غير مألوفة ،
وإذا كانت كتب الفقه أو السياسة تنظر إلى اللص نظرة 
مباشر  غير  منبًرا  له  يقدم  الجاحظ  فإن  قمعية،  ـ  أخلاقية 
القارئ، ويُربكه، وربما يُعجَب  للحديث، ويجعله يُضحك 
به، دون أن يُغفل طبيعته الإجرامية، وهذه الازدواجية بين 
الجاحظ عمقًا  يُكسب نصوص  ما  الإدانة والإعجاب هي 

ثقافيًا قلّ أن يوجد عند غيره من الكتّاب في عصره .
تحليل واستنتاج

يتبيّ من تحليل أخبار اللصوص في البخلاء أن الجاحظ 
لم يكن يروي لمجرّد الإضحاك، بل كان يُمارس نقدًا اجتماعيًا 
عميقًا بلغة التهكم والسرد الشعبي ويمكن استخلاص أهم 

الاستنتاجات وفق ما يلي :
أولً: إنّ الجاحظ قدّم "اللص" بوصفه شخصية مركّبة، 
لا تختزل في الجريمة، بل تعبّ عن شكل من أشكال الذكاء 
الاجتماعي البديل، الذي يُظهر اختلال المنظومة القيمية في 
اتزانًا  أكثر  المحتال  العباسي، لا سيما عندما يصبح  المجتمع 

من ضحيته)28(.
على  الشخصية  هذه  رسم  في  الجاحظ  اعتمد  ثانيًا: 



160  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
اللص  من  فجعل  العباسية،  المدينة  في  اليومية  التناقضات 
راويًا خفيًا لكواليس المجتمع، يتنقّل بين الطبقات، ويحتكّ 
الأسفل"  من  "رؤية  بذلك  لنا  فيقدّم  والفقير،  بالغني 

للحياة، مغايرة لرؤية المؤرخ أو الفقيه)29(.
ثالثًا: يبرز في أسلوب الجاحظ نوعٌ من التحييد المقصود 
للموقف الأخلاقي، فلا هو يدين اللصوص صراحة، ولا 
داخل  القائم  التوازن  من  كجزء  يقدّمهم  بل  يبّررهم،  هو 
التي  للنكتة"،  النقدية  "الوظيفة  يشبه  ما  وهو  المجتمع، 

تكشف ولا تُاسب)30(.
بـ  الجاحظ  نصوص  في  اللص  تقديم  يرتبط  رابعًا: 
خلف  تتخفّى  ثقافية،  مقاومة  أداة  بوصفها  السخرية 
الأخلاقية،  السلطة  هشاشة  عن  تُعبّ  لكنها  الضحك، 
فيضطر  العدالة،  منظومة  تنهار  الردع حين  منطق  وضعف 

الفقير إلى الذكاء، قبل أن يضطر إلى الجريمة .

المطلب الثاني: 
ابن الجوزي و"المنتظم"، مزج التاريخ بالطرائف

أوسع  من  والأمم  الملوك  تاريخ  في  المنتظم  كتاب  يُعدّ 
المصادر التاريخية في العصر العباسي، وقد مزج بين التوثيق 
السياسي والسرد الأخلاقي والاجتماعي، ولم يغفل ذكر فئة 
أقرب  الجاحظ،  بزاوية مختلفة عن  تناولها  لكنهّ  اللصوص، 
بعض  على  المحافظة  مع  الأخلاقي،  والنقد  الوعظ  إلى 

المرويات الطريفة التي تُظهر جانبًا ساخرًا من الواقع)31(.
إلى  الفردي  الفعل  حدود  تجاوزت  اللصوصية  فظاهرة 
بل  التسلية،  بغرض  ليس  الاجتماعية،  الظاهرة  مستوى 
المدن،  في  الناس  انحرافات  من  للتندّر  أحيانًا  أو  للتحذير، 

خاصة في بغداد .
وفي كثير من هذه الأخبار، يُسجّل ابن الجوزي مواقف 
تُظهر تفوق اللص على خصمه بالحيلة، كما في قصة الرجل 
الذي دخل على دار القضاء وانتحل صفة المتظلّم، ثم خرج 
وفي يده خاتم القاضي. ويُعقّب ابن الجوزي على هذه القصة 
على  ويضحكون  بيوتهم،  تُسرق  أناسٌ  بغداد  "وفي  بقوله: 
ذلك، لأنهم اعتادوا العجز عن إمساك السارق")32(، وهذا 
التعليق يكشف عن إدراك ساخر لتفكك الردع، واختلاط 

الجدية بالعبث، وهي سمة غالبة في أخبار المنتظم .
فكثافة الأخبار ونقلها بأسلوب شبه حيادي ـ من دون 
تهويل أو تضخيم ـ يُظهر أنه كان يسجّل ظاهرة مألوفة لا 

طارئة، بل تشكّل جزءًا من الحياة اليومية في بغداد.

ويُلاحظ كذلك أن ابن الجوزي استخدم هذه الأخبار 
ينقل  حين  خاصة  للسلطة،  مبطن  نقد  توصيل  لـ  أحيانًا 
سرقة دور الخلفاء أو الفضلاء، من دون أن يُمّل المسؤولية 
للخليفة مباشرة، بل يضعها في سياق خلل أوسع، مما يجعل 

من اللص رمزًا لفساد أعمق، وإن لم يُصّرح بذلك .
تحليل واستنتاج

المنتظم رؤية  اللصوص في  تبرز من خلال قراءة أخبار 
مختلفة عمّ ورد عند الجاحظ، فالنص هنا تأريخيٌ وعظيٌ في 
آنٍ معًا، وهو ما ينعكس على طبيعة تمثيل اللص، لا كمصدر 
فكاهي فقط، بل كـ"عرضٍ أخلاقي" لمرض اجتماعي أعمق، 
يلي: كما  التحليلية  الملاحظات  أبرز  استخلاص  ويمكن 
سياق  ضمن  اللص  صورة  الجوزي  ابن  قدّم  أولً: 
السقوط العام في النظام الأخلاقي للمدينة، معتبًرا أن الحيلة 
الديني والاجتماعي هو  الضعف  الورع،وأن  انتصرت على 

ما مهّد لانتشار السرقات والخداع)33(.
الجوزي  ابن  فإن  المحافظ،  الفقهي  المنظور  رغم  ثانيًا: 
نقلها كما  بل  القصص،  المتضمّنة في بعض  الطرافة  يغفل  لم 
هي، وعلّق عليها أحيانًا بأسلوب ساخر، مما يدلّ على وعي 

مزدوج: توثيقي ونقدي في الوقت نفسه)34(.
ثالثًا: تميّز أسلوب المنتظم بتوازن بين التوثيق والاتعاظ، 
الجاحظ، ولكنه  فعل  أدبية كما  للصوص شرعية  يُعطِ  لم  إذ 
نسبيًا  حيادية  صورة  يُقدّم  جعله  مما  التهويل،  في  يُفرط  لم 

لظاهرة متجذّرة في نسيج بغداد)35(.
ـ  المواضع  بعض  في  ـ  الجوزي  ابن  أن  يُلاحَظ  رابعًا: 
استخدم أخبار اللصوص لتسليط الضوء على عجز السلطة 
المحلية، حين تسود الرشوة والتواطؤ، وهو نقد غير مباشر 

للحاكم، وإن ظلّ في سياق الأدب الأخلاقي المقبول)36(.
خامسًا: أظهر النص ميلً إلى التمييز بين اللص الفردي 
وعي  يُبرز  مما  الواسعة،  المجتمعية  الظاهرة  وبين  المحتال، 
المؤلف بالطبقات الاجتماعية وأثرها في تشكيل الجريمة، وإن لم 
يُصّرح بذلك بلغة علم الاجتماع، بل بلغة الخطيب والمحدث .

المطلب الثالث:
حيل اللصوص في "الإمتاع والمؤانسة"
لـ أبي حيّان التوحيدي

التوحيدي  حيّان  أبي  لـ  والمؤانسة  الإمتاع  كتاب  يُعتبر 
السرد الأدبي والجدل  التي تمزج بين  النادرة  النصوص  من 
غيره  عن  العمل  هذا  ويتميّز  الاجتماعي،  والنقد  الثقافي 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  161
المثقف  مزاج  عن  يكشف  بأنه  العباسي  الأدب  كتب  من 
ش، لا من موقع السلطة بل من زاوية الهامش نفسه،  المهمَّ

مما يجعل تعاطيه مع أخبار اللصوص أكثر تعقيدًا وعمقًا.
التوحيدي  ينقل  الكتاب،  من  متعددة  مواضع  وفي 
والنفَس  بالتأمل  يتّسم  بأسلوب  اللصوص  عن  أخبارًا 
كشخص  اللص  يُقدّم  الأحيان  بعض  وفي  بل  الفلسفي، 
لا  بالحيلة  ويجاريه  المجتمع،  منطق  ويدرك  التفكير،  يُيد 
يروي عن لصٍّ ذكي تسلّل  بالقوة، ففي إحدى الحكايات 
إلى دار غنيّ، ولم يسرق شيئًا، بل كتب على الحائط لم أجد ما 
يُسَرق، ولكن رأيت ما يُضحك! وهو تعليقٌ يعبّ عن وعي 

بالطبقات، لا عن رغبة في السرقة فقط)37(.
مفردات  يستخدم  لا  أنه  التوحيدي  سرد  في  يُلاحظ 
ضمن  يُدرجهم  بل  هؤلاء،  وصف  في  الاتهام  أو  القسوة 
"طبقات المجتمع المنسّي"ويمنحهم في بعض الأحيان بعدًا 
تأمليًا: فهم يعيشون داخل المدينة، لكنهم "خارج المعنى"، 
ويتحدث عن بعضهم كمن "عرف الطريق إلى قلب المدينة، 
تختصر  جملة  وهي  القانون"،  في  موضعًا  له  يجد  لم  لكنه 
وسوق  الظاهر،  في  صارم  نظام  العباسية  المدينة  ازدواجية 

للذكاء الرمزي في الباطن)38(.
يمكن  بما  التوحيدي  عند  اللصوص  أخبار  تتّسم  كما 
تسميته بـ الحيلة الفلسفية، حيث يُظهر بعضهم وعيًا ساخرًا 
بالعالم، ويُعلّق على فساد الفقهاء أو جشع الأغنياء من موقع 
أن  غيره  يستطيع  لا  ما  يقول  وكأنه  المواجهة،  لا  الخفة، 
يقوله، وهنا يتحوّل اللص من "فاعل إجرامي" إلى كاشف 
للمستور، عبر سلوك هامشي يُعري به البنية من الداخل)39(.

ولم يكن التوحيدي، وهو الذي عاش حياة ضنكًا، بعيدًا 
عن معاناة أولئك، ولذلك يظهر في نصه تعاطف وجودي 
ولا  دوافعها،  يَفهم  لكنه  الجريمة،  يُبّرر  لا  فهو  صامت، 
يمدح الفساد، لكنه يُدين نظامًا يجعل الخبز مرهونًا بالمراوغة 

والسطو، لا بالعدل والكرامة .
تحليل واستنتاج :

تميّز حضور اللصوص في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيّان 
التوحيدي بطابعٍ رمزيّ عميق، يختلف عن السياق الأخلاقي 
كانت  إذ  الجاحظ،  لدى  الساخر  أو  الجوزي،  ابن  لدى 
الحكم  لا  الظاهرة  في  التأمل  إلى  تميل  التوحيدي  نصوص 
عليها، ويمكن استخلاص أبرز الملاحظات على النحو الآتي:
أولً: قدّم التوحيدي اللص بوصفه فاعلً رمزيًا يعيش 
على هامش النظام، لا يملك أدوات المواجهة، لكنه يمتلك 

أداة السخرية الذكية التي تضعه في موقع "العارف الصامت"، 
المجتمع)40(. بنية  في  الأخلاقي  العطب  كشف  على  القادر 
ثانيًا: يتعامل نص التوحيدي مع اللصوصية بوصفها ردّ 
فعل فلسفي على الظلم البنيوي، إذ يظهر بعض اللصوص 
وهم يكتبون أو يعلّقون على الموقف، لا يسرقون فقط، مما 
يضفي على الحيلة بعدًا تأمليًا لا نجده في المصادر الأخرى)41(.

"النقد  خطاب  مع  التوحيدي  خطاب  يلتقي  ثالثًا: 
الثقافي" المعاصر في تمثيله للهامش، إذ لا ينحاز إلى القانون 
تُقصي  مدينة  نتاج  أنه  على  اللص  يُصوّر  بل  صارم،  بشكل 
أكثر مماّ تحتوي، مما يجعله في نظر التوحيدي ابناً غير شرعي 

لحضارة مأزومة)42(.
من  التوحيدي  عند  اللصوص  أخبار  قيمة  تنبع  رابعًا: 
كونها مدخلًا لفهم رؤيته للإنسان، فهو لا يختزل الشخص 
في الفعل، بل يتأمّل دوافعه، ويستخرج من حركته الصغيرة 
أحيانًا  السرقة  تبدو  ولذلك  كبرى،  اختلالات  إلى  إشارة 

كفعل وجودي، لا جنائي فقط .
خامسًا: تمنح هذه النصوص القارئ فرصة لرؤية المدينة 
العباسية من موقع الهوامش المفكّرة ، لا من مركز السلطة، 
كونها  من  أكثر  ثقافي  تحليل  أداة  إلى  الحكاية  يُوّل  ما  وهو 

مجرد أدب تسلية أو خبر طريف.

المطلب الرابع:
السردية المزدوجة ـ التسلية والنقد الاجتماعي

العباسي  العصر  أدبيات  في  اللصوص  حضور  يتّسم 
تتعاطى  إذ  الخطاب  في  الازدواج  هي  بارزة،  سردية  بسمة 
من  والتسلية  للضحك  مصدرًا  بوصفهم  معهم  النصوص 
جهة، وبوصفهم مرآة ناقدة لواقع المدينة من جهة أخرى. 
وابن  الجاحظ،  كتب  في  تنكشف  المزدوجة  السردية  وهذه 
التندّر،  مع  التوثيق  يتداخل  حيث  حيّان،  وأبي  الجوزي، 
يجعل  ما  الخفي،  الإعجاب  مع  الأخلاقي  الحكم  ويتقاطع 
النص الأدبي العباسي مجالً رحبًا لقراءة المجتمع من خلال 

شخصياته الهامشية.
ففي البخلاء مثلً، لا يُروى خبر اللص فقط ليُضحك 
البخيل  يكون  مفارقة: كيف  يتأمل في  ليجعله  بل  القارئ، 
وكيف  المال؟  حبّ  في  يتشاركان  وكلاهما  للّص،  ضحية 
وهنا  والجاني؟  الضحية  بين  متبادلاً  فسادًا  الجشع  يُنتج 
التجار والبخلاء،  لطبقة كاملة من  نقدٍ  إلى  تتحوّل الحكاية 

لا للّص وحده)43(.



162  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
أن  إلّ  الظاهر،  الطابع الأخلاقي  المنتظم، فرغم  أما في 
كثافة القصص الطريفة عن اللصوص تكشف أن المجتمع 
العباسي لم يتعامل مع السرقة كحدث مروّع دائمً، بل كمادة 
للتندّر الشعبي، ووسيلة لتفريغ الإحباط الجمعي من خلال 
حتى  نفسها،  السلطة  أو  القضاء  أو  الشرطة  من  السخرية 

وإن بقيت النصوص ملتزمة بالإطار الديني الظاهري)44(.
النقد  مستوى  إلى  السرد  رفع  فقد  التوحيدي،  أما 
فلسفية  منابر  إلى  اللصوص  أخبار  تتحول  حيث  التأملي، 
لا  ممن  وتسخر  قوله،  الفقيه  يستطيع  لا  ما  تقول  مصغرة، 
يجرؤ أحد على تسميته، في نوع من الفكر المستتر الذي تحمله 

شخصيات ظاهريًا متّهمة.
وتُظهر هذه الازدواجية أن الأدب العباسي ـ رغم محافظته 
الظاهرية ـ كان يشتمل على مساحات من المقاومة الناعمة، 
التي تُسرب من خلالها الطبقات الهامشية مواقفها من الدين 
والسلطة والعرف. وقد وفّرت شخصية اللص ـ بما تحمله من 
مخالفة وخفة ـ وعاءً مثاليًا لهذا النوع من النقد الساخر المستتر، 
الذي يُضحك ليخفي مرارته، ويُسلّ ليُبك قيم القارئ .

تحليل واستنتاج
أن  اللصوص  حول  العباسية  السرديات  قراءة  تؤكد 
منطق  وفق  يُدار  كان  بل  عفويًا،  أو  بريئًا  يكن  لم  النص 
والرسالة،  الفكاهة  بين  والنقد،  التسلية  بين  يجمع  مزدوج 
غنيًا  ثقافيًا  بعدًا  الحكايات  من  اللون  هذا  يُكسب  ما  وهو 

ومعقدًا ،وتظهر أبرز الاستنتاجات كما يلي :
أولً: اتخذت شخصية اللص في الأدب العباسي وظيفة 
وتارة  للترويح،  أداة  تارة  فهي  الأوجه،  متعددة  سردية 
أخرى آلية لفَضح التناقضات الاجتماعية والأخلاقية داخل 

المدينة العباسية)45(.
ثانيًا: ساهمت هذه الازدواجية في نقل الخطاب الهامشي 
إلى داخل المتن الرسمي، إذ أصبحت شخصية اللص قادرة 
على قول ما لا يستطيع الراوي الفصيح أو الفقيه أن يقوله، 
حيناً،  الصامت  المعوج"،  المدينة  كـ"لسان  اللص  فظهر 

والساخر حيناً آخر)46(.
ثالثًا: إن الجمع بين الفكاهة والنقد يُشير إلى ذكاء ثقافي 
مع  المباشرة  المواجهة  فبدلً من  الصادمة،  المواقف  في تمرير 
يبدو  الذي  اللص،  النقد عبر  يتم تمرير  العرف،  أو  السلطة 
خارجًا عن القانون، لكنه في الواقع يُدين النظام بأكمله)47(.

رابعًا: يُظهر هذا البناء السردي أن الأدب العباسي لم يكن 
تكرارًا للموقف الفقهي أو الأخلاقي، بل كان مجالً لتمثيل 

تعدد الأصوات، حيث تتحدث المدينة بلغاتٍ مختلفة، ويعلو 
وعظه)48(. لا  القارئ  ضحكة  خلال  من  المهمّش  صوت 
خامسًا: تفتح هذه المقاربة الباب أمام قراءة ثقافية أعمق 
للتراث السردي، باعتباره مجالً للصراع الرمزي بين المركز 
المعلنة، حيث يكون  والهامش، بين السلطة والمعارضة غير 
من  وعيًا  وأكثر  الخطيب،  من  صدقًا  أكثر  أحيانًا  اللص 

المتكلم باسم الفضيلة ..

الفصل الثالث: فلاسفة الظل وناقدو المجتمع
المطلب الأول:

اللص الناقد، نموذج اللص الحكيم في المتخيل العباسي
العباسي،  الأدب  في  اللصوص  تمثيلات  جميع  بين  من 
لا  الذي  ذلك  الحكيم،  اللص  استثنائية  فريدة  صورة  تبرز 
يُعرَف فقط بخفة يده، بل بحدة عقله، وسعة نظره، وتهكمه 
العميق على ما حوله، ويُعتبر هذا النموذج مزيًجا رمزيًا بين 
كثير  في  حضر  وقد  المقنعّ،  النقدي  والفكر  الشعبية  النباهة 
الفقير،  الفيلسوف  تُشبه  شخصية  بوصفه  النصوص  من 

لكن من موقع الظل والهامش لا منبر المدرسة أو المسجد .
يُروى عن لصّ دخل بيت  نقلها الجاحظ،  ففي حكاية 
فيها  كتب  ورقة  ترك  ثم  ذهب،  من  فيه  ما  وسرق  تاجر، 
سر قت مالك، ولكنيّ لم أسرق عقلك، فاحتفظ به قبل أن 
يُسَرق أيضًا وهو تعليقٌ يبدو أنه يفوق مستوى الوقاحة)49(، 
زمن  في  الغافلين  على  العقلي  التهكم  مستوى  إلى  ليصل 
م اللص بوصفه خطرًا فقط، بل بوصفه  مضطرب هنا لا يُقدَّ

ناقدًا يُعرّي غباء ضحيته وسذاجة المجتمع .
ويظهر هذا النمط كذلك عند التوحيدي، الذي يروي 
عن لصٍّ قال لصاحب الدار بعد أن أمسك به أنا لم أسرق 
مالك، بل اختبرت حراستك، فاشكر لي ما نبّهتك عليه ، ثم 
أصحاب  من  أذكى  اللصوص  بعض  بأن  التوحيدي  يُعلّق 
السوق  في  قيمته  لا  الشيء،  قيمة  يعرفون  لأنهم  الضياع، 
فقط، بل قيمته في الخوف)50(. فهذه الجملة الأخيرة تكشف 
خفيًا  ناقدًا  اللص  من  يجعل  مركّب،  فلسفي  وعي  عن 

لأنظمة الأمن، بل لمفاهيم الملكية نفسها .
وتتكرّر هذه الصورة في بعض أخبار ابن الجوزي، حين 
هو  للسرقة  دفعني  الذي  فقال  عليه  قبض  لصٍّ  عن  ينقل 
علمي أن لا أحد يُاسب من يسرق من فوق لا من تحت 
بل  الحكاية،  يُكذّب  لا  لكنه  بغضب،  الجوزي  ابن  ويُعلّق 

يُظهر أن اللص يعلم خلل النظام أكثر من فقهائه )51(.



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  163
ر دومًا كفاعل  وتُبرز هذه النماذج كيف أن اللص لم يُصوَّ
سطحي، بل أُعيد تشكيله كرمز للوعي الناقد غير الُمعترف 
العلني،  الجدل  يستطيع دخول ساحات  الذي لا  ذلك  به، 
وهكذا  المربكة  والمفارقة  والحيلة،  السخرية،  لغة  إلى  فيلجأ 
يتحوّل "اللص الحكيم" إلى مرآة مفارقة تعكس ما لا يجرؤ 

أحد على قوله بصوت عالٍ.
تحليل واستنتاج

أن  الجوزي  وابن  والتوحيدي  الجاحظ  نصوص  تُظهر 
اللص الحكيم لم يكن محض مبالغة أدبية، بل رمزًا مركبًا عبّ 
عن تيار فكري شعبي ناقد، انتقل من الهامش إلى قلب المتن 
السردي، مستخدمًا التهكم كسلاح فكري لا يقلّ حدّة عن 
الاستنتاجات  أبرز  تلخيص  ويمكن  الخطابة.  أو  المناظرة 

على النحو الآتي :
أولً: إنّ شخصية اللص الحكيم تعبّ عن تحوّل نوعي في 
مفهوم الجريمة داخل المتخيل العباسي، من الفعل المنحرف 
إلى الفعل الكاشف، ومن الانتهاك المادي إلى النقد الرمزي، 
فقط  لا  المضطرب  المدينة  لعقل  مرآة  اللص  يجعل  ما  وهو 

ليدها المرتجفة)52(.
ثانيًا: تُعيد هذه الشخصية تعريف الوعي خارج حدود 
الشرعية الثقافية، فبدلً من أن يكون المفكر من داخل النظام، 
يظهر هنا من قاع المدينة، يتكلم بلغة لا تخضع للأطر المألوفة، 
التساؤلات)53(. تُثير  ثم  وتُضحك،  وتُربك  تُفاجئ  بل 
حق  المهمشين  منح  في  السرديات  هذه  ساهمت  ثالثًا: 
التعبير الرمزي، من خلال حيل وعبارات تكشف عن ثقافة 
وعيًا  أعمق  أحيانًا  يبدو  اللص  جعلت  مباشرة،  غير  نقدية 
من الفقيه، وأكثر جرأة من الخطيب، وإن كانت لغته هجينة 

وهامشية)54(.
مع  تواطؤ  عن  لا  اللص،  ذكاء  تمجيد  يكشف  رابعًا: 
فحين  العاجزة،  الأخلاقية  للسلطة  نقد  عن  بل  الجريمة، 
ضمناً  يقول  فإنه  القانون،  تغلب  الحيلة  أن  النص  يُظهر 
الردع  أدوات  فقد  المجتمع  أن  أو  ضعيف،  القانون  إن 

الحقيقي)55(.
أبرز  من  تُعدّ  الفيلسوف"  "اللص  صورة  إن  خامسًا: 
إبداعات السرد العباسي، وتؤكد أنّ الثقافة العربية الوسيطة 
كانت تُدرك تعددية الأصوات، وتسمح للناقد بالظهور من 
خارج "الشرعية المعهودة"، في حكاية لا في فتوى، وفي خفة 

لا في خطبة.

المطلب الثاني:
التهكم على السلطة والفقهاء، اللص كصوت مضاد

برز في عدد من أخبار اللصوص في العصر العباسي ميلٌ 
واضح إلى التهكّم على السلطة السياسية والدينية، إمّا تلميحًا 
أو تصريًحا، وهو تهكّم لا يصدر عن موقع القوة، بل من قاع 
المدينة، حيث يختلط البؤس بالفطنة، والاحتجاج بالخداع، 
بل  ـ لا كمجرّد سارق،  السياق  ـ في هذا  اللص  وقد ظهر 
كـ"صوت شعبي ناقد"، يستخفّ بالحاكم، ويعرّي الفقيه، 
رموزه  يُربك  لكنه  بالنظام،  صراحة  يصطدم  لا  بأسلوب 

بأسلوب ساخر يقترب من الكاريكاتير الاجتماعي .
يروي  حيث  الوعظي،  طابعه  رغم  الجوزي،  ابن  حتى 
عن لصٍّ نُصِح بالتوبة، فقال أتوب من سرقة المال، لكني لا 
أضمن أن أتوب من رؤية الكذب على المنبر، ثم يُعلق ابن 
الجوزي بأسف ظاهر على تداخل الفساد في كل طبقة، دون 

أن يُدين اللص وحده)56(.
مجرد  يكن  لم  العباسي  السرد  أن  على  الأمثلة  هذه  تدلّ   
تُستخدم  للمساءلة،  رمزية  مساحة  بل  للحكاية،  وعاء 
يقال،  لا  بما  للنطق  ـ  كاللص  ـ  هامشية  شخصيات  فيها 
ذلك  يُصنفّ  أن  دون  الباهتة،  المقدّسات  من  وللسخرية 
كتمرد، بل كـ"فطنة طريفة"، مما يفتح بابًا لفهم أوسع لدور 

السخرية في النقد الاجتماعي
تحليل واستنتاج

 إنّ استحضار التهكم على السلطة والفقهاء من خلال 
مجرّد  اعتباره  يمكن  لا  العباسي  الأدب  في  اللص  شخصية 
نكتة عابرة، بل هو جزء من خطاب رمزي مضاد، استثمر 
الهامش لقول ما عجز عنه المركز، ومرّر رسائل نقدية بلغة 
الظل لا بلغة الوعظ، ويمكن تلخيص أبرز النتائج كما يلي :

بل  بالقوة،  للنظام  ناقدًا  يكن  لم  العباسي  اللص  أولً: 
رمزية  شرعية  منحه  ما  وهو  والمفارقة،  والتعليق  بالفكاهة 
بين الناس، لأنّ التهكم هو أذكى أشكال الرفض، وأكثرها 

قبولً في مجتمع يحكمه الدين والسلطة في آنٍ واحد)57(.
ثانيًا: السخرية من الفقهاء والولاة، كما ظهرت في أخبار 
التديّن  مظاهر  ضد  شعبي  احتقان  عن  تعبّ  اللصوص، 
تُسرق  الذي  فالقاضي  الاستعراضية،  والسلطة  الصوري 
ليس  لصّ،  قبل  من  ب  يُكذَّ الذي  الخطيب  أو  قلنسوته، 

موضوعًا للضحك فقط، بل هو رمزٌ مُفكّك)58(.
ثالثًا: تميّزت هذه السرديات بقدرتها على إدخال الهجاء 



164  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
السياسي والديني ضمن إطار الحكاية المألوفة، مما يجعل من 
ويحرّك  ويُربكه،  القارئ  يُضحك  مزدوجًا:  سلاحًا  القصة 
خياله الأخلاقي دون أن يصطدم بمقامات السلطة بشكل 

مباشر)59(.
اليوم  ينبغي فهم هذه السخرية ضمن ما يسمى  رابعًا: 
يتوارى  النقد شكلً مموّهًا،  الرمزية حيث يتخذ  المقاومة  بـ 
خلف العبارة الطريفة، والعبث الظاهري، لكنهّ يكشف بنية 

التواطؤ والفساد داخل المنظومة.
دور  إلى  الاعتبار  السرد  من  الشكل  هذا  يعيد  خامسًا: 
الأدب في إنتاج خطاب موازٍ للمؤسسة الرسمية، يجعل من 
وفاعلً  الخلل،  على  ثقافيًا  شاهدًا   - هامشيّته  على   - اللص 

رمزيًا في مساءلة المعيار الديني والاجتماعي.

المطلب الثالث:
المروءة بين اللص والنبيل ؛ انعكاس القيم بالمقلوب

من أبرز المفارقات التي تُظهرها النصوص العباسية عن 
مفهوم  وهو  المروءة،  بمفهوم  تتعلّق  التي  تلك  اللصوص، 
مركزي في القيم العربية والإسلامية، يُيل إلى النبل والكرم 
والحياء وضبط النفس. غير أن اللافت أن بعض الحكايات 
الأقل،  على  أو  النبيل،  من  أكثر  كمرؤي  اللص  صوّرت 
ا أخلاقيًا في الظلّ،  قدّمته في مواضع معيّنة على أنه يملك حسًّ
لا يقل عن ذلك الذي يظهر في العلن باسم الفقه أو الجود .
لصّ  عن  يُروى  الجاحظ،  حكايات  من  واحدة  ففي 
دخل بيتًا ووجد امرأة نائمة، فغطّاها قبل أن يسرق شيئًا من 
البيت، ثم كتب : ستُر الحرائر أولى من المال، وإن كان فيه 
نجاتي ، وهي عبارة تنمّ عن وعي أخلاقيّ غريب في سياق 
والمروءة  الجريمة  بين  التداخل  وهذا  أخلاقيّ،  غير  فعل 
بين  القطعي  التصنيف  تتحدّى  مألوفة،  غير  شخصية  يُنتج 

الفاضل والفاسد)60(.
حيث  مشابه،  نموذج  الجوزي  لابن  المنتظم  في  ويظهر 
صاحبه  أن  علم  لأنه  سرقه  مالً  أعاد  لصٍّ  عن  يُروى 
الجوزي  ابن  اعتبر  وقد  البيت،  لحجّ  يجمعه  وكان  فقيٌر، 
هذا التصرف من عجائب القلوب، وقال: كم من عابد لا 
صريحة  مفارقة  نلمس  وهنا  الرحمة)61(،  هذه  نصف  يملك 
يظهر  حيث  الفطري،  والتعاطف  السلوكي،  التدين  بين 

اللص متفوّقًا في الإنسانية على بعض الظاهرين بالصلاح.
بيتٍ  من  فرّ  لصٍّ  حكاية  والمؤانسة  الإمتاع  في  نجد  بل 
أسرق  أنا  بقوله:  وعلّق  يتيم،  صاحبه  مال  أن  علم  بعدما 

الظالم، لا اليتيم)62(،وهذا النوع من الخطاب يُعيد التفكير في 
مفاهيم الأخلاق الثابتة، ويُدخلنا في نطاق أخلاق الهامش 
داخلٍي  وعيٍ  إلى  بل  القانون،  أو  الفقه  إلى  تستند  لا  التي 

يتشكّل خارج النسق الرسمي.
القيم  أن  واللصوصية  المروءة  بين  التلاقي  هذا  ويُظهر 
ليست حكرًا على الفئة المتديّنة أو النبيلة، بل قد تظهر ـ على نحوٍ 
مفاجئ ـ في من لا يُتوقَّع منهم ذلك، مما يجعل القارئ يتساءل: 
من هو النبيل حقًا؟ ومن هو الساقط؟ وهل يُقاس الشرف 
للمصالح؟ المتجاوز  بالفعل  أم  والديني،  الطبقي  بالانتماء 

تحليل واستنتاج
اللصوصية  نصوص  في  "المروءة"  مفهوم  مقارنة  تُبرز 
المتوقعة،  الاجتماعية  للأنماط  عكسيًا  انعكاسًا  العباسية 
ـ في موقع أخلاقي،  للمألوف  ـ خلافًا  اللص  يظهر  حيث 
بينما ينهار النبيل أو المتدين تحت ثقل المظاهر. وهذا المفارقة 
"الفضيلة" و"الانحراف"، ويمكن  التفكير في معيار  تُعيد 

تلخيص أبرز النتائج كما يلي :
أولً: قدّمت النصوص العباسية نماذج من "اللصوص 
متناقضة  ككائنات  بل  أبطالً،  بوصفهم  ليس  المروءيين" 
تكشف تناقض المدينة ذاتها، التي تختلط فيها القيم بالمنفعة، 

والدين بالمصلحة، والنبل بالمظاهر)63(.
ثانيًا: هذا التصوير لا يمثّل دفاعًا عن الجريمة، بل يُظهر 
تُقاس  القيم  تعد  لم  حيث  المجتمع،  داخل  معيارية  أزمة 
بالانتماء أو الزي أو اللفظ، بل بالفعل المتجاوز للمصلحة، 

حتى لو صدر عن لصّ يعيش في الظل)64(.
النصوص  هذه  في  الظل"  "أخلاق  بـ  يُسمّى  ما  ثالثًا: 
يُوازي "أخلاق السلطة"، لكنه يعتمد على الفطرة والوعي 
الداخلي، لا على القانون أو الشريعة، وهو ما يجعل شخصية 

اللص المروءي أداة لنقد النفاق الأخلاقي باسم الدين)65(.
دفينة  سردية  رغبة  عن  الحكايات  هذه  تكشف  رابعًا: 
مفارقات  عبر  والأخلاقي،  الطبقي  الاستعلاء  تفكيك  في 
كان  إذا  ما  مساءلة  على  وإجباره  القارئ،  صدم  إلى  تهدف 
يسكن  أن  يمكن  أم  الاجتماعي،  المركز  على  حكرًا  الشرف 
في الهامش أيضًا ،ويُعدّ هذا الخط السردي من أبرز أدوات 
الخطاب المعكوس في الأدب العباسي، حيث يُستعان بالمجرم 
لفضح الصالح، وبالضد لإظهار الخلل في النموذج، وهي 
مستودعًا  النصوص  من  تجعل  عميقة  بلاغية  استراتيجية 

لجدل القيم لا مجرّد أدب أخلاقي مباشر.



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  165
الفصل الرابع: النتائج العامة والاستنتاجات

1. النتائج العامة للبحث
بغداد  في  اللصوصية  الظاهرة  وتحليل  استعراض  بعد 
يمكن  متنوعة،  وأدبية  تاريخية  مصادر  عبر  العباسية 

استخلاص أبرز النتائج الآتية :
بعدها  تتجاوز  رمزية  شخصية  العباسي  اللص   )1
الجنائي. لقد مثّلت شخصية اللص، كما وردت في نصوص 
ثقافيًا  وعاءً  وغيرهم،  الجوزي  وابن  والتوحيدي  الجاحظ 
يعبّ عن قلق المدينة العباسية، وانقسامها بين صورة مثالية 

رسمية، وواقع اجتماعي متوتر وهشّ.
2( السرد الشعبي استخدم شخصية اللص أداةً نقدية. 
لم تكن طرائف اللصوص مجرد تسلية، بل سردًا استراتيجيًا 
يحاكي معاناة المهمّشين، ويعبّ عن "العقل الجماعي" الذي 
لا يملك سلطة التعبير الرسمي، فيلجأ إلى الفكاهة والحيلة 

والنقد الموارب.
3( تداخلت صورة اللص مع قيم المروءة والحكمة. في 
وأصدق  الفقيه،  من  أذكى  اللص  بدا  النصوص،  من  عدد 
أن  يؤكّد  مما  السلطة،  من  للناس  وأقرب  الغني،  من 
قيد  الكلاسيكي )فاضل/فاسد( كان  التصنيف الأخلاقي 

مساءلة داخل النص العباسي ذاته.
4( اللص شخصية هجينة بين الواقع والمتخيّل. كانت 
أخبار اللصوص تمزج بين توثيق اجتماعي وتخليق رمزي، مما 
جعل هذه الشخصية من أكثر النماذج الأدبية قدرة على تمثيل 

التحولات العميقة في مدينة بغداد.
ثقافيًا  خطابًا  يختزن  الإسلامي  السردي  التراث   )5
يكن  لم  التراث  أن  اللصوص  أخبار  دراسة  تكشف  بديلً. 
صوت السلطة فقط، بل حمل خطابًا معاكسًا خفيًا، تمثّل في 
شخصيات هامشية كالمتسوّل، والمهرّج، واللص، وغيرها، 

وهي تستحق إعادة قراءة من منظور نقدي حديث.

2. الاستنتاجات النهائية للبحث
استنادًا إلى ما طُرح من مادة تحليلية وسردية وتاريخية، 
يخلص هذا البحث إلى جملة من الاستنتاجات النهائية التي 
بوصفها  العباسية  بغداد  في  اللصوصية  ظاهرة  أبعاد  تُبرز 

ظاهرة ثقافية رمزية مركّبة، وأبرزها :
الأمني  العباسي معناها  اللص  أولً: تجاوزت شخصية 
بنية  في  الخلل  يعكس  سرديًا  رمزًا  لتُصبح  الأخلاقي  أو 
المدينة، ومرآةً لطبقاتها الصامتة التي لم تجد منفذًا للتعبير إلّ 

عبر الحيلة والظلّ.
ثانيًا: لم تكن النصوص الأدبية ـ خصوصًا عند الجاحظ 
بل  الشخصيات،  هذه  عرض  في  محايدة  ـ  والتوحيدي 
أسهمت بوعي في تشكيلها وتضخيمها لتأدية وظيفة ثقافية 
ناقدة، ما يجعلنا أمام أدب ساخر يحمل خطابًا سياسيًا غير 

مباشر .
ثالثًا: اللص، في الخطاب الشعبي، كان ناقدًا للأخلاق 
الحكايات  أظهرته  ما  وغالبًا  السلطوي،  والسلوك  الزائفة 
أكثر وعيًا من الشخصيات "الشرعية"، مما يُعيد طرح أسئلة 

القيم والعدالة من جديد.
رابعًا: الفضاء السردي في بغداد لم يكن انعكاسًا بسيطًا 
للواقع، بل كان منتجًِا للمعنى ومعيدًا تشكيله، وهو ما يجعل 
طريفة. أخبار  هي  ما  بقدر  ثقافية  وثائق  اللصوص  أخبار 

العربي  الحكائي  التراث  قراءة  إعادة  ينبغي  خامسًا: 
الاجتماعية  بالتوترات  مشحونة  فكرية  مادة  بوصفه 
والسياسية، وليس فقط كمخزون نوادر أو أخبار ترفيهية، 
حّملهم  الذين  "المهمّشين"  وسائر  اللصوص  يشمل  وهذا 

النص أدوارًا رمزية.
العباسي  الأدب  في  اللصوص  دراسة  تكشف  سادسًا: 
الفضيلة  على  يقوم  لا  الثقافية،  للبطولة  بديل  نموذج  عن 
أو القوة، بل على الذكاء، والدهاء، والقدرة على النجاة من 

منظومة قيمية مختلّة.

د.عبد الرحمن يوسف أبو زيد

الجامعة اللبنانية كلية الآداب والعلوم الإنسانية  

قسم التاريخ



166  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

طه  تحقيق:  البخلاء،  255هـ(،  )ت  بحر  بن  عمرو  الجاحظ،   )1(
الحاجري، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثالثة، 1964م، ص145.

في  المنتظم  597هـ(،  )ت  علي  بن  الرحمن  عبد  الجوزي،  ابن   )2(
تاريخ الملوك والأمم، ج13، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب 

العلمية، بيروت، د.ت. ص 102.
الإمتاع  414هـ(،  )ت  حيان(  )أبو  محمد  بن  علي  التوحيدي،   )3(
والترجمة  التأليف  لجنة  الزين،  وأحمد  أمين  أحمد  تحقيق:  والمؤانسة، 

والنشر، القاهرة، 1939م، ج2، ص66. 
)4( الجاحظ، البخلاء، ص 145.

جعفر،  أبو  العباس،  بن  علي  بن  محمد  بن  الله  عبد   : المنصور   )5(
وكان  بالعلوم،  عني  من  وأول  العباس،  بني  خلفاء  ثاني  المنصور: 
ولد  للعلماء،  محبا  والفلك،  الفلسفة  في  مقدما  والأدب،  بالفقه  عارفا 
في الحميمية من أرض الشراة قرب معان وولي الخلافة بعد وفاة أخيه 
 145 بتخطيطها سنة  أمر  بغداد، وقد  مدينة  باني  136 هـ، وهو  سنة 
المسجد  في  وزيادة  بالرقة،  والرافقة  المصيصة  مدينة  آثاره  ومن  هـ، 
الدمشقي  الزركلي  فارس،  بن  علي  بن  محمود  بن  الدين  )خير  الحرام 
)ت1396هـ(، الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، ج 15، ج 4، 

2002م، ص 117.
)6( المسعودي، علي بن الحسين )ت 346هـ(، مروج الذهب ومعادن 
بيروت،  المعرفة،  دار  الحميد،  عبد  الدين  محيي  محمد  تحقيق  الجوهر، 

د.ت، ج3، ص112.
)7( ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ج12، ص108

)8( الجاحظ، عمرو بن بحر )ت 255هـ(، البيان والتبيين، تحقيق عبد 
السلام هارون، دار الجيل، بيروت، ط2 ،ج1، 1968م،ص191.

)9( الغذامي، عبد الله، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية العربية، 
المركز الثقافي العربي، بيروت، ط2، 2002م، ص213.

)10( الجاحظ، البخلاء،، ص76.
)11( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة،، ج1، ص55

الثقافية  الأنساق  في  قراءة  الثقافي:  النقد  الله،  عبد  الغذامي،   )12(
العربية،، ص 219.

)13( الجاحظ، البيان والتبيين، ج2، ص214.
)14( الجاحظ، البخلاء،، ص101

)15( ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي )ت 597هـ(، صيد الخاطر، 
2001م،  ط2،  بيروت،  حزم،  ابن  دار  الطنطاوي،  طارق  تحقيق 

ص331
الثقافية  الأنساق  في  قراءة  الثقافي:  النقد  الله،  عبد  الغذامي،   )16(

العربية، ص225.
)17( الجاحظ، البخلاء، ص104

السلطانية  الأحكام  450هـ(،  )ت  محمد  بن  علي  الماوردي،   )18(
والولايات الدينية، تحقيق أحمد مبارك البغدادي، دار الكتب العلمية، 

بيروت، ط2، 1996م، ص143
)19( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص62

)20( الشيزري، عبد الرحمن بن نصر )ت بعد 590هـ(، نهاية الرتبة 
في طلب الحسبة، تحقيق محمد حسن محمد حسن، دار الكتب العلمية، 

بيروت، 1999م، ص118
)21( ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ج13، ص212

)22( الماوردي، الأحكام السلطانية، ص143
)23( الشيزري، نهاية الرتبة في طلب الحسبة، ص118

)24( أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم )ت 182هـ(، الخراج، تحقيق 
عبد الله نذير أحمد، دار المعرفة، بيروت، 1979م، ص97

)25( الجاحظ، البخلاء، ص74
)26( المصدر السابق، ص 81.
)27( المصدر السابق، ص 91.
)28( المصدر السابق، ص92.

كلية  مجلة  للجاحظ،  البخلاء  في  السرد  بنية  أحمد،  خفاجي،   )29(
الآداب، جامعة بغداد، العدد 95، 2011م، ص112

العربية،  الثقافية  الأنساق  في  قراءة  الثقافي:  النقد  الغذامي،   )30(
ص237

)31( ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، ج12، ص89
)32( المصدر السابق ،ج14، ص55

)33( ابن الجوزي، المنتظم، ج14، ص63
)34( حسين، محمود، شخصية المهمّش في سرديات العصر العباسي، 

مجلة التراث العربي، دمشق، العدد 142، 2016م، ص98
ابن  عند  التاريخي  للسرد  الأخلاقية  الوظيفة  أحمد،  شحرور،   )35(
الجوزي، مجلة البحوث والدراسات الإسلامية، جامعة بغداد، العدد 

22، 2017م، ص211
العربية،  الثقافية  الأنساق  في  قراءة  الثقافي:  النقد  الغذامي،   )36(

ص241
)37( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة،، ج2، ص66

)38( المصدر السابق، ج3، ص15
حيان  أبي  سرديات  في  الاجتماعي  الوعي  الله،  عبد  حاجي،   )39(
التوحيدي، مجلة الموقف الأدبي، دمشق، العدد 489، 2020م، ص41

)40( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص66
حيان  أبي  سرديات  في  الاجتماعي  الوعي  الله،  عبد  حاجي،   )41(

التوحيدي، مجلة الموقف الأدبي، العدد 489، 2020م، ص42
البغدادي:  والمجتمع  التوحيدي  حيّان  أبو  حسن،  زكريا،   )42(
مقاربة في النقد الرمزي، مجلة تراثيات، القاهرة، العدد 66، 2018م، 

ص119
)43( الجاحظ، البخلاء، ص104

)44( ابن الجوزي، المنتظم، ج14، ص77
العربي  الفكاهة في الأدب  الدين، استراتيجيات  إبراهيم، محيي   )45(

الوسيط، مجلة عالم الفكر، المجلد 40، العدد 3، 2012م، ص90
)46( الغذامي، النقد الثقافي، ص247

)47( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص66
)48( الجاحظ، البخلاء، ص104
)49( الجاحظ، البخلاء، ص107

)50( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص71
)51( ابن الجوزي، المنتظم، ج13، ص207

)52( الجاحظ، البخلاء، ص107
)53( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص71

الثقافية  الأنساق  في  قراءة  الثقافي:  النقد  الله،  عبد  الغذامي،   )54(
العربية، ص251

دار  القديم،  العربي  الأدب  القص في  فن  )55( هلال، محمد غنيمي، 
نهضة مصر، القاهرة، 1981م، ص213

)56( ابن الجوزي، المنتظم، ج14، ص93
)57( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج3، ص27

)58( الجاحظ، البخلاء، ص110
السياسي في الأدب  الفكاهة والنقد  البغدادي، محسن عبد الله،   )59(
2018م،   ،14 العدد  الكوفة،  جامعة  الآداب،  كلية  مجلة  العباسي، 

ص132

الهوامــش



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  167

المراجع والدوريات الحديثة
11. إبراهيم، محيي الدين، استراتيجيات الفكاهة في الأدب العربي الوسيط، مجلة عالم الفكر، المجلد 40، العدد 3، 2012م.

12. البغدادي، محسن عبد الله، الفكاهة والنقد السياسي في الأدب العباسي، مجلة كلية الآداب، جامعة الكوفة، العدد 14، 2018م.
13. حاجي، عبد الله، الوعي الاجتماعي في سرديات أبي حيان التوحيدي، مجلة الموقف الأدبي، دمشق، العدد 489، 2020م.

14. حسين، محمود، شخصية المهمّش في سرديات العصر العباسي، مجلة التراث العربي، دمشق، العدد 142، 2016م.
15. خفاجي، أحمد، شخصية المهمش في السرد العباسي، مجلة التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، العدد 134، 2016م.

16. شحرور، أحمد، الوظيفة الأخلاقية للسرد التاريخي عند ابن الجوزي، مجلة البحوث والدراسات الإسلامية، جامعة بغداد، العدد 22، 2017م.
17. الطاهر، عبد السلام، تحولات مفهوم المروءة في الأدب العباسي، مجلة التراث العربي، دمشق، العدد 131، 2015م.

18. الغذامي، عبد الله، النقد الثقافي: قراءة في الأنساق الثقافية العربية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، 2000م.
19. زكريا، حسن، الرمزية الاجتماعية في سرديات التراث العباسي، مجلة آداب المستنصرية، بغداد، العدد 56، 2017م.

20. هلال، محمد غنيمي، فن القص في الأدب العربي القديم، دار نهضة مصر، القاهرة، 1981م.

)60( الجاحظ، البخلاء، ص115
)61( ابن الجوزي، المنتظم، ج14، ص135

)62( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص93
)63( الجاحظ، البخلاء، ص115

)64( التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص93
)65( الطاهر، عبد السلام، تحولات مفهوم المروءة في الأدب العباسي، 

مجلة التراث العربي، دمشق، العدد 131، 2015م، ص102

المصادر العربية التراثية
1. أبو يوسف، يعقوب بن إبراهيم )ت 182هـ(، الخراج، تحقيق: عبد الله نذير أحمد، دار المعرفة، بيروت، 1979م.

2. الجاحظ، عمرو بن بحر )ت 255هـ(، البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، الطبعة الثانية، 1968م.
3. الجاحظ، عمرو بن بحر )ت 255هـ(، البخلاء، تحقيق: طه الحاجري، دار المعارف، القاهرة، د.ت.

4. التوحيدي، علي بن محمد )ت بعد 400هـ(، الإمتاع والمؤانسة، تحقيق: أحمد أمين وأحمد الزين، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1953م.
5. الزركلي، خير الدين بن محمود بن علي بن فارس )ت 1396هـ(، الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، 2002م.

6. الشيزري، عبد الرحمن بن نصر )ت بعد 590هـ(، نهاية الرتبة في طلب الحسبة، تحقيق: محمد حسن محمد حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، 
1999م.

597هـ(، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت،  7. ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي )ت 
1992م.

8. ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي )ت 597هـ(، صيد الخاطر، تحقيق: طارق الطنطاوي، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة الثانية، 2001م.
9. الماوردي، علي بن محمد )ت 450هـ(، الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق: أحمد مبارك البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة 

الثانية، 1996م.
10. المسعودي، علي بن الحسين )ت 346هـ(، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، دار المعرفة، بيروت، د.ت.



168  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

الخطاب  في  جدليّة  إشكاليّة  الحاكميّة  إشكاليّة  تُعتبر 
الدينيّ والسياسي المعاصر منذ سقوط الدولة العثمانية التي 
وسقط  فسقطت  للحكم،  نظامًا  الخلافة  من  تتّخذ  كانت 
معها سنة أربع وعشرين وتسع مائة وألف على يد مصطفى 
الحاكميّة  مفهوم  طرح  أعيد  لذا،  بتركيا.  أتاتورك  كمال 
كإيديواوجيا سياسيّة ودينيّة نادت بها أصوات متعدّدة من 
قبيل أبي الأعلى المودودي والسيّد قطب وغيرهما في المجال 
بناء دولة الخلافة كردّ فعل على  العربي والإسلاميّ لإعادة 
في  والإسلامي.  العربي  المجال  يواجهها  التي  التحدّيات 
نموذج  إلى  العودة  ترفض  أخرى  أصوات  ظهرت  المقابل 
كتابه  في  الرازق  عبد  علي  دعوة  مثل  وتنقده  الخلافة  نظام 
"الخلافة  أنّ  فيه  بيّ  الذي  الحكم"  وأصول  "الإسلام 
طابعًا  إليه  فأضيف  دينيّ،  غطاؤه  بشريّ  نتاج  والنيابة")1( 
باعتباره  معارضته  عدم  وضمان  شرعيّته  لإثبات  قُدسيًّا 
ا. وهو ما جعل التيّار الحداثي بداية من  نظاما إلهيًّا لا بشريًّ
عن  الدين  يفصل  علمانيًّا  مدنيًا  نظامًا  يطرح  النهضة  عصر 
السياسة، ينبع من إرادة الشعب لا الخليفة، تسيّيره القوانين 
الماضويّة للشريعة الإسلاميّة  النصوص  المدنيّة لا  الوضعية 
لكونها جامدة لا تستجيب لمقتضيات الواقع الحيّ المعاصر. 
في  متباينين  نموذجين  وفق  الإشكاليّة  بهذه  سنشتغل 
أبو  وهما  والسياسة،  الدين  بين  الحاكميّة  إشكاليّة  طرح 
الأعلى المودودي من خلال كتابه "المصطلحات الأربعة في 
القرآن")2( ومحمد شحرور من خلال كتابه "الدين والسلطة 

قراءة معاصرة للحاكميّة")3(. 
طبيعة  مكمنه  النموذجين  لهذين  الاختيار  دافع  إنّ 
مُثَّلٌ  فالمودوديّ  وشحرور.  المودودي  من  لكلّ  الخطاب 
الفكر  في  خطابها  إنتاج  وإعادة  الحاكميّة  لفكرة  مُؤَسّسٌ 
السياسي الإسلاميّ المعاصر، في حين شحرور مُثّل لتفكيك 
الدينيّ  خطاب الحاكميّة ونقده والدعوة إلى ضرورة فصل 

إشكاليّة الحاكمية بين الدين والسياسة في الخطاب المعاصر: "مقاربة بينيّة"

روضة الدرواز

عن السياسي وفقًا لقراءة تاريخيّة ولغويّة ومعرفيّة يسّرت له 
مقدّمًا  ففكّكها  وتحوّلً  سياقًا  الحاكميّة  جذور  عن  البحث 

رؤية مختلفة ومتناقضة عمّ قدّمه المودودي. 
مفهوم  فهو  الحاكميّة،  مفهوم  أوّلً؛  إشكاليّنا،  تناقش 
والإسلاميّ  العربي  الخطاب  في  واسعًا  جدلً  أثار  معقّد 
الدينيّ  فيه  يتشابك  إشكالّي  مفهوم  أنّه  ذلك  المعاصر، 
بالأخلاقي.  والاجتماعي  بالفلسفيّ،  والتاريخيّ  بالسياسي، 
فهو مرتبط بمفاهيم كالسيادة والقانون والسلطة والأخلاق 
لا  الله  لحاكميّة  السيادة  فيه  تكون  ثيوقراطيّ  منظور  من 
الماضويّ  بفهمها  الإسلاميّة  للشريعة  والقانون  للشعب، 
ذي القراءة الواحدة لا للقوانين المدنيّة الوضعيّة، والسلطة 
الشعبَ  لا  إرادته  بتنفيذ  له  خالص  وحقّ  الله  مصدرها 
فهي  الله،  بحاكميّة  بالتسليم  مرتبطة  والأخلاق  وإرادتَه، 
يسعُنا  لا  لذا  الله.  شرع  عن  منبثقة  لكونها  تتغيّ  لا  ثابتة 
مقاربة "إشكاليّة الحاكمية بين الدين والسياسة في الخطاب 
المعاصر" مقاربة من زاوية تخصّصيّة واحدة، فبذلك سنقع 
ومركّبة،  معقّدة  فالإشكاليّة  والتبسيط،  الاختزال  فخّ  في 
الخطاب  نقرأ  حتى  مركّبة،  بينيّة  مقاربة  سنقاربها  ولهذا 
من  الحاكميّة  فكرة  عليه  قامت  الذي  والسياسّي  الدينيّ 
ثقافية   - والسوسيو  والسياسيّة  التاريخيّة  المقاربات  مختلف 

وتحليل الخطاب. 
مفهوم  مقاربة  في  الصارخ  التناقض  إلى  النظر  ثانيًا؛ 
السياقات  ضوء  في  وشحرور  المودودي  بين  الحاكميّة 
فنفكّك  رؤية،  كل  أنتجت  التي  المتغيّة  والمعرفيّة  التاريخيّة 
عليها  قام  التي  والتأويليّة  واللاهوتيّة  الفلسفيّة  الأسس 
خطاب الحاكميّة لكلّ من المودوديّ وشحرور، فكيف فهم 
الحاكميّة،  بإشكاليّة  المتّصلة  الأساسيّة  المفاهيم  منهما  كلّ 

كالألوهيّة والسيادة والتشريع؟ 
النص  مع  منهما  كلّ  تعامل  منهجيّة  في  النظر  ثالثًا؛ 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  169
القرآني وجعله  النص  مع  المودودي  تعامل  فكيف  الدينيّ، 
الحكم  في  السياسّي  المستوى  على  ومباشًرا  أساسيًا  مرجعًا 
أفق  تضيّيق  على  ذلك  أثّر  وكيف  القانون؟  في  والتشريعيّ 
وظّف  وكيف  القرآنّي؟  النص  لصالح  والتأويل  الاجتهاد 
شحرور الآليات اللسانيّة والتأويليّة والتاريخيّة ليُفكّك بنية 
معاصرة  لقراءة  يؤسّس  حتى  المودوديّة  الحاكميّة  خطاب 
إلى  وتؤسّس  والسياسي،  الديني  بين  تفصل  للحاكميّة 
البشريّ في  المجال للاجتهاد  تفسح  إلهيّة  حاكميّة بشريّة لا 

تنظيم الشؤون الدنيويّة والسياسية في الدولة والمجتمع؟ 
وشحرور  المودودي  من  كلّ  رؤى  بين  المقارنة  رابعًا؛ 
قدّم  منهما  فكلّ  بالمجتمع.  وعلاقتها  ووظيفتها  للدولة 
رؤية  قدّم  فالأوّل  الآخر.  عن  مختلف  دولة  مشروعَ 
ثيوقراطية للدولة تحكمها حاكمية الله، وهو النموذج الذي 
تأثّر به نظام دولة باكستان والثاني نقض ما ذهب إليه الأوّل 
فقدّم بديلً مدنيًّا يواجه من خلاله أزمة الدولة الوطنية في 

الوطن العربي وتحدّياتها. 

لتشكّل  والمعرفّي  والسياسّي  التاريخيّ  السياق   .I
الحاكميّة

1. الدلالة اللغوية والقرآنية للحاكميّة 
يعود الأصل اللغويّ للحاكميّة إلى مادة )ح،ك،م( وهو 
والِكمة.  والمنع  القضاء  عدّة؛  معان  له  صناعي،  مصدر 
حكم  تقول  أحكام،  وجمعه  الحاء،  بضمّ  الحكُم  "قضاء  فـ 
الأزهري  وقال  عليه،  وحَكَمَ  له  وحَكَمَ  قضى،  أي  بينهم 
في  فارس  ابن  فحدّده  والمنع،  بالعدل")4(  القَضَاءُ  الحكُم 
مقاييسه "الحاء والكاف والميم أصل واحد وهو المنع وأوّل 
الدابة لأنّا  حَكَمة  وسُميّت  الظلم  منع  الحكم، وهو  ذلك 
تمنعها")5( والحكمَة بمعنى الحُكم "الحُكم بالِحكمَة في قوله 
تعالى ﴿وَآتَيْناَهُ الُْكْمَ صَبيًِّا﴾]مريم/12[، وقال )�( "الصمت 
حكمٌ وقليل فاعله، أي الِحكمَة...، ﴿إنَِّ اللََّ يَْكُمُ مَا يُرِيد﴾ 
أي ما يريده بجعله حِكمَة وذلك حثّ للعباد على الرضى بما 
الحُكْمُ̔ و̓التحكيمُ̔ و̓الحكومة̔  ̓ يقضيه")6( و"استخدم مفهوم 
التنزيل  ضوء  على  الخلاف  في  والفصل  القضاء  بمعنى 

الحكيم")7( .
لم يرد مصطلح الحاكميّة بلفظه الصريح في النص القرآني، 
إلِاَّ  تَعْبُدَ  أَلاَ  أَمَرَ  لَِِّ  إلاَّ  الحُكْمَ  ﴿إنَِّ  الحكُم  بلفظ  ورد  بل 
الحَاكِمِيَن﴾)9(. بأَِحْكَمِ  اللَُّ  إيِّاهُ﴾)8(، ولفظ الحاكم ﴿أَلَيْسَ 

الحاكميّة،  مفهوم  والقرآنية  اللغويّة  الدلالات  شكّلت 
الإيمان  بمعنى  لا  المعاصر  الخطاب  في  استعماله  تمّ  وقد 
والقضاء  والفقه  والعلم  شيئًا  به  نُشرك  لا  وأن  والتوحيد 
والتشريع،  السياسيّة  السلطة  تولّ  بمعنى  بل  بالعدل، 
سياسيّة  سلطويّة  أبعاد  ذو  مفهومًا  منه  جعل  ما  وهو 
الخطاب الإسلامي  تشكّلها في  التي ظهر  وسوسيولوجيّة، 
مع أبي الأعلى المودودي ثمّ سيّد قطب الذي سار على نهجه، 
ثمّ تفكيك هذا المفهوم ومرجعيّاته مع محمد شحرور الذي 
للحاكميّة تختلف عن رؤى  قراءة معاصرة  يقدّم  أن  حاول 
المودودي لها. لكن قبل الولوج إلى تحليل إشكالية الحاكمية 
مع  ونقده  تفكيكه  ثمّ  للمودودي  الإسلاميّ  الخطاب  في 
شحرور علينا أن نبحث عن جذورها وتأصّلها في السياق 
قراءة  علينا  يفرض  ما  وهو  الإسلاميّ،  السياسي  التاريخي 

سياقيّة لإشكالية الحاكميّة مفهوما وإديولوجيا سياسيّة.

2. السياقات التاريخيّة والسياسيّة
انبثق مفهوم الحاكميّة عن معارك خاضها المسلمون بين 
فريقيْ علي بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان حول أحقيّة 
الخلافة، فلمن؟ وأهمّ معركة خاضها هؤلاء معركة صفّين 
حرب  رحى  ودارت  صفّين  في  الجمعان  التقى  "عندما  فـ 
الناس")10(  توقّع  ما  فوق  الفريقين  من  أكلت  ضروس 
محيطهما...  وكذلك  ومعاوية  علي  القائدان  كان  "لئن  فـ 
متمسّكين  كانوا  وبالتالي  بمواقفهم،  متمسّكين  ظلّوا  قد 
بالحرب، فإنّ سواد رجالهم... لم يكونوا متحمّسين لمجابهة 
كانت  لقد  ذاك...  أو  الطرف  لهذا  انتصار  دون  واسعة... 
مقاتل  ألف  ستّون  التاريخ،  شهده  عربي  تجمع  أكبر  صفّين 

من كل جانب...")11(.
علي  لجيش  يتحقّق  أن  النصر  "أوشك  فـ  القتال  طال 
بالعقل  التي خطرت  التحكيم")12(،  لولا أن ظهرت دعوة 
خطاب "استراتيجيّة  إنّا  لمعاوية  والعسكري  السياسي 
Strattégie de discours")13(، وهي استراتيجيّة عسكريّة، 

ليُجبر عليًّا وجيشه على التفاوض ووقف الحرب. فدعا إلى 
"أمر برفع المصاحف المتوفّرة على  رفع كتاب الله، ذلك أنّه 
رأس الأسنةّ وأن يُدعى العراقيّون إلى كتاب الله ليحكم بيننا 
وبينكم، وهنا المصاحف التي تحمل كلام الله، أي الحقيقة وما 
يجمع كلّ المسلمين ويوحّدهم... إنّه القُدُسّي الذي يدخل في 
اللعبة ولكن بطريقة ملموسة. إنّه من الخطأ التامّ أن نرى في 
ذلك خدعة شيطانيّة لتجنبّ الهزيمة، استخدامًا آليًا للقرآن 



170  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
فلم يكن معاوية مغلوبًا ولا  بالآخر،  الذات والمكر  لإنقاذ 
على طريق الانهزام، إنّما كان يستعمل اللغة الوحيدة الممكن 
فهمها، لغة الرمز كما أنّه يلتجئ إلى المرجع المشترك الوحيد، 
الاستجابة  العراقيّون  قرّر  حين  المعركة،  توقّفت  وهكذا 
"النص  إلى  معاوية  لجأ  إذن  الكتاب...")14(  معركة  إلى 
الأعلى")15( وهو النص المؤسس للإسلام وما له من سلطة 
المعركة  لكسب  الطريق  له  فتمهّد  الآخر  في  تؤثّر  مطلقة 
ظهور  إلى  دفعت  صفّين  معركة  أن  ونلاحظ  وحسمها. 
والجيوسياسيّة  التاريخيّة  المرتكزات  إحدى  فهي  التحكيم، 
لتشكّل نظريّة الحاكميّة، فهي تعبّ عن "وقائع خطابيّة")16( 
نُفكّك من  "أركيولوجيا معرفيّة")17(  مكّنتنا من أن نُمارس 
الذي  والسياسّي  التاريخي  السياقيّ")18(  "المقام  لها  خلالها 
الدينيّ  فيه  تعاضد  الذي  الحاكميّة  "ملفوظ")19(  عنه  انبثق 
الخطاب  مستوى  على  ا  نظريًّ بينهما؛  جدلً  فأثار  بالسياسي، 
التي  الجيوسياسيّة  الاستراتيجيّات  مستوى  على  وإجرائيًّا 
اكتسحتها نظرية الحاكميّة عبر التاريخ العربي والإسلاميّ. 
ففكرة التحكيم "كتاب الله يحكم بيننا وبينكم")20( شكّلها 
معاوية كعنصر ثان بعد المعارك فيكون القاضي والحاكم بين 
القرآن  المعارك وتحكيم  الفريقين. وهذا ما جعل من وقف 
مسألتان مترابطتان، متعاقبتان في الزمن على حدّ قول المؤرّخ 

هشام جعيّط. 
لها  الاستجابة  فرفض  التحكيم،  لعبة  إلى  علي  فطن 
فاضطرّ...  الكامنة وراءها...  والمكيدة  مغبتها  "وحذّر من 
للموافقة لوقف الاقتتال والامتثال للتحكيم.")21( وعليه، 
خضع علّي بن أبي طالب إلى وقف المعارك والقبول بتحكيم 
الذين  هؤلاء  له،  وتهديدهم  القرّاء  تدخّل  "فعل  بـ  القرآن 
صاروا خوارج بعد ذلك")22( فهولاء قبلوا المرحلة الأولى 
وقف الحرب ليمتثلوا "لحكم الكتاب")23( لكنهّم عارضوا 
"كانوا يرفضون  المرحلة الثانية مبدأ اختيار الحكمين لأنّم 
التحكيم  صيغة  فرفضوا  الحكم")24(  هذا  في  البشر  تدخّل 
الُمحكّمة  التي نسجها  أو معاهدة صفّين  الوثيقة  من خلال 
لكونها  والأشعث  العاص  وابن  وعلي  معاوية  الأوائل 
لله")25(  إلا  حكم  "لا  على  القائم  مشروعهم  مع  تتعارض 
للحاكميّة  السياسية  النظرية  تشكّل  خطوات  أولى  وهي 
عن  القرّاء  عدل  لذا  المبكّر.  للإسلام  السياسّي  التاريخ  في 
فراحوا  القرآن...  باسم  المعارك  "لوقف  المؤيّد  الموقف 
المنطق  إلى  تستند  رهيبة...  دينيّة  إيديولوجيّة  كتلة  يكوّنون 
مزّقت  التي  الدمويّة  المنازعات  في  يحكم  وحده  الله  التالي: 

طَائِفَتَانِ  ﴿وَإنَِّ  التالية:  للآية  وفقًا  البشر،  وليس  الأمّة، 
عَنِ  ا  إحِْدَاهَُ بَغَتْ  فَإنِْ  بَيْنهَُمَ  فَأَصْلِحُوا  اقْتَتَلُوا  الُمؤْمِنيَِن  مِنَ 
الأخُْرَى فَقَاتلُِوا الّتيِ تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إلَِ أَمْرِ اللَّ...﴾ وفي 
نظرهم إنّ الله قضى في أمر معاوية لأنّم يطرحون أنّه يمثّل 
الفئة الباغية... مماّ يبيّ رجوعًا إلى النواة المتشدّدة لا حكم 
للإيديولوجيا  الأوّل  المنشئ  الشعار  هذا  وكان  لله")26(  إلاّ 
يعود  بالخوارج  الخارجية ونواتهم الأولى. فسبب تسميّتهم 
إلى الانشقاق عن علي لرفضه العودة إلى الحرب، ذلك أنّم 
"طلبوا من علي إعلان توبته هو الآخر من ذنبه واستئناف 
الإقرار  رفض  عليًّا  لكنّ  الشام،  وأهل  معاوية  ضدّ  القتال 
يريدون  الذين  عليه  فخرج  والخطيئة،  بالذنب  نفسه  على 
التحكيم  بدعوى  القبول  ورفضوا  القتال")27(  استئناف 
معاوية  ففريق  الفريقين،  من  حكمين  وتنصيب  بالوثيقة 
موسى  أبا  نصّب  علي  وفريق  العاص،  بن  عمرو  نصّب 
قَبل  من  كلّ  تصفية  على  الخوارج  حرص  لذا  الأشعريّ. 
من  وتمكّنوا  بالعراق،  علي  تصفية  في  فنجحوا  التحكيم، 
طعن معاوية بدمشق لكنهّ نجا، وذات الأمر مع ابن العاص 

بالفسطاط لكّنهم فشلوا في اغتياله. 
الحاكميّة  لنظرية  السياقي")28(  "المقام  عن  بحثنا  لئن 
الهدف  فإنّ  خلاله  من  تشكّلت  الذي  وسياسيًّا  تاريخيًّا 
منها هو تفكيك مرتكزات النشأة التي طرحناها في قراءتنا 
أعيد  الحاكميّة  خطاب  أنّ  ذلك  الحاكميّة،  لنظرية  السياقيّة 
لمواجهة  المعاصر  والإسلامي  العربي  الخطاب  في  طرحه 
والاقتصاديّة  والاجتماعيّة  والسياسيّة  المعرفيّة  التحدّيات 
والثقافيّة المتحوّلة والمتغيّة التي فُرضت على المجال العربي 
إليها؟  استجابوا  فكيف  الحداثة،  صدمة  منذ  والإسلامي 
السؤال  بطرح  استجابتهم  تمثّلت  معها؟  تعاملوا  وكيف 
وتأخّر  الغرب  تقدّم  "لماذا  أرسلان  شكيب  طرحه  الذي 
المسلمون؟" فأجاب عن هذا الطرح ثلاث اتّاهات، فبيّنوا 
الواقع  فهم  في  وعلومًا  منهجًا  الإيبسمولوجيّة  وسائلهم 
لهذه  وعي  بغير  استجاب  الأوّل  فالاتّاه  الغُزاة.  ومقاومة 
الصدمة، فصدّها بالعودة إلى الماضي من خلال إعادة طرح 
المطروحة  التحدّيات  لمواجهة  نجاة  كطوق  الحاكميّة  نظريّة 
ا. وهذه العودة  ا ومعرفيًّا وفكريًّ سياسيًّا واجتماعيًّا واقتصاديًّ
إلا  حكم  "لا  بأن  الخوارج  لدعوى  ماضويّة  استجابة  هي 
الله" فسعى أبو الأعلى المودودي إلى مدّ جسر "التواصل")29( 
بين المقام السياقي لمفهوم الحاكميّة الذي نسج لفظه الخوارج 
مصطلح  استخدام  يدخل  "لم  فـ  وإيديولوجيّة،  مفهومًا 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  171
إلّ  الإسلاميّ  التيّار  قاموس  في  سياسي  كمفهوم  الحاكميّة 
على يد الداعية الإسلاميّ الهندي أبو الأعلى المودودي")30(، 
وسياسيّة،  دينيّة  إيديولوجيا  وجعله  إنتاجه  أعاد  أنّه  ذلك 
يدعو من خلالها إلى "صحوة إسلاميّة اجتمعت على رفض 
إنّا  الموروثة)31("،  بالذاتيّة  والتحصّن  الغربيّة...  الهيمنة 
مصدرًا  الموروث  النصّ  من  تجعل  ودينيّة  سياسيّة  صحوة 
الإشارة  ينبغي  لكن  الحكم.  أصول  من  وأصلً  للتشريع 
إلى أنّ استدعاء مفهوم الحاكميّة - في باكستان - في خطاب 
بين  السلطة  على  الصراع  سياق  في  "إلاّ  يكن  لم  الأعلى  أبي 
المسلمين والهندوس في شبه القارة الهنديّة عشية الاستقلال. 
وقد أسهم المستعمر البريطاني دون شكّ في تعميق الصراع 
الأمثل، وهو حلّ  الحلّ  المسلمين هو  انفصال  أصبح  حتى 
التاسع  القرن  الدوائر الاستعماريّة منذ منتصف  له  روّجت 
الخطاب  في  الانفصال  مبررات  أهمّ  من  وكان  عشر... 
الديني الدعوة إلى اعتبار الدين لا الأرض ولا القوميّة ولا 

التاريخ ولا الثقافة أساس أي تجمع بشريّ")32(.
"الاستخدام  إلى  للحاكميّة  الجديد  المفهوم  انتقل  وقد 
تنظيم  مع  الستينات  فترة  في  العربي  العالم  في  السياسي 
والذي  بمصر،  قطب  سيّد  قاده  الذي  المسلمين  الإخوان 
الانقلاب  محاولة  إثر  التشدّد  طابع  المفهوم  على  أضفى 
يقوده  كان  الذي  مصر  في  السياسي  النظام  على  الفاشلة 
الناصر")33( وقد لعب هذا الاتّاه دورًا  الرئيس جمال عبد 
مفصليًّا كبيًرا على مستوى الخطاب السياسّي وما خلّفه من 
وقائع في التاريخ السياسّي العربي والإسلامي المعاصر. أمّا 
ظهره  يدير  أن  يستطع  لم  الذي  الاتّاه  هو  الثاني،  الاتّاه 
نقده  التقدّم وعملوا على  بأسباب  فأخذوا  الدينيّ،  للتراث 
وإعادة قراءته، فالعرب والمسلمون في أواخر القرن التاسع 
عشر وبداية القرن العشرين لم يكن لديهم شيئًا يفكّرون من 
خلاله إلّ الدّين، وهذا ما دفع إلى بروز التيّار الإصلاحيّ، 
الدينيّة  المنظومة  إصلاح  ضرورة  إلى  رواده  سعى  الذي 
والسياسيّة من قبيل؛ محمد عبده الذي أقرّ بفصل الدين عن 
السياسة، وجمال الدين الأفغاني والكواكبي صاحب نظرية 
إصلاحيّة  رؤية  بناء  إلى  فدعوا  وغيرهم،  العادل،  المستبد 
مع  تتماشى  زيد،  أبي  قول  حدّ  على  "تلفيقيّة"  أو  توفيقيّة 
الحداثة.  صدمة  تحدّيات  فرضته  الذي  الواقع  مستجّدات 
من  كلّ  قاده  الذي  العلماني  الاتّاه  وهو  الثالث  الاتّاه  أمّا 
وقاسم  موسى  وسلامة  أنطوان  وفرح  البستاني  بطرس 
طرحوا  فهؤلاء  زيد.  أبو  حامد  ونصر  حسين  وطه  أمين 

نموذجًا سياسيًّا مختلفًا عن نموذج الحاكميّة في إدارة الدولة 
الإسلاميّة الذي نادى به أبو الأعلى المودودي وسيّد قطب، 
الدين  يعيد  الذي  الحديثة،  المدنيّة  الدولة  نموذج  وهو 
السياسة  مجال  إلى  ولوجه  دون  ويُحول  الخاص  فضائه  إلى 

والحكم والقانون.

II. تحليل الخطاب اللاهوتي السياسي للحاكمية

الدينيّ  تشابك  الإلهيّة:  والحاكميّة  المودودي   .1
بالسياسي 

منعطفًا  المودودي  الأعلى  لأبي  الفكريّ  التوجّه  يُعتبر 
المعاصرة،  الإسلاميّة  الحركات  أدبيّات  في  ومؤثّرًا  مهًّم 
ذلك أنّه سعى إلى بناء رؤية إيديولوجيّة سياسيّة منبثقة عن 
إنتاجه  الحاكميّة وأعاد  فانطلق من مفهوم  الدينيّة،  العقيدة 
وتوظيفه في القرن العشرين لمواجهة "الجاهليّة الجديدة)34(" 
ليعبّ  المفهوم  هذا  فوظّف  الغربي")35(،  الوافد  "جاهليّة  أو 
"إدانته لأنماط العيش في المجتمعات الغربيّة التي يرى  عن 
أنّا لا تتطابق مع النظام الإسلامي، حيث تخطّى بمفهومه 
الجديد المنهج التاريخي للمصطلح والذي استعمله العرب 
للدلالة بالجاهليّة عن حياة العرب قبل الإسلام")36(. وقد 
مثّلت "الجاهليّة الجديدة" الدافع المركزي للمودودي لخلق 
ربط عضوي بين الألوهيّة والحاكميّة يضمن سيادة الدولة 
والحاكم  للقانون  المشّرع  هو  الله  أنّ  منظور  من  والقانون 
الأوحد لسيادة الدولة. إنّ مدّ مفهوم الجاهليّة إلى الخطاب 
المعاصر، هو مدّ لـ "رفض الخلاف والتعدّدية قديمً وحديثًا، 
إهدار  النحو  هذا  على  الحاكميّة  مفهوم  طرح  على  ويترتّب 
والثقافي  العلمي  المستوى  الفكر على  العقل ومصادرة  دور 
رجعيّة  والسياسيّة  الاجتماعيّة  الأنظمة  أشدّ  وتكريس 

وتخلّفا")37(. 
"شبكة  في  منضو  مركّب  الحاكميّة  مفهوم  أنّ  نلاحظ 
كـ  أخرى  بمفاهيم  تربطه  العلاقات  من  معقّدة")38( 
على  نلمسه  ما  وهذا  و"التشريع"  و"السلطة"  "السيادة" 
الحاكميّة  تلازم  على  القائم  المودودي  خطاب  مستوى 
وجوهرها  "أصلها  للألوهيّة  جوهر  فالحاكميّة  والسلطة، 
تعالى  الله  معانيها  من  معنى  "بكلّ  فهي  السلطة")39(  هو 
وحده، فإنّه هو الحاكم الحقيقيّ في واقع الأمر، ولا يستحق 
هذه  تطلق  وحده...  هو  إلا  الأصلّي  الحاكم  يكون  أن 
حسب  على  المطلقة،  والسلطة  العُليا  السلطة  على  الكلمة 



172  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
لكون  معنى  فلا  السياسة  علم  في  اليوم  عليه  يصطلح  ما 
الصلاحيّات  له  القانون،  هو  حكمه  أنّ  إلّ  حاكمً  فرد... 
التامّة والسلطات الكلّية غير المحدودة لينفّذ حكمه في أفراد 
الدولة وهم مضطرون إلى طاعته طوعًا وكرهًا")40( ونفهم 
فجعلها  العليا،  للسلطة  المودودي  تمثَُّل  التصوّر  هذا  من 
ملك لله وحده، ومصدرها الله لا الشعب أو السلطة النابعة 
في  الخوارج  به  نادى  الذي  التصوّر  ذات  وهو  إرادته،  من 
المودودي  تمثَُّل  إنّ  أحداث.  من  تلاها  وما  الصفّين  معركة 
للسيادة والسلطة والتشريع هو تمثّل "يردّ كل شيء في العالم 
إلى العلّة الأولى وهي الله ويرى في ذلك إحلال لـ "الله" في 
الطبيعيّة  للقوانين  إلغاء  أنّه  كما  "إنسان"  للـ  ونفيّ  الواقع 
أن  ترفض  المودودي  حاكميّة  أنّ  فنفهم  والاجتماعيّة")41( 
الدولة...  يقسّم سلطات  "نظام دستوريّ  بـ  السيادة  تتّسم 
بين قضاء تشريعيّ وقضاء تنفيذيّ، أو بين المجلس الأعلى 
أنّ  إلى  الدستوريّة...  البنية  وتدفع  الأدنى...  والمجلس 
واحد  مركز  في  وليس  نفسه  الدستور  في  تكمن  السيادة 
للسلطة")42(، ويرفض أن يرتبط مفهوم السلطة بـ"السلطة 
العُليا للشعب")43( أي رفض أن تكون "السلطة صفة جماعيّة 
تسهيل  على  تعمل  المتعاونين،  للفاعلين  الاجتماعيّة  للنسق 
بل  الجماعي")44(  والانضباط  الجماعي  التمكين  من  كلّ 
يؤسّس لسيادة واحدة وسلطة واحدة و"مماّ يقتضيه توحّد 
السلطة العليا أن يكون جميع ضروب الحكم والأمر راجعة 
إلى  الحكم  منه جزء من  ينتقل  وإلّ  واحد  قاهر  إلى مسيطر 
غيره... إنّه المالك الملك والمسيطر والقاهر والحاكم المطلق 
بالمعاني السياسيّة، فإنّ دعواه هذه كدعوى الألوهة...")45(.

"نقيضًا  الإلهية  الحاكميّة  يصوّر  المودودي  أنّ  نستنتج 
التراث...  أو  السلف  سلطة  على  والاعتماد  البشر  لحاكميّة 
جسر  يمدّ  أنّه  ذلك  وتجاهله")46(  التاريخيّ  البعد  وإهدار 
التواصل بين حاكميّة الخوارج وحاكميّته في الواقع المعاصر، 
اللغوي")48(  "مقامه  من  الحاكميّة  "ملفوظ")47(  فينقل 
"مقام  إلى  ميلادي  السابع  القرن  عنه في  انبثق  الذي  الأوّل 
العشرين.  القرن  الملفوظ في  المخاطب")49( أي موقع منتج 
ففي هذا الموقع يعيد المودودي إنتاج "صياغة الحُجّة")50(، 
مشروعه  ليؤسّس  سياسيّة،  إلهيّة  حاكميّة  إلى  الحاجة  حُجّة 
والحاكميّة  الألوهيّة  بأنّ  الوعي  دون  الإسلامي،  السياسّي 
يتعسّف  فالمودودي  حدة.  على  كلّ  منفصلان  مفهومان 
مجال  في  ليُقحمه  عنقه  لَّ  على  فيعمل  القرآني  الخطاب  على 
"المصطلحات  كتابه  في  عرضه  الذي  الآي  فيقرأ  السياسة، 

الأربعة في القرآن": ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مَِّن يَدْعُو مِن دُونِ اللَِّ مَن 
الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافلُِونَ﴾ يَوْمِ  إلَِٰ  لَهُ  يَسْتَجِيبُ  لَّ 

)51( / ﴿لَوْ كَانَ فيِهِمَ آلِةٌَ إلَِّ اللَُّ لَفَسَدَتَا ۚ فَسُبْحَانَ اللَِّ رَبِّ 

َذَ اللَُّ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ  الْعَرْشِ عَمَّ يَصِفُونَ﴾)52( / ﴿مَا اتَّ
هٍ بمَِ خَلَقَ وَلَعَلَ بَعْضُهُمْ عَلَٰ  إلَِٰ ذَهَبَ كُلُّ  هٍ ۚ إذًِا لَّ إلَِٰ مَعَهُ مِنْ 
بَعْضٍ ۚ سُبْحَانَ اللَِّ عَمَّ يَصِفُونَ﴾)53( على أنّه حجّة لحاكميّة 
سياسيّة لله، فيبّرر للقارئ أنّا آيات تؤسّس لحاكميّة سياسيّة 
ومن  للقوانين.  تراثي  نصّ  ولتشريع  عقديّة  ولسيادة  إلهيّة 
تصبح  والتشريع  والسلطة  للسيادة  التصوّر  هذا  خلال 
للـ  الدنيويّة  الشؤون  ينظّم  مؤسّساتي  هيكل  لا  الدولة 
في  الله  لشرع  تنفيذيّة  أداة  بل  و"الشعب"  "المواطن" 
والسياسّي.  الديني  بين  التشابك  يتشكّل  وبذلك  الأرض. 
المودودي،  عرضه  الذي  القرآني  الخطاب  في  المتأمّل  لكن 
به شيئًا،  التوحيد وأن لا نشرك  أنّه يطرح إشكاليّة  يلاحظ 

فهو خطاب توحيديّ ذو بعد إيمانّي لا إيديولجي سياسّي. 
ونرى أنّ مرتكز خطاب الحاكميّة الإلهيّة السياسيّة لدى 
"الجاهليّة  منطلق  وهما  منطلقين،  على  أُسّس  الأعلى  أبي 
ليكون  الديني  "النصّ")54(  حاكمية  ومنطلق  الجديدة" 
إيديولوجيّته  عضد  تشدّ  التي  الخطاب")55(  "سلطة 
حاكميّة  من  الحاكميّة  مفهوم  يسحب  لذا،  الإسلاميّة. 
سياسيّة إلهيّة إلى حاكميّة التأويل وهو ما يكشف عن "المعرفة 
سلطة")56( على حدّ قول فوكو. فيبني "حاكميّة المؤوّل" على 
والتأويل  الاجتهاد  فيضيّق  زيد.  أبي  عبارة نصر حامد  حدّ 
فيه نصّ")57(.  فيما  اجتهاد  "لا  بمبدأ  النصّ، عملً  لصالح 
على  معانيه  فيبني  القرآني،  النصّ  المودودي  يُسيّج  وعليه 
الفهم الواحد والمعنى الواحد "الصحيح" ثمّ يجعله مصدرًا 

مباشًرا للتشريع السياسي. 
محكّ  على  ووضعه  الاجتهاد  أفق  المودودي  ضيّق  لئن 
دور  ينفِ  لم  فإنّه  المؤوّل"  و"حاكميّة  الصحيح"  "الفهم 
الاجتهاد نهائيًّا في الإشكاليّات التي لم يجد لها النص القرآني 
، وهذا ما دفعه إلى فسح المجال إلى "أهل الحلّ والعقد  حًّل
تشريعات  فيسنوّا  ليجتهدوا  الشورى)58(  مجلس  وأعضاء 
ترسم  ولكنهّا  الإسلاميّة  الشريعة  مبادئ  مع  تتعارض  لا 
التنفيذيّة  وهيئاتها  ومؤسّساتها  للدولة  العمليّة  الحدود 
 Theory" الدولة  فنظريّة  الإلهيّة.  للسيادة  وفقا  والقضائيّة 
أساسيّتين  نقطتين  على  تقوم  الأعلى  أبي  عند   "of State

الآي  من  استوحاها  التي  و"الاستخلاف"  "الخلافة" 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  173
ذِينَ آمَنوُا  القرآني الآتي ذكره من سورة النور: ﴿وَعَدَ اللَُّ الَّ
كَمَ  الْرَْضِ  فِ  لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ  الَِاتِ  الصَّ وَعَمِلُوا  مِنكُمْ 
"الخلافة"  قَبْلِهِمْ﴾)59( فأوّل معناه إلى  ذِينَ مِن  الَّ اسْتَخْلَفَ 
الأولى  "فالنكتة  الخلافة  ماهية  فحدّد  و"الاستخلاف"، 
 "Vicegerency" الخلافة  لفظة  دائمً  يستعمل  الإسلام  أنّ 
"Sovereignty"، وإذا كانت الحاكميّة  بدل لفظة الحاكميّة 
الدستور  تحت  الأرض  في  بالحكم  قام  من  فكل  خاصّة  لله 
الحاكم   "Viceegerent" الخليفة  يكون  الإسلامي 
"الاستخلاف" و"المستخلف"  الأعلى")60( ثمّ حدّد ماهية 
والنكتة الثانية البديعة في هذه الآية أنّ الله وعد جميع المؤمنين 
بالاستخلاف... فالظاهر من هذا أنّ المؤمنين كلّهم خلفاء 
عموميّة  خلافة  المؤمنون  أوتيها  التي  الخلافة  وهذه  الله، 
أو  أسرة  أو  فرد  بها  يستبد  لا   "Pupolar Vicegerency"

طبقة، بل كلّ مؤمن خليفة عن الله")61( 
ليتّخذه  القرآني  الخطاب  إلى  المودودي  الأعلى  أبو  عاد 
السياسي،  معنييهما  في  والاستخلاف  بالخلافة  للقول  حجّة 
الآية  النور  القرآني من سورة  إلى الخطاب  نعود  لكن حينما 
الَِاتِ  الصَّ وَعَمِلُوا  مِنكُمْ  آمَنوُا  ذِينَ  الَّ اللَُّ  ﴿وَعَدَ   55
قَبْلِهِمْ  مِن  ذِينَ  الَّ اسْتَخْلَفَ  كَمَ  الْرَْضِ  فِ  لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ 
بَعْدِ  ن  مِّ لَنَّهُم  وَلَيُبَدِّ لَمُْ  ارْتَضَٰ  ذِي  الَّ دِينهَُمُ  لَمُْ  ننََّ  وَلَيُمَكِّ
بَعْدَ  كَفَرَ  ۚ وَمَن  شَيْئًا  كُونَ بِ  يُشِْ يَعْبُدُونَنيِ لَ   ۚ أَمْناً  خَوْفهِِمْ 
خطاب  معاني  أنّ  نتأمّل  الْفَاسِقُونَ﴾  هُمُ  ئِكَ  فَأُولَٰ لكَِ  ذَٰ
النص الدينيّ مخالفة للمعاني التي نسجها له المودودي. فما 
عنى به الخطاب القرآني هو الاستخلاف في الأرض بالعمل 
أنّ  نلاحظ  وبالتالي  به.  الشرك  وعدم  الله  وبعبادة  الصالح 
لهذا الخطاب أبعاد أساسيّة؛ الفعل التعبّدي والبعد الإيمانّي 
الأخلاقيّ  والبعد  شَيْئًا﴾  بِ  كُونَ  يُشِْ لَ  ﴿يَعْبُدُونَنيِ 
الَِاتِ﴾. فندرك "عدم تجانسية")62( خطاب  ﴿وَعَمِلُوا الصَّ
المودودي مع الخطاب القرآني، فأبو الأعلى هّمش المعاني التي 
نطق بها النصّ وفرض ثقافته الشخصيّة وقبليّاته المعرفيّة في 
روح  "بين  تأويليّة  فجوة  خلق  إلى  أدّى  مماّ  التأويل،  عمليّة 

الكلمات الأصيلة وإعادة إنتاجها")63(.
"المستخلف"  يكون  أن  يشرط  الأعلى  أبا  أنّ  نلاحظ 
الجماعات  رفعته  الذي  الشعار  يفسّ  ما  وهذا  مؤمناً 
"ولايته")65(،  تصّح  حتى  المؤمن")64(  "الرئيس  الإسلاميّة 
نظرية  وهي  المودودي،  عند  الدولة  نظرية  أمامنا  فتتجلّ 
تستقي "آليّات اختيار الحاكم من العصور القديمة عصور 

طرح  وتعيد  أتاتورك")66(  يد  على  نهايتها  حتى  الخلافة 
كصورة  "المستخلف"  صورة  أو  المؤمن"  "الرئيس  صورة 
يتولّ  "ولا  قوله  في  ذلك  ويظهر  القديمة  بالعصور  الملوك 
إلا ما ولاهّ الُمستخلَف أي الحاكم الأعلى من أملاكه وعبيده 
ملكًا  وتراثه  وناسه  بأرضه  "الوطن  فيُصبح  عنه")67(  نيابة 
للوطن،  خيانة  معه  للرأي  خلاف  كلّ  وأصبح  للحاكم، 
ولم يقف الأمر عند هذا الحدّ من ابتلاع الوطن في شخص 
الحاكم، بل تخطّى ذلك إلى مقاربة تخوم تأليه الحكم لذاته... 
إنّ الحاكميّة واضحة وجليّة لا لبس فيها ولا غموض، ولا 
خصوم  بل  النظام،  خصوم  كلّ  يكون  أن  كلّه  بعد  غرابة 
من  كانوا  ولو  ملاحدة  كفّارًا  فحسب،  شخصيًّا  الحاكم 

المشايخ وأصحاب اللحى")68(.

الحاكميّة:  نظريّة  تفكيك  نحو  شحرور  محمد   .2
فصل اللاهوت عن السياسة

يطرح محمد شحرور قراءة معاصرة للحاكميّة تتعارض 
في  فسعى  المودودي،  الأعلى  أبو  قدّمها  التي  القراءة  مع 
أن  إلى  للحاكميّة"  معاصرة  قراءة  والسلطة  "الدين  مؤلّفه 
تفكيك  خلال  من  بالسياسة  الدين  علاقة  في  النظر  يعيد 
عمل  لذا  الإلهي.  السياسّي  بمعناها  الحاكميّة  مفهوم 
من  فعرّفها  الحاكميّة،  مفهوم  بناء  إعادة  على  شحرور 
الحكم  دلالة  فعرّف  و"الحرام")70(.  "الحكم")69(  منطلقيْ 
حكم  "فعل  اللغة  مقاييس  معجم  إلى  فعاد  وقرآنيًّا.  لغويًا 
ذلك  وأوّل  المنع،  وهو  واحد،  أصل  والميم  والكاف  الحاء 
الحُكْمُ، وهو المنع من الظلم")71( ثمّ عرض دلالة الحكم في 
ينَ  ِ ةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَُّ النَّبيِِّيَن مُبَشِّ القرآن: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّ
النَّاسِ  بَيَْ  ليَِحْكُمَ  باِلَْقِّ  الْكِتَابَ  مَعَهُمُ  وَأَنزَلَ  وَمُنذِرِينَ 
أَعْمَلُمُْ فِ  ذِينَ حَبطَِتْ  الَّ ئِكَ  اخْتَلَفُوا فيِهِ﴾)72( / ﴿أُولَٰ فيِمَ 
ينَ﴾)73( / ﴿مَا كَانَ لبَِشٍَ  ن نَّاصِِ نْيَا وَالْخِرَةِ وَمَا لَمُ مِّ الدُّ
ةَ ثُمَّ يَقُولَ للِنَّاسِ كُونُوا  أَن يُؤْتيَِهُ اللَُّ الْكِتَابَ وَالُْكْمَ وَالنُّبُوَّ
تُعَلِّمُونَ  انيِِّيَن بمَِ كُنتُمْ  كِن كُونُوا رَبَّ عِبَادًا لِّ مِن دُونِ اللَِّ وَلَٰ
الْكِتَابَ وَبمَِ كُنتُمْ تَدْرُسُونَ﴾)74( لينقد "عملية البرهنة")75( 
خطاب  بناء  في  المودودي  مارسها  التي  و"الاستدلال")76( 
"استدلال  لبنية  فأسّس  الإلهيّة.  السياسيّة  الحاكمية 
السياقيّة؛  البُنى  تفكيك  إلى  خلاله  من  يبعث  مقامي")77( 
نشأتها  ظروف  ليفهم  دينيّة  أو  سياسية  أو  كانت  تاريخيّة 
ليتشابك  القرآني،  يتفاعل مع الخطاب  ثمّ  الثقافي،  ومحيطها 
هذه  للكينونة")78(.  كيفيّة  "ليحقّق  التأويل  عملية  في  معه 



174  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
ا  الكيفيّة ينسجها شحرور بتفاعله مع الخطاب القرآني لغويًّ
إليه")79(  "مرسل  هو  فشحرور  وتأويليًّا.  تداوليًّا  ولسانيًا 
"مرسل" والخطاب القرآني  كالباقي المسلمين والنبي محمد 
قراءة  إعادة  خلال  من  شحرور  يرفض  لذا  "رسالة". 
الواقع  إلى  الحاكميّة  نظريّة  أعادت  التي  والنماذج  التراث 
يكون  أن  قطب،  وسيّد  المودودي  كنموذجي  المعاصر 
"مرسل إليه مجرّد مستهلك")80( بل يقتحم الخطاب القرآني 
المعاصر،  والتأويل  القراءة  بإعادة  معه  فيتفاعل  فيه،  ليفعل 
وهذا ما نلاحظه في نقده لـ "سوء الفهم")81( الذي "يرتكبه 
أنّ  ويرى  القرآني،  للخطاب  المودودي  إليه")82(  المرسل 
للملفوظ")83(  شامل  "فهم  إلى  بحاجة  الحاكميّة  مفهوم 
مقتضيات  أنّ  ذلك  لمقتضياته")84(  "فهمً  يستوجب  الذي 
ووضع  والدينيّة؛  والسياسيّة  التشريعيّة  الحاكمية  نشأة 
القرن  في  والاجتماعي  والثقافي  والمعرفّي  العلميّ  الواقع 
العلميّة  التطوّرات  مقتضيات  عن  تختلف  ميلاديًا،  السابع 
عبر  الإنسانية  عرفتها  التي  والسياسيّة  والحقوقيّة  والمعرفيّة 
الكتب  "حكم")85(  استمرار  دون  حالت  التي  العصور 
المعاصر  الواقع  في  السابقة  للأمم  القديمة  التشريعات  أو 
"فنحن مثلا لسنا كقوم نوح أو إبراهيم أو موسى وبالتالي لا 
يمكننا الحكم بتشريعاتهم لأنّا متجاوزة بالنسبة إلينا")86(. 

تأويلّي")87(  "عمل  إزاء  "مؤوّل" فهو  وبالتالي شحرور 
"دلاليًا  بنيتها  بتفكيك  الحاكميّة  قراءة  إعادة  منه  يقتضي 
خلال  من  المؤّول  شحرور  به  عمل  ما  وهو  وتداوليًّا")88( 
وقوله  تشريعيّ،  بند  "إصدار  فهو  "الحكم"  دلالة  تحديد 
" في سورة البقرة يبيّ ضرورة  ﴿وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ باِلَْقِّ
إلى  دفعه  ما  وهو  وُفقها﴾)89(  الحكم  يتمّ  شريعة  وجود 
التنزيل  سمّها  "الشريعة  فـ  والكتاب،  القرآن  بين  التمييز 
الحكيم كتابًا ولم يسمّها قرآنًا أبدًا")90( فنلاحظ أنّ الخطاب 
التأويلّي لشحرور "يخلق حوارية")91( ويعقد "تواصلً")92( 
عبر  فقط  حقيقيًا  "فهمً  ليفهمه  القرآني،  الخطاب  وبين  بينه 
"المؤسّسة  وساطة  فيلغي  فكره")93(  أصل  إلى  الرجوع 
الخطابيّة")94( التأويليّة الرسميّة، التي تمنعه من بلوغ "المعنى 
من  مكّنه  ما  وهو  الحرفّي".  "المعنى  في  وتسيّجه  التأويلّي" 
"حاجة إلى  بـ  أنّنا  المتغيّ، ذلك  الثابت والتفاعل مع  تجاوز 
تشريعات تتناسب مع مستوانا المعرفي وتطوّرنا الاجتماعيّ، 
قفزات  إلى  بالضرورة  يؤدّي  المعرفّي  التراكم  لأنّ  ذلك 
الإلهيّة  الرسالات  على  ينطبق  نفسه  والأمر  تشريعيّة... 
التي نسخت ما قبلها من  حتى وصلت إلى الرسالة الخاتمة 

حدّية  عينيّة  ظرفيّة  جاءت  التي  )التشريعات(  الرسالات 
كشريعة موسى التي عدّلها عيسى بعده. هكذا تمّ بالرسالة 
لأنّه  كلّية  الإلهيّ  التشريع  باب  غلق  الخاتمة  المحمّدية 
الحكيم  التنزيل  في  حفظه  تمّ  الذي  النهائي  نصّه  إلى  وصل 
حصًرا...")95( ونفهم من هذه القراءة الوعي التاريخي لدى 
شحرور في عمليّة الفهم، ذلك أنّه تجاوز المعرفة المطلقة على 
الطابع  تعبّ عن  تاريخية ومتجذرة...  ليقرر معرفة  التاريخ 

الخلّاق وتجلّيات الحسّ التاريخي)96(". 
رفضه  هو  لشحرور،  التأويلي  العمل  من  نفهمه  وما 
للحاكميّة السياسيّة الإلهيّة باعتبارها نظريّة ماضويّة أدلجت 
لا  السلطويّ  بعدها  في  معانيه  وسيّجت  القرآني  الخطاب 
رمي  إلى  أدّى  والذي  الأخلاقي،  أو  التعبّدي  أو  الإيمانّي 
كلّ مخالف لهذه الأدلجة بالتكفير، وهذا ما نرصده في قوله 
هذه  على  الاعتماد  تمّ  الإسلاميّة...  الحركات  أدبيات  "في 
الوضعيّة،  الأنظمة  كل  وتظليم  وتفسيق  لتكفير  الآيات 
الديمقراطيّة في  بناءً على ذلك الرفض المطلق لفكرة  تمّ  ثمّ 
هيكلة الدول المدنيّة وبالتبع رفض مؤسّساتها الدستوريّة... 
للحاكميّة  المؤدلج  المفهوم  منطلق  من  ذلك  رفض  تمّ  وقد 
الحركات  تبنتّه  وهُلاميًّا  فضفاضًا  عنوانًا  أصبح  الذي 
تسعى  الخاصّة...  إيديولوجيّتها  عليه  وأسّست  الإسلاميّة 
انتقل  لذا،  الإسلاميّة...")97(  الشريعة  بتطبيق  للمطالبة 
"الحكم" إلى المنطلق  من المنطلق الأوّل للحاكميّة ألا وهو 
الثاني لها، وهو "الحرام"، حتى يفكّكه باعتباره آليّة مركزيّة 
في  فاجتهد  التشريع.  في  آليّة  الحاكميّة  مؤدلجو  اعتمدها 
الذي  القرآني  الآي  في  "الُمضمر")98(  المعنى  عن  البحث 
"التحريم  "الحرام". فانطلق من دلالته اللغويّة  تحدّث عن 
ناَ إنِِّ  بَّ والتشديد")99(، ثمّ مرّ إلى دلالته القرآنية فعرضها ﴿رَّ
ناَ  مِ رَبَّ تيِ بوَِادٍ غَيِْ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْتكَِ الُْحَرَّ يَّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّ
آية ورد  أوّل  الآية هي  أنّ هذه  فبيّ  لَةَ﴾)100(  الصَّ ليُِقِيمُوا 
فيها لفظ مشتق من الحرام "الُمحرّم"، في معناه مكاني وليس 
لأوّل  ظهر  إنساني  كسلوك  الحرام  "ذكر  أنّ  مبيّناً  سلوكيّ، 
مرّة مع إسرائيل )يعقوب( في قوله تعالى ﴿كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ 
ائِيلُ عَلَٰ نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن  مَ إسَِْ ائِيلَ إلَِّ مَا حَرَّ بَنيِ إسَِْ حًِّل لِّ
فَاتْلُوهَا إنِ كُنتُمْ صَادِقِيَن﴾ فَأْتُوا باِلتَّوْرَاةِ  ۗ قُلْ  لَ التَّوْرَاةُ  تُنزََّ

)101(  قرأ شحرور هذا الآي فاستنبط "المعنى الضمني")102( 

تمّ  التحريم  أنّ  تبيّ  يتمّ فيها تحريم أيّ سلوك بل  "لم  وهو 
من طرف بني إسرائيل بمنع بعض الأطعمة على أنفسهم، 
الحرام في  إلهيًّا، لأنّ وضع  المنع تحريمً  يعدّ هذا  وهكذا فلا 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  175
التشريع الإلهيّ لم يكن قد تمّ... بهذا نؤكّد أنّ الحرام كمفهوم 
تشريعيّ، أي خاصّ بالسلوك الإنسانّي لم يذكر نهائيًّا مع كل 
من نوح وهود وصالح وشعيب ولوط عليهم السلام، بل 
ظهر لأوّل مرة مع موسى عليه السلام")103( ونفهم من هذه 
القراءة المعاصرة أنّ شحرور يقرأ الخطاب القرآني من داخل 
بنيته الداخليّة دون أن يسقط عليها قبليّات مؤدلجة كما فعل 
المودودي، فشحرور هنا يرتّل القرآن ترتيلا، لا بمعنى تجويد 
القرآن أو تنغيمه فنيّا مثل تراتيل الإنجيل لدى المسيحيّة بل 
بأحد  يقرّ  فشحرور  واحد،  رتل  الآيات على  بمعنى وضع 
المقابلات الحوارية المرئيّة معه، أنّ معنى رتّل القرآن ترتيلً 
التي تحدّثت عن  الآيات  بمعنى جمع  أرتال  أرسله على  أي 
موضوع واحد ووضعها على رتل واحد)104(. وهذا ما فعله 
القرآني على رتل واحد  التحريم في الخطاب  آيات  قرأ  فقد 
وربطها بما سبقها من التشريعات التوراتيّة والمسيحيّة، معتبًرا 
أنّ أوامر الله في الوصايا العشر بـ "النسبة إلى موسى جاءت 
على شكل أوامر ونواه ولم تأتِ بأسلوب تحريم، لأنّا ابتُدئت 
بعبارة: "اتّبع تعاليم ربّك إلهك" التي سمّها الله عزّ وجلّ في 
مُكم ترتيله بالفرقان لأنّا المشترك الأساسّي بين الرسالات 
الثلاث التي جاء بها موسى وعيسى ومحمد)105(. وقد مكّن 
وضع الآي المتعلّق بالتحريم على رتل واحد شحرور من أن 
يقرأ التحريم المحمّدي الخاتمي وفقا لطابع الأبدي والعينيّ 
والشمولّي، وهنا يكتمل تصوّر الحاكميّة الإلهيّة في التحريم 
القرآني وهي  للخطاب  قراءته  عند  والتي حدّدها شحرور 
أي  الفرقان  منها في  المحرّمات، ورد عشًرا  أربعة عشر من 

وصايا موسى، وهي: 
كُوا  كُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَّ تُشِْ مَ رَبُّ ﴿ ۞ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّ
نْ إمِْلَقٍ  بهِِ شَيْئًا ۖ وَباِلْوَالدَِيْنِ إحِْسَانًا ۖ وَلَ تَقْتُلُوا أَوْلَدَكُم مِّ
مِنهَْا  ظَهَرَ  مَا  الْفَوَاحِشَ  تَقْرَبُوا  وَلَ   ۖ اهُمْ  وَإيَِّ نَرْزُقُكُمْ  نَّحْنُ   ۖ
لكُِمْ  مَ اللَُّ إلَِّ باِلَْقِّ ۚ ذَٰ تيِ حَرَّ وَمَا بَطَنَ ۖ وَلَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّ

كُمْ تَعْقِلُونَ﴾)106(. اكُم بهِِ لَعَلَّ وَصَّ
تيِ هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ  ﴿ وَلَ تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتيِمِ إلَِّ باِلَّ
إلَِّ  نَفْسًا  نُكَلِّفُ  لَ   ۖ باِلْقِسْطِ  وَالْيِزَانَ  الْكَيْلَ  وَأَوْفُوا   ۖ هُ  أَشُدَّ
وُسْعَهَاۖ  وَإذَِا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰۖ  وَبعَِهْدِ اللَِّ أَوْفُوا 

رُونَ﴾)107(. اكُم بهِِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّ لكُِمْ وَصَّ ۚ ذَٰ
بُلَ  بعُِوهُ ۖ وَلَ تَتَّبعُِوا السُّ اطِي مُسْتَقِيمً فَاتَّ ذَا صَِ ﴿ وَأَنَّ هَٰ
تَتَّقُونَ﴾ كُمْ  لَعَلَّ بهِِ  اكُم  وَصَّ لكُِمْ  ذَٰ  ۚ سَبيِلِهِ  عَن  بكُِمْ  قَ  فَتَفَرَّ

 .)108(

إذن، أحصى محمد شحرور المحرّمات التي وقع ذكرها 
في الفرقان أي وصايا موسى والتي تبناّها الخطاب القرآني 
وهي  مُرّم،  كلّ  يختم  حتّى  محرّمات  أربع  إليها  فأضاف 

كالآتي:
تُكُمْ  هَاتُكُمْ وَبَناَتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّ مَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّ ﴿حُرِّ
تِ  اللَّ هَاتُكُمُ  وَأُمَّ الْخُْتِ  وَبَناَتُ  الْخَِ  وَبَناَتُ  وَخَالَتُكُمْ 
نسَِائِكُمْ  هَاتُ  وَأُمَّ ضَاعَةِ  الرَّ نَ  مِّ وَأَخَوَاتُكُم  أَرْضَعْنكَُمْ 
دَخَلْتُم  تِ  اللَّ نِّسَائِكُمُ  ن  مِّ حُجُورِكُم  فِ  تِ  اللَّ وَرَبَائِبُكُمُ 
وَحَلَئِلُ  عَلَيْكُمْ  جُناَحَ  فَلَ  بِِنَّ  دَخَلْتُم  تَكُونُوا   ْ لَّ فَإنِ  بِِنَّ 
مَعُوا بَيَْ الْخُْتَيِْ إلَِّ مَا  ذِينَ مِنْ أَصْلَبكُِمْ وَأَن تَْ أَبْناَئِكُمُ الَّ

حِيمً﴾)109(. قَدْ سَلَفَ ۗ إنَِّ اللََّ كَانَ غَفُورًا رَّ
كِتَابَ   ۖ أَيْمَنُكُمْ  مَلَكَتْ  مَا  إلَِّ  النِّسَاءِ  مِنَ  ﴿وَالُْحْصَناَتُ 
بأَِمْوَالكُِم  تَبْتَغُوا  أَن  لكُِمْ  ذَٰ وَرَاءَ  ا  مَّ لَكُم  وَأُحِلَّ   ۚ عَلَيْكُمْ  اللَِّ 
فَآتُوهُنَّ  مِنهُْنَّ  بهِِ  اسْتَمْتَعْتُم  فَمَ   ۚ مُسَافحِِيَن  غَيَْ  صِْنيَِن  مُّ
أُجُورَهُنَّ فَرِيضَةً ۚ وَلَ جُناَحَ عَلَيْكُمْ فيِمَ تَرَاضَيْتُم بهِِ مِن بَعْدِ 

الْفَرِيضَةِ ۚ إنَِّ اللََّ كَانَ عَلِيمً حَكِيمً﴾)110(.
بَا﴾)111(. مَ الرِّ ﴿وَأَحَلَّ اللَُّ الْبَيْعَ وَحَرَّ

بَطَنَ  وَمَا  مِنهَْا  ظَهَرَ  مَا  الْفَوَاحِشَ   َ رَبِّ مَ  حَرَّ مَ  إنَِّ ﴿قُلْ 
بهِِ  لْ  يُنزَِّ لَْ  مَا  باِللَِّ  كُوا  تُشِْ وَأَن  الَْقِّ  بغَِيِْ  وَالْبَغْيَ  ثْمَ  وَالِْ

سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَ اللَِّ مَا لَ تَعْلَمُونَ﴾)112(.
مكّنته  القرآني  الخطاب  مع  شحرور  محمد  حوارية  إنّ 
من إحصاء كلّ المحرّمات، ثمّ تحديدها لأنّا آيات محكمات 
ولا  مُكمة  لا  تفصيلها  "آيات  فإنّ  الكتاب")113(  "أم  هنّ 
تها في شرح الُمحرّمات وبيانها للناس،  متشابهة، وتكمن مهَمَّ
الله  يعبد  بأن  يسمح  الذي لا  الإلهي  العدل  تمام  وذلك من 
إلّ بما أوضح وبيّ في كتابه حتى لا يترك أيّ مجال للّبس في 
دينه، ويغلق الباب أمام الدجّالين ومرتزقة الدين وللعبث 
منه")114(  شرعيّتهم  بأخذ  الناس  بمصائر  والتلاعب  فيه 
الطريق  يقطع  شحرور  أنّ  الحوارية  هذه  خلال  من  ونفهم 
أمام كلّ من يُرّم ويحلّل، فلا وجود لمحرّمات بعد ما حرّمه 
الله في الآيات الُمحكمات. فمثلا لا يحقّ لرجل دين أن يُرّم 
التدخين مثلً، ولكن يحقّ للطبيب ذلك لأنّه عالج صحتّك 

فمنعك من التدخين حفاظًا عليها. 
لم يكتف شحرور بعقد تواصل مع الخطاب القرآني حول 
ا لنظرية الحاكميّة السياسيّة  الحاكميّة، بل عقد تواصلً نقديًّ
عند المودودي وقطب، ونظرية "حاكمية الاستخلاف")115( 
البينخطابيّة)116(  "القاعدة  أنّ  ذلك  حمد،  القاسم  أبي  لدى 



176  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
مكّنت شحرور من أن يتمرّد على الحاكميّة السياسيّة الإلهيّة 
لأبي  الاستخلاف  حاكميّة  وينقد  وقطب،  للمودودي 
القاسم جعل الخليفة مفوّضًا  أبا  القاسم حمد فينسّبها، لأنّ 
من عند الله مماّ يقتضي أن "يكون الخليفة موصولً بالله عبر 
والكائنات")117(.  الطبيعة  له  تسخّر  وأن  والإيحاء،  الإلهام 
الإلهي  بالتفويض  حمد  القاسم  أبي  قول  ينقد  فشحرور 
حاكميّة  أنّ  ويرى  وسيّيرها،  بالأرض  الله  يستخلف  لمن 
الاستخلاف لدى أبي القاسم "حاكميّة مغلوطة تمامًا، لأنّه 
ربط الاستخلاف بالتسخير فصار من لا يتمّ تسخير الطبيعة 
له ليس بخليفة لله")118( فشحرور يعتبر أنّ الخلافة لا يمكن 
لكلّ  "حكم مطلق  إنّا  بل  الأنبياء والأولياء  حصرها عند 
الاستخلاف  حاكميّة  ربط  أيضًا  يرفض  كما  آدم")119(  بني 
ا لكلّ من له  بالمستوى المعرفي وبالإذن بالاجتهاد بل يراه حقًّ
ة الاجتهاد "مُلقاة على كاهل  أهليّة الاجتهاد، ذلك أنّ مَهمَّ
بني آدم دون استثناء، لكنهّا تستلزم التماشي مع تطوّر الوعي 
الإنسانّي الذي سار من مرحلة اللاوعي والركون إلى التقليد 

إلى مرحلة التجريد")120(.
نستنتج من قراءة شحرور المعاصرة للحاكميّة أنّه فصل 
دنيويّ  من  للإنسان  وما  المحرّمات،  في  ومكمنه  لله  ما  بين 
السياسة أو حاكميّة  ليؤسّس حاكميّة الإنسان، لا حاكميّة 
للثنائيّات،  فصل  الفصل  هذا  من  ونفهم  الاستخلاف. 
الدين  فصل  من  يقتضيه  وما  الدنيوي،  عن  المقدّس  فصل 
عن السياسة. ومأتى هذا الفصل لا تفكيك مفهوم الحاكميّة 
الرسالة"  "مقام  بين  التمييز  بل  فحسب،  بنائها  وإعادة 
الذي نسج من خلاله محمد شحرور  النبوّة")121(،  و"مقام 
الرسالة"  "مقام  لأنّ  السياسي،  بالتأسيس  الديني  علاقة 
الخطاب  في  نرصده  ما  وهو  "البلاغ"  بـ  مرتبط  مقام  هو 
غْ مَا أُنْزِلَ إلَِيْكَ مِنْ رَبِّكَ﴾)122(  سُولُ بَلِّ القرآني، ﴿يا أيها الرَّ
ويستوجب البلاغ ضرورة أن يكون النبي معصومًا، فدوره 
كامن في تلقّي التشريعات وإبلاغها إلى الناس فطيعونه، لذا 
الوقوف عند المحرّمات ومعرفتها يستوجب طاعة الرسول 
النبوة" مقام اجتهادي بشريّ  "مقام  فيها، في المقابل يكون 
لا عصمة فيه وبالتالي طاعة النبي في هذا المقام تكون مرتبطة 
بزمانه كولي أمر وقائد للعرب والمسلمين عند بعثته في القرن 

السابع ميلادي.

3. الحاكميّة الإنسانيّة: الأسس الفلسفيّة والإيتيقيّة 
في  حاكميّته  يؤسّس  أن  للإنسان  النبوة"  "مقام  يفسح 

مجال السياسة والاجتماع والاقتصاد والثقافة وفقًا للتطوّرات 
 - والسوسيو  والسياسيّة  والتاريخيّة  والفلسفيّة  العلمية 
الطبيعي")123(  الطبيعي والقانون  "الحق  تطوّر فكرة  ثقافيّة 
والقانون  الحق  فكرة  أنّ  أي  الله،  في  المؤسّس  الحق  من 
إلى  الكهنوتي،  ثم  الميتافزيقي  بالتصوّر  مرتبطين  الطبيعيين 
الحق الطبيعيّ)124( والقانون الطبيعي المؤسّس في الإنسان، 
والمرتبط بالتصوّر الوضعي العلماني الذي يفصل بين الدين 
منطلقات  الأنوار من  والسياسة وهو تصوّر نسجته حركة 
"العلمانيّة كما  فلسفيّة وعلميّة لا من منطلقات لاهوتيّة. فـ 
تعرّفها دائرة المعارف البريطانيّة هي: حركة اجتماعيّة تتّجه 
نحو الاهتمام بالشؤون الأرضيّة بدلً من الاهتمام بالشؤون 
التي  الإنسانيّة  النزعة  من  جزءًا  تُعتبر  وهي  الآخرويّة، 
الإنسان  شأن  لإعلان  الداعيّة  النهضة  عصر  منذ  سادت 
بالعزوف عن  إفراط الاهتمام  بدلا من  به  المرتبطة  والأمور 
كانت  وقد  الآخر.  واليوم  الله  في  والتأمّل  الحياة  شؤون 
النهضة أحد  الثقافيّة البشريّة المختلفة في عصر  الإنجازات 
أبرز منطلقاتها، فبدلً من تحقيق غايات الإنسان من سعادة 
ورفاهيّة في الحياة الآخرة، سعت العلمانيّة في أحد جوانبها 

إلى تحقيق ذلك في الحياة الحاليّة.")125( 
وجذوره  الطبيعيّ  القانون  فكرة  شحرور  محمد  يثمّن 
والعلمانيّة،  الحداثة  مرحلة  في  الأوروبي  المجال  في  العلمانيّة 
بالمفهوم  "متأثرة  الغربية  الفلسفة  وفق  العلمانيّة  أنّ  معتبرا 
الكنسي اللاهوتي للدين وبناء على ذلك كلّ الحقّ في المطالبة 
مفهوم  يسحب  حينما  لكن  السياسة")126(  عن  بفصله 
بمعانيه  يسحبه  لا  والإسلاميّ،  العربي  المجال  إلى  العلمانيّة 
يسحبها  بل  السلطة،  عن  الدين  فصل  تقتضي  التي  الغربيّة 
للفهم  وفقًا  الإسلامي  الدين  مع  يتعارض  لا  كمفهوم 
المعاصر الذي قدّمه لـ "الحاكميّة البشريّة". ففهم الدين من 
منطلق المعاصر به نزعة إنسانيّة وهي ذات النزعة التي قامت 
عليها العلمانيّة، لكن العلمانيّة الغربية علمانيّة مادّية لا مجال 
للدين فيها في حياة الأفراد، بينما شحرور يحاول أن يؤسّس 
يتداخل  علمانية  إلى  للحاكميّة  المعاصرة  قراءته  خلال  من 
الإنسانيّة،  والقيّم  المبادئ  حيث  من  بالدينيّ  الدنيوي  فيها 
"الدين بمفهومنا المعاصر لا يتعارض مطلقًا مع  أنّ  ويرى 
للإنسان، لأنّ  الطبيعيّ  الحقّ  ومع  المدني  المجتمع  مقوّمات 
الدين الإسلامي جاء رحمة للعالمين وجاء لمساعدة الإنسان 
ولا  الإنسانيّة  الفطرة  مع  يتناقض  لا  وهو  التطوّر،  على 
يتعارض مع قواعد العقل السليم والمبادئ التي يقوم عليها 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  177
التشريعات  كل  ويحتمل  عالميّ  دين  لأنّه  مدنّي  مجتمع  أي 
الإنسانيّة")127(. ونتبيّ من خطاب شحرور أنّه يرنو إلى أن 
الدنيوي  أي  بالروحيّ  الماديّ  فيها  يتشابك  علمانيّة  يؤسّس 
للحاكميّة  مرتكزًا  ليكون  الأخلاقيّ  معناه  في  بالديني 
للحاكميّة.  المعاصرة  قراءته  في  بها  نادى  التي  الإنسانيّة 
ونفهم من ذلك أنّ شحرور يريد أن يتّخذ المعايير الأخلاقيّة 
"قاعدة آداب")128( للتشريعات والقوانين وسلطة  القرآنيّة 
في  المودودي  كحال  دستوريّة  نصوصًا  تكون  أن  لا  الدولة 

حاكميّته السياسيّة الإلهيّة. 
من  والديني  والدنيوي  والروحيّ،  المادّي  تداخل  إن 
بأزمة  شحرور  محمد  وعي  يفسّ  الأخلاقي،  المعنى  حيث 
بعد  وما  الحداثة  بعد  ما  مرحلة  عنها  نتج  التي  الحداثة، 
العلمانيّة في المجال الغربي، والتي دفعت إلى إعادة الاعتبار 
نادى  دعوى  وهي  العموميّ")129(،  "الفضاء  في  للدين 
بفرانكفورت  الحداثة  مدرسة  رائد  هابرماس  يورغن  بها 
مركّبة منصهرة  الدين ظاهرة  أنّ  فهابرماس وعى  الألمانيّة. 
أعاد  لذا  استئصالها،  يمكن  ولا  الأوروبي  المجتمع  داخل 
يؤدّيه  أن  يمكن  الذي   "Role"(130)/"الدور" إلى  النظر 
بالدور  ونعني  اجتماعيّة")131(،  "سمة  أنّه  ذلك  الدين، 
مفهوم  ففي  الاجتماعي")132(  للسلوك  المعياري  "التنظيم 
الدور "إشارة إلى التوقّعات الاجتماعيّة الراسخة التي يوجّه 
الحقوق  وأداء  تفعيل  الدور  ويشمل  إليها...  نفسه  الفرد 
بوصفها  الأدوار  تحدّدت  بالوضع...  المتّصلة  والواجبات 
التوقّعات المنتظمة ذات الصلة بسياقات تفاعل معيّنة تشكّل 
وتلك  بعضًا.  بعضهم  تجاه  للأفراد  التحفيزيّة  التوجّهات 
هي الأنماط الثقافيّة، أو برامج العمل، أو أطر السلوك التي 
يعرف الفرد من خلالها صورته في أعين الآخرين والكيفيّة 

التي يجب أن يتعامل بها معهم")133(.
الدين  دور  نفهم  أن  يمكن  الدور  ماهية  تحديد  ومن 
دام  وما  والمجتمع،  للفرد  واجتماعيّاً  ثقافيًّا  نمطًا  باعتباره 
للقيم  آداب  قاعدة  وشحرور  هابرماس  اتّذه  كذلك 
والمبادئ من زاوية أخلاقيّة، فتكون بنية فوقية للتشريعات 
والقوانين والدولة وسلطتها ومؤسّساتها، وقد تبنىّ كلاهما 
مصطلح "المجتمع المدني" باعتباره فاعلً بالفضاء العمومي 
داخل الدولة ومؤسّساتها. وقد أتاحت فكرة المجتمع المدني 
فرصة  السواء  حدّ  على  والعلمانيّة  الدينيّة  الأصوات  إلى 
قد  يكونا  وبذلك  بينهم  فيما  العلاقات  وتشابك  التواصل 

أمام  المجال  وفسح  التواصليّة  للعقلانيّة  محدوديّة  وضعنا 
التواصل المركّب، ليدفع بالأصوات الدينيّة إلى أن يتعاملوا 
فوقيّة  بنية  ليكون  والروحيّ،  الإيتقيّ  دوره  في  الدين  مع 

أخلاقيّة لفكرة العلمانيّة. 
نستنتج أنّ عمليّة الاستدلال لدى شحرور قامت على 
المعرفة  خلاله  من  استنفر  بينخطابي")134(  ما  "استدلال 
التقليديّة الماضويّة التي قامت عليها نظرية الحاكميّة المودوديّة 
لحاكميّته،  مركّبة  روحيّة  أخلاقيّة  إنسانيّة  نظرية  ليبني 
 ،"Cooperation  )135("  / "التعاون"  مبدأ  على  تقوم 
المتغيّ  يستوعب  مفتوحًا"  "فهمً  فيخلق  الآخر  عن  لينفتح 
الأحادي  ويقصّي  والمتعدّد،  المختلف  يقبل  الثابت،  وينفي 
السلطويّ، وما نتج عنه من واقع متأزّم داخل المجال العربي 

والإسلاميّ وفي كلّ المستويات. 
ما نخلص إليه في هذا الطرح برمّته أنّ إشكاليّة الحاكميّة 
إشكاليّة  ليست  المعاصر،  الخطاب  في  والسياسة  الدين  بين 
اللّاهوت  فيها  يتداخل  إشكاليّة  هي  وإنّما  البعد،  أحاديّة 
بالسياسة، والتأويل بالتاريخ والسلطة، والأخلاق بالممارسة 
العمليّة في المجال السياسّي والاجتماعيّ والثقافّي والحقوقيّ. 
التداخل والتشابك  التي جسّدها  البينيّة  القراءة  لقد مكّنتنا 
المفهوميّة  البنية  تفكيك  من  المعرفيّة  الحقول  مختلف  بين 
كإشكاليّة  مركّبة  لإشكاليّة  والإيديولوجيّة  والسياقيّة 
والإسلاميّ  العربّي  بالتاريخ  تجذّرها  فوعينا  الحاكميّة، 
الوسيط، وفهمنا كيفيّة سَحْبها إلى الخطاب السياسّي العربّي 
المودوديّ  من  كلّ  مارسه  الذي  المعاصر،  والإسلاميّ 
وقطب في الحاكميّة السياسيّة، وأبي القاسم حمد في حاكميّة 
حاكميّته  ليبني  فيفكّكها،  شحرور  ليأتي  الاستخلاف، 

البشريّة ذات النزعة الإنسانيّة الأخلاقيّة.

روضة الدرواز 

باحثة من تونس



178  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

)1( علي عبد الرازق، الإسلام وأصول الحكم: بحث في الخلافة 
والحكومة في الإسلام، مكتبة الاسكندرية 2011، ص 10 

القرآن:  في  الأربعة  المصطلحات  المودودي،  الأعلى  أبو   )2(
الإله، الربّ، العبادة، الدين، دار القلم الكويت، الطبعة الخامسة 

 1981
للحاكميّة،  معاصرة  قراءة  والسلطة  الدين  شحرور،  محمد   )3(

دار الساقي، الطبعة الأولى 2014
الشيخ  يوسف  تحقيق  الصحاح،  مختار  الرازي،  الدين  زين   )4(
الطبعة  صيدا،  بيروت  النموذجية  دار  المصريّة،  المكتبة  محمد، 

الخامسة 1999، ج1/ص78 
)5( ابن فارس، مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، دار 

الفكر بيروت 1979، ج2/ص92 
)6( الراغب الأصفهاني، مرادفات ألفاظ القرآن، تحقيق عدنان 
داودي، الطبعة الرابعة، الدار الشاميّة، بيروت 1979، ص250 
الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة،  )7( محمد شحرورن 

ص38
)8( يوسف/40 

)9( التين/8 
)10( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 

ص 32 
)11( هشام جعيّط، الفتنة: جدليّة الدين والسياسة في الإسلام 
المبكّر، دار الطليعة بيروت، الطبعة الرابعة 2000، ص 199-198 

)12( محمد شحرور، المصدر السابق، ص 32
)13( باتريك شارودو ودومينيك منغنو، معجم تحليل الخطاب، 
ترجمة عبد القادر المهيري وحمادي صمود، منشورات دار سيناترا 

والمعهد الوطني للترجمة تونس 2008، ص 532 
الإسلام  والسياسة في  الدين  الفتنة جدلية  )14( هشام جعيّط، 

المبكّر ، ص 203 
)15( باتريك شارودو ودومينيك منغنو، معجم تحليل الخطاب، 

2008، ص61 
)16( و )17( نفسه

)18( نفسه، ص 518 
)19( نفسه ص 58 

)20( هشام جعيّط، المرجع السابق، ص 207  
)21( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 

ص 33
)22( هشام جعيّط، المرجع السابق، ص207 

)23( و )24( نفسه، ص 210 
والسياسة في  الدين  الفتنة جدلية  )26( هشام جعيّط،  و   )25(

الإسلام المبكّر، ص 210 
)27( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 

ص34 
)28( باتريك شارودو ودومنيك منغونو، معجم تحليل الخطاب، 

ص 518 
)29( نفسه، ص520 

)30( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 
ص 40 

الهوامــش
الإسلاميّة،  والصحوة  المودودي  الأعلى  أبو  )31( محمد عمارة، 

دار السلام، ص 8
سينا  الدينيّ،  التراث  نقد  زيد،  أبو  حامد  نصر   )33( و   )32(

للنشر، الطبعة الثانية 1994، ص 112 
)34( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 

ص 43 
والصحوة الإسلاميّة،  المودودي  الأعلى  أبو  )35( محمد عمارة، 

ص 53 
)36( محمد شحرور، المصدر السابق، ص 51 

)37( نصر حامد أبو زيد، نقد التراث الدينيّ، ص 11
)38( باتريك رشارودو ودومنيك منغنو، معجم تحليل الخطاب، 

ص 58 
)39( أبو الأعلى المودودي، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص 

 23
)40( أبو الأعلى المودودي، تدوين الدستور الإسلاميّ، تعريب 
الخامسة  الطبعة  بيروت،  الرسالة  مؤسّسة  الحدّاد،  عاصم  محمد 

1981، ص18 
)41( نصر حامد أبو زيد، نقد التراث الدينيّ، ص 14 

اصطلاحيّة  مفاتيح  غروسبيرغ،  ولورانس  بينيت  طوني   )42(
سعيد  ترجمة  والمجتمع،  الثقافة  مصطلحات  معجم  جديدة 
الغانمي، مركز دراسات الوحدة العربيّة، الطبعة الأولى 2010، 

ص 410 
)43( نفسه، ص 409 

المفاهيم الأساسيّة، ترجمة  )44( جون سكوت، علم الاجتماع: 
الأولى  الطبعة  والنشر،  للابحاث  العربية  الشبكة  عثمان،  محمد 

بيروت 2009، ص 244 
)45( أبو الأعلى المودودي، المصطلحات الأربعة في القرآن، ص 

 32-31
)46( نفسه، ص 10 

)47( باتريك رشارودو ودومنيك منغنو، معجم تحليل الخطاب، 
ص 56

)48( و )49( نفسه، ص 219
)50( نفسه، ص 72
)51( الأحقاف/5 
)52( الأنبياء/22 

)53( المؤمنون/91 
)54( نصر حامد أبو زيد، نقد التراث الدينيّ، ص 11

مفاتيح  غروسبيرغ،  ولورانس  بينيت  طوني  و)56(   )55(
اصطلاحيّة جديدة معجم مصطلحات الثقافة والمجتمع، ص390 

)57( نصر حامد أبو زيد، المرجع السابق، ص 11
)58( أبو الأعلى المودودي، تدوين الدستور الإسلامي، ص43 
السياسيّة،  الإسلام  نظريّة  المودودي،  الأعلى  أبو  و)60(   )59(
دار  الندوي،  عالم  مسعود  مراجعة  حدّاد،  عاصم  محمد  تعريب 

الفكر للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى 1967، ص 45 
)61( نفسه، ص 46

)62( باتريك شارودو ودومينك منغنو، معجم تحليل الخطاب، 
ص 283



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  179
)63( هانز جورج غادامير، الحقيقة والمنهج: الخطوط الأساسيّة 
لتأويليّة فلسفيّة، ترجمة حسن ناظم وعلي حاكم صالح، راجعه 

للألمانية جورج كتورة، الطبعة الأولى 2007، ص506 
)64( و)65( نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص 113 

)66( نفسه
)67( أبو الأعلى الموديدي، نظريّة الإسلام السياسيّة، ص 46

)68( نصد حامد أبو زيد، المرجع السابق، ص 114 
)69( محمد شحرور، المصدر السابق، ص 98

)70( محمد شحرور، المصدر السابق، ص133 
)71( نفسه، ص98
)72( البقرة/213

)73( آل عمران/22 
)74( آل عمران/79 

)75( و)76( باتريك رشارودو ودومينيك منغنو، معجم تحليل 
الخطاب، ص 300 

)77( نفسه، ص 305
)78( ، )79( و )80( نفسه، ص 298 

)81( هانز جورج غادامير، الحقيقة والمنهج، ص266
تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )82(

الخطاب، ص 297
)83( و)84( نفسه، 289 

)85( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 
ص97 

)86( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكميّة، 
ص98 

تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )87(
الخطاب، ص 297

)88( تحليل الخطاب 297 
)89( و)90( محمد شحرور، المصدر السابق، ص98 

)91( و )92( باتريك رشارودو ودومينيك منغنو، معجم تحليل 
الخطاب، ص299 

)93( هانز جورج غادامير، الحقيقة والمنهج، ص 273 
السابق،  المرجع  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )94(

ص308
)95( محمد شحرور، المرجع السابق، ص99 

والوعي  الهيرمينوطيقا  العظيم،  عبد  ابراهيم  حسين   )96(
التأويل  وآليات  القراءة  "إشكاليّات  كتاب  في  قراءة  التاريخي: 
لنصر حامد أبي زيد"، الهرمنيوطيقا والوعي التاريخي : قراءة في 
أبو  "نصر حامد  لـ  التأويل(  وآليات  القراءة  )إشكاليات  كتاب 

زيد"  
للحاكمية  معاصرة  قراءة  والسلطة  الدين  شحرور  محمد   )97(

ص 99 
تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )98(

الخطاب، ص302
)99( محمد شحرور، المصدر السابق، ص134-133

)100( ابراهيم/37
)101( محمد شحرور، المصدر السابق، ص134

تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )102(
الخطاب ، ص303

)103( نفسه، ص134 
https://www. شحرور  مع  المرئية  الحوارية  المقابلة   )104(
facebook.com/61553206963709/posts/pfbid02dGXnr
w5wSNnC9NnJz6yMkC2P5FTmiU9AsrpQpAJAEH
 nqaqguKXek7YbFA7WBQKgXl/?app=fbl
)105( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة للحاكمية، 

ص134
)106( الأنعام/151
)107( الأنعام/152
)108( الأنعام/153

)109( النساء/23
)110( النساء/24

)111( البقرة/275
)112( الأعراف/33 

)113( و )114( محمد شحرور، الدين والسلطة قراءة معاصرة 
للحاكميّة، ص139

)115( نفسه، ص86
تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريتك   )116(

الخطاب، ص 304
)117( نفسه، ص84 

)118( ، )119( و )120( نفسه، ص 92 
الرسالة  مقام  بين  فيه  ميّز  شحرور  محمد  مع  حوار   )121(
https://www.facebook.com/share/ النبوة  ومقام 
/v/18mKm2rfmR

)122( المائدة/67 
والسياسة  الدين  شحرور،  محمد   )125( و   )124(  ،  )123(

قراءة معاصرة للحاكميّة، ص 232 
)126( نفسه، ص233 

)127( نفسه، ص 234-233 
تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريك   )128(

الخطاب، ص302 
 Jürgen Habermas, “Religion in the Public  )129(
 Sphere” European Journal of Philosophy, Volume 14,
 Issue1, April 2006
الأساسيّة،  والمفاهيم  الاجتماع  علم  سكوت،  جون   )130(

ص193 
)131( نفسه، ص 204 
)132( نفسه، ص 193 

)133( نفسه، ص195-194 
تحليل  معجم  منغنو،  ودومينيك  رشارودو  باتريتك   )134(

الخطاب، ص 304 
بحوث  في  البينيّة  الدراسات  المؤلّفين،  من  مجموعة   )135(
ابن  مركز  والآفاق،  والتحدّيات  الواقع  قطر:  جامعة  أساتذة 
الطبعة  قطر،  بجامعة  والاجتماعيّة  الإنسانيّة  للعلوم  خلدون 

الأولى 2025، ص 27 



180  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

تمهيد
بها  قام  التي  الأعمال  بعد  تعد  لم  الطفل  فلسفة  إنّ 
آن  وزميلته   (Matthew Lipman 19232010ـ) ليبمان 
 (Ann Margaret Sharp 19422010 ـ) مارغاريت شارب
مجرد نظرة خيالية أو محاولة انغماس في عالم المستحيل، ذاك 
حققوا  وساروا على خطاههما  بمشروعهما  تأثروا  الذين  أنّ 
إنكاره)1(،  يمكن  لا  واقعًا  الطفل  فلسفة  جعلت  أشواطًا 
فلسفة  وجود  فكرة  من  البحث  هذا  في  سننطلق  وعليه 
منها  الغاية  مختلفة،  مقاربات  حسب  ممارسة  وأنها  الطفل 
والباحثين  عليها  المشرفين  طرف  من  محددة  أهداف  تحقيق 
فيها، بحيث أن هذه الأهداف ليست في حقيقة أمرها مجرد 
في  المتمدرسين  عند  ستظهر  لصعوبات  استباقية  تصويبات 
مراحل لاحقة للمرحلة الابتدائية أو القاعدية كما سعى إلى 
المجال  هذا  في  الأبحاث  تقدم  وبحكم  وإنما  ليبمان،  ذلك 

مشروع تدريب الأطفال على التفلسف وإشكالية الخصوصية والعالمية
 A Project to Train Children to Philosophize & the Problem of Privacy &

Universality
أحمد بن رابح

الملخص
المشكل الذي نريد التطرق إليه من خلال هذه الورقة البحثية يتمثل في مدى توافق أو تعارض تدريب 
الأطفال على التفلسف مع القيم المحلية، أي هل عندما يتعلق الأمر بهذا التدريب يجب أن نراعي الخصوصيات 
الثقافية المحلية أم أنّ هذا قد يتعارض مع القيم الفلسفية الكلّية؟ وعليه هل تدريب الطفل على التفلسف يسير 

نحو زيادة التوافق بين الخاص والعام، أم أنه على العكس من ذلك يزيد في تأزيم الهوية والخصوصية؟
الكلمات المفتاحية:

فلسفة الطفل – القيم – الخصوصية – العالمية 
Résumé 
Le problème que nous voulons aborder à travers cette recherche est celui de la relation 

entre le particulier et le général quand il s’agit d’apprentissage de la philosophie pour 
enfant (PPE), donc faut-il pour pour cet apprentissage préserver les valeurs particulières 
ou bien cela va en contradiction avec les valeurs universelles de la philosophie ? ou d’une 
autre façon l’apprentissage de la p.p.e renforce-t-il la relation entre le particulier et le 
général ou bien cela va accentuer la crise de l’identité? 

Mots clés
Philosophie pour enfant - les valeurs - la particularité - l’universel

الاستراتيجيات،  بتنوع  الأهداف  تنوعت  القديم  ـ  الجديد 
الآن  هو  لطفل  تحضيرا  النشاط  هذا  يعتبر  العموم  وعلى 

مشروع مستقبل في نظر هؤلاء.
الواسع  الانتشار  هذا  في  ساهمت  التي  العوامل  إنّ 
لفلسفة الطفل)2( لا يمكن حصرها في جانب واحد بعينه، 
عن  أهمية  تقل  لا  أنها  إذ  قيمتها  حيث  من  أولً  تظهر  فهي 
المواد والأنشطة التعليمية الأخرى، ثانيًا تجاوز مسألة قدرة 
الطفل على التفلسف من عدمها من خلال نتائج الورشات 
التي نشطها ليبمان، ثالثًا وأخيًرا هو أنّ تدريب الطفل على 
المعرفي،  التعليمي  الجانب  في  فائدته  تنحصر  لا  التفلسف 
بل تتعدى المحيط المدرسي ليصل إلى الأسرة والحي وجميع 
مكونات الحياة الاجتماعية، مما يؤدي إلى تهيئة مواطن المستقبل 
الذي كما سيكتسب القدرات التي تمكنه من ممارسة واجباته 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  181
ومسؤولياته بعيدا عن الإكراه والتنميط، وعليه فهي تسعى 
إلى تهيئة المواطن الذي لا ينحصر اهتمامه في حدود الوطنية 
التي تجاوزها القرن العشرين، بل يتعداه إلى الحدود الإنسانية 
والعالمية على اختلاف مكوناتها ومعاييرها، أي المواطن الذي 
يسهم في إثراء التواصل في الفضاء العمومي بمعناه العام.
بناء على هذا، يبدو لنا أنّ مناقشة جميع جوانب مشروع 
إلى مجهود كثيف  أمر يحتاج  العربية  البلاد  الطفل في  فلسفة 
للصورة  نظرًا  قوية  فكرية  بسّالة  إلى  يحتاج  كما  ومستدام، 
القاتمة التي أصبحت عليها الفلسفة في بلادنا، وهذا يعني أنه 
يحتاج إلى مناخ يسمح بإنضاجه بعيدًا عن كل أنواع العوائق، 
وعليه فإنّ الجانب المتعلق بالتواصل الاجتماعي بين الطفل 
ومحيطه الخاص والعام الذي تسعى فلسفة الطفل إلى ترقيته، 
هو أمر لا يقلّ أهمية، نقول هذا لأن الفرد نسخة من مجتمعه 
إلى  استنادًا  هذا  والمعرفية،  الأخلاقية  وقيمه  معاييره  بأهم 
تجربة معايشة شكّل معالمها الموقف السائد سواء كما هو عند 
عامة الناس أو في المواقع التي تُدَرس فيها الفلسفة، فعندما 
نقول بأن وضع الفلسفة لم يعد كما كان قبل عقدين أو ثلاثة 
عقود لأسباب عدة، فالمقصود أنها فقدت شحنة لا بأس بها 
خلال  من  ذلك  ويظهر  به،  تحظى  كانت  الذي  الوقار  من 
والتفكير  التسامح  وروح  النقدي  التفكير  مساحة  تقلص 
الحرّ، وروح المسؤولية، وتزايد وتفاقم السلوكيات الُمنمََطة 
تطرح  الفكرية  الردة  هذه  وأمام  ووسائلها،  طرقها  بشتى 
من  الخشية  هي  بالأولى،  الاتصال  شديدة  أخرى  مشكلة 
البلاد  في  الطفل  فلسفة  مشروع  ترسيم  محاولة  تلقى  أن 
العربية نفس المصير الذي تعرفه الفلسفة عمومًا وتدريسها 
هذا  صح  إنّ  ـ  الخشية  هذه  على  واقعيًا  يدل  ما  خصوصًا. 
الطفل هو  فلسفة  يعيق مشروع  ما  نقول  ـ حتى لا  التعبير 
الموقف العام الذي نقابل به تساؤلات الأطفال وكيف يتم 
وبغض  المدرسة،  إطار  في  وحتى  اجتماعيًا  معها  التعامل 
الأطفال،  بتعليم  والمكلّفين  الأمور  أولياء  نوايا  عن  النظر 
فإنه  العفوي  السقراطي  الطفل وبحكم طابعه  تساؤل  فإنّ 
يحرج الكبار فيكون سلاحهم الأبسط والأسرع هو القمع 

بأساليب مختلفة.

مشكلة البحث
النقاش  إثراء  فيها قصد  النظر  نحاول  التي  المشكلة  إن 
الحفاظ  كيفية  هي  بلادنا،  في  الطفل  فلسفة  مشروع  حول 
أسباب  تكون  التي  العوامل  وتهيئة  الطفل  تساؤلات  على 

الجاهزة.  ـ  المسبقة  بعيدًا عن كل الأحكام  وانفتاحه  ترقيته 
ومن ناحية أخرى فإنّ الخصوصيات الثقافية تبقى المكسب 
الصراع  فيه  أصبح  عالم  في  عليه  الحفاظ  من  لابد  الذي 
أحيانًا  والمكشوفة  أحيانًا  الخفية  الصراعات  من  الثقافي 
أخرى، ولذلك فإن تدريب الأطفال على التفلسف يصطدم 
على  الطفل  لتدريب  معادية  اعتبارها  يمكن  مواقف  بعدة 
التفلسف،  وهناك من يذهب إلى أبعد من هذا حيث يجعل 
النزوع نحو الكلّية أمرًا يحمل من المخاطر ما يسمح بإذابة 
قيم الخصوصية، والحجة في ذلك هي أنّ الحفاظ على براءة 
العادي  النمو  على  الأطفال  يساعد  عنصر  أهم  الطفولة 
أن  يمكن  لا  للطفل  العقلي  المستوى  فإنّ  وعليه  والمتوازن، 
التوجه  وهذا  الفلسفة،  تتطلبها  التي  التجريدات  إلى  يرقى 
بعض  في  معمقة  علمية  دراسات  إلى  يستند  لا  الذي  ـ 
التفلّسف عند الأطفال  التقليل من فعالية  يحاول  جوانبه ـ 
بطريقة توشك أن تؤدي إلى تثبيط أسباب وعوامل التفكير 
الإبداعي في مرحلته الجنينية كما هي عند الطفل، وأمام هذه 
التفلسف  على  الطفل  تدريب  مناقشة  لزامًا  لنا  بدا  المفارقة 
المكونات  جهة  من  أي  والعمومية،  الخصوصية  زاوية  من 
ها بكامل الوسائل التي تصبو بها إلى  الأساسية للذات ومدَّ
رفض  إلى  الرامية  الفاشلة  المحاولة  الوقوعرفي  دون  الكلّية 

الكلّية وبالتالي تضييع الاثنين.
التي  الإشكالية  فإن  الحال،  هذا  على  الأمر  كان  وإذا 
الطفل على  التساؤل حول قدرة  تتمثل فقط في  تواجهنا لا 
التفلسف من عدمها، ولكن البحث عن كل ما من شأنه أن 
يمنح فلسفة الطفل عندنا من الفرص التي تنقلها إلى واقع 
تؤدي  الأولى،  بالدرجة  تكوينية  كممارسة  جديد  تربوي 

بالتالي إلى التوفيق بين الخاص والعام.
ولهذا فإن السؤال المحوري يتمثل فيما يلي: هل تدريب 
الطفل على التفلسف يرمي به )الطفل( في كلّية تزيد في اذابة 
خصوصيته والتشويش عليها وتقلّل من أسباب استمراريتها 
أهدافها  وضمن  أنه  أم  المؤسسة؟  الثوابت  تتضمن  كونها 
العامة هل فلسفة الطفل تسمح له بمواجهة التحديات التي 
تلاحق وجوده من حيث أنه ينتمي إلى عالمين، عالم أكبر متغير 
القواعد الأساسية  لا يتحكم في تغيره، وعالم أصغر شكّل 
لشخصيته؟ إن مثل هكذا إشكال قد لا يطرح في البيئة التي 
ظهرت وتطورت فيها فلسفة الطفل، ولهذا واستنادًا إلى حق 
التفلسف وإلى الفوارق الثقافية بين العالم الغربي وعالمنا فإنه 
من الضروري إحاطة تدريب الطفل على التفلسف من جميع 



182  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
الجوانب، لأن شكْل الصراع الذي أصبح يعيشه العالم اليوم 
الانتصار  أجل  من  صراعًا  التوجهات  بعض  ضمن  يأخذ 
وسيلتين  فيه  والتعليم  والثقافة  بالغير  الهزيمة  وإلحاق 
بالكلية  والاقرار  التوافق  شكل  يأخذ  قد  كما  أساسيتين، 
هذا  وفي  الشعوب.  بين  والتعايش  الثقافي،  التعدد  ضمن 
نفسه،  ليبمان  إليه  التأكيد على ما ذهب  العام يمكن  الإطار 
وهو "أنّ الآثار الإيجابية إن لم تظهر في مرحلة الطفولة، فإنها 
سنستغرب  درجة  إلى  الغد،  راشدي  عند  ستظهر  بالتأكيد 
فيها عن رفضنا تعليم الفلسفة للأطفال إلى غاية اليوم")3(.

أهمية الدراسة
إنّ أهمية هذه الدراسة ملازمة أولً لأهمية كل الدراسات 
المتعلقة بفلسفة الطفل بصورة عامة، باعتبار الأطفال مستقبل 
العالم، لكن ما نروم إلى مناقشته هو أنّ تدريب الطفل على 
التفلسف لا يزيده إلا إمكانيات أخرى تحرره فكريًا من ما 
من شأنه أن يعيق اندماجه في عالم متغير، وهذا ما يسمح له في 
نظرنا بأن يعيش مشاكل زمانه بمنظوره الخاص الذي يتيح 
له فرص التكيف والتمكن من تصور حلول لتلك المشكال 
لأن  ولّ،  زمان  إلى  تنتمي  مشاكل  وليس  هو  تخصه  التي 
تدريب الطفل على التفلسف له من المزايا رغم كل ما يقال 
عن الفلسفة عمومًا الفلسفة الطفل خصوصًا، من هنا لابد 
اعتبار  على  وتفرعاتها  للمشكلة  المعقد  بالطابع  الإقرار  من 
تأتيه من كل  والتأثيرات  أكثر من عالم  يعيش في  الطفل  أنّ 
المحورية  الإشكالية  سؤال  عن  سيتفرع  ولذلك  الجوانب، 
إلى جملة من الأسئلة تكون الإجابة عنها بمثابة وضع قاعدة 
أخرى تثبت أهمية وضرورة وضع برنامج يخص الشروع في 
تشاؤمًا  الحالات  أكثر  وفي  بلادنا،  في  الطفل  فلسفة  تطبيق 
لابد من مواصلة النقاش بين الباحثين ريثما ينضج المشروع 
البحث  من  الانتقال  ضرورة  على  حرضهم  ويزاد  بينهم 
والنظر إلى مرحلة التطبيق وتقييم النتائج بصورة متواصلة.

الدراسات السابقة
في إطار قراءتنا المتواضعة لما أنجزه الباحثون الجزائريون 
يتعلق أساسًا بالتعريف بفلسفة الطفل من حيث هي نشاط 
تعليمي يستوجب الاهتمام به لاحقًا كون الدارسين متيقنون 
الوطن  في  )ترسيمه(  مأسسته  مستوى  إلى  بعد  يصل  لم  أنه 
لتي  تلك  خاصة  الدراسات  جل  أكدت  وعليه  العربي، 
أشرفت عليها خبراء منظمة اليونسكو على ضرورة الاهتمام 

التجريبية  الورشات  وضع  إلى  والسعي  الطفل  بفلسفة 
تفكير  نمط  على  إيجابية  آثار  من  الإجراء  لهذا  لما  للتدريب 
الطفل، ومن الدراسات التي لابد من الإشارة إلى أنّ دراسة 
أسئلة  عن  ـ  الفيلسوف  )الإنسان  كتابه  في  عامر  بني  معاذ 
الطفل وإجابات الحكماء ـ 2021()4( كانت مغايرة لسابقاتها 
بالمحيط  الطفل  تساؤلات  علاقة  إلى  تطرق  أنه  حيث  من 
الاجتماعي مركزًا على كيفية تعامل الوصاية الاجتماعية معها. 
أنّ  ذلك  مختلف  الأمر  فإن  الأجنبية  الدراسات  في  أمّا 
والغزارة،  التراكم  عالية  درجة  إلى  وصل  الدراسات  كم 
فلسفة  في  المعلم  بدليل  البالغ  الاهتمام  هو  للنظر  والملفت 
بعدها  لها  نظرية  بحوث  وجود  عن  يكشف  وهذا  الطفل، 
 (A teacher’s Guide to Philosophy for مثل  العملي 
 Children- Keith J. Topping, Steven Trickey, and
(,Paul Cleghorn )5( إضافة إلى تواجد الكثير من المؤلفات 
التي تتناول علاقة فلسفة الطفل بالقيم الأخلاقية، والخطط 
الأطفال  عند  الأخلاقي  الحس  بتنمية  تسمح  التي  العملية 
كما  الإكراه  وليس  الاقتناع  على  قائمً  سلوكًا  تصبح  بحيث 
أنجزتها  التي  الهامة  الدراسة  إلى  نشير  وهنا  معهودًا،  كان 
 2016 سنة   )Johanna Hawken( ياوكين)6(  يوهانا 
كأطروحة   )Paris Panthéon( بانتيون  باريس  بجامعة 
الطفل  فلسفة  تخص  جوانب  عدة  كشفت  حيث  دكتوراه، 
من أهمها القيم الفكرية التي تتحقق من خلال هذا النشاط.

التحليل 
أصول دواعي رفض فلسفة الطفلّ

إنّ الدفاع عن ضرورة تدريب الطفل على التفلسف لا 
قد  كما  كان مصدره  مهما  أيديولوجي  أبدًا في سياق  تندرج 
تربوي  تعليمي  سياق  هو  العلمي  سياقه  أنّ  بل  إليه،  ينظر 
يرمي إلى تنمية قدرات الطفل وتعزيز بناء شخصيته الفكرية 
والروحية، وبالجملة يمكن أن نقول بأن تدريب الطفل على 
التفلّسف يسعى إلى إعادة النظر في مفهوم الطفل وإخراجه 
مما كان ومما هو عليه في إطار ثقافة سعت إلى تأكيد قصوره 
هو  عمومًا  التدريب  فهذا  والخاص،  العام  الخطاب  في 
الأداء  مستوى  على  تنعكس  التي  أهدافه  له  فكري  نشاط 
المعرفي والسلوكي للطفل، وبالتالي السماح له قدر المستطاع 
واقعه  مكونات  مع  فعّالية  وأكثر  أفضل  بصورة  التكيف 
بمختلف جوانبه المعقدة الظاهرة منها والمتخفية. لذلك لا 
اعتياديًا  للطفل درسًا  الموجه  التفلسف  التدريب على  يعتبر 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  183
أو كما يمارس في إطار مستويات أعلى من التعليم )الثانوي 
والجامعي(، بل هو نشاط قبل كل شيء له شروطه ومقوماته 
الطفل  المدافعين عن فلسفة  فإنّ كل  ومكانه وزمانه، ولهذا 
غاريت  ساسفيل،  ميشال  توزي،  ميشال  ليبمان،  ماثيوز   (
يؤكدون  برينيفيي...(،  أوسكار  هاوكين،  يوهانا  ماثيوز، 
من خلال أعمالهم ودراستهم على المغانم العديدة التي تزيد 

في رأس مال تفكير الطفل في علاقاته مع المجتمع. 
ثقافية  مرجعيات  من  أساسه  يستمد  للطفل  تَصُوُرنا 
ثقافة  وكل  مجتمع  كل  تاريخ  أعماق  في  بجذورها  تضرب 
لا يبتعد كثيًرا عن نظرة اعتيادية بسيطة، تجعل الطفل كائنا 
قاصًرا كما نجده عادة عند الكهول حيث يتبنون هذا الرأي 
بنوع من الارتياح الفكري الذي لا يقبل التشكيك، وقراءة 
بعض النصوص الفلسفية القديمة والحديثة تبيّ أنّ الفلسفة 
التفلسف،  حق  تمنحه  ولم  لها  موضوعًا  الطفل  من  جعلت 
قاصًرا فكريًا وعاطفيًا ليس سوى موروث  الطفل  فاعتبار 
الطفل  إلى  نظر  حيث  الثقافات،  من  ثقافة  يخص  لا  إنساني 
من خلال القصور والعجر وأنه الكائن الذي يحتاج الرعاية 
أخرى  سلطة  أي  أو  الأسرية  السلطة  وصاية  تحت  ويبقى 
تهيئته  على  وتسهر  والوجداني،  الفكري  نموه  له  تضمن 
النجاح.  فرص  له  يضمن  اندماجًا  المجتمع  في  للاندماج 
لذلك نقول أن رفض وإنكار حق التفلسف للطفل مستمد 
من مصدرين أساسين، هما الثقافة السائدة ونظرتها للطفل 
وهذه النظرة بطابعها التسلّطي لا تنظر إلى هذا الكائن من 
حيث هو إمكانية بل فقط على أنه حالة مازالت بعيدة عن 
فهو  الثاني  الموقف  أما  الذاتي،  والاستقلال  العقلي  الاكتمال 
جان  كان  الذي  البنائي  النفس  علم  إلى  وينتمي  مختلف 

بياجيه (Jean Piaget 1896-1980) واحدا من مؤسسيه.
من هنا، فإنّ النظرة إلى المواقف المعادية لفلسفة الطفل 
قيمة  يحدد  المتعددة،  ومرجعياتها  المختلفة  أصولها  جهة  من 
هذا الرفض ومدى قوته أو تهافته، فمنها ما يصبّ في نسق 
الموروث  على  يرتكز  نفسه  عن  يعلن  لا  عام  أيديولوجي 
حقيقة  تخفي  المبررات  من  جملة  إلى  يستند  قد  كما  الشائع 
التفلسف،  الطفل على  الداعية إلى رفض تدريب  الأسباب 
من  ليس  التي  والعوائق  الصعوبات  من  بجملة  وتغطيه 
ومنها  الثقافية،  الأصالة  شعار  بها  رافعين  تجاوزها  السهل 
كذلك ما يتصل بالخطاب الفلسفي ذاته )أفلاطون، أرسطو، 
جان جاك روسو، إلخ ...( ومنها أخيًرا ما يندرج في سياق 

علمي مؤسس كما هو متجل في موقف جان بياجيه.

جان بياجيه والتبرير العلمي
 Épistémologie( التكوينية  الإبستيمولوجيا  إطار  في 
génétique( أكّد جان بياجيهه استناداً إلى دراسات دامت 
عدة عقود على نظرية أصبحت شائعة في الأوساط العلمية 
إذ  الطفل،  عند  المعرفي  النمو  بمراحل  تتعلق  والفلسفية، 
حرص من خلالها على تأكيد عجز الطفل قبل الاثنتي عشرة 
بالعمليات  القيام  على  كذلك  وعجزه  التفلسف  على  سنة 
العقلية التجريدية العالية لأنه لا يتوفر على البُنيْات العقلية 
توظيف  يستلزم  فلسفي  حوار  بممارسة  له  تسمح  التي 
يبدأ  الذي  تصوره  ضمن  المعرفي  فالنمو  المجردة،  المفاهيم 
منذ الولادة يعني حدوث تلك التغيرات التي تمس الأبنية 
والأبنية  والمواءمة،  التمثل  خلال  من  تحدث  التي  المعرفية، 
الفرد،  عن  مستقلة  بصورة  موجودة  العقلية  أو  المعرفية 
فهي تعود بالأساس إلى تكوينه الفردي والنوعي، وبحكم 
الأبحاث التي قامت بها الفرق المنتسبة إلى مشروع بحثه فإنّ 
العقلي  نموهم  ومسار  الصغار  الأطفال  سلوكيات  تشابه 

واحد في جميع أنحاء العالم. 
وما يدعم ما ذهب إليه بياجيه تأكيده على أسبقية النمو 
بالنسبة للتعلم، ففي إطار الأبحاث التي قام بها ظلّ يؤكد 
على أنّ الأسبقية تبقى دائمً للنمو المعرفي الذي يضمن إمكانية 
نظريته  جوهر  شكّلت  التي  المصطلحات  وضمن  التعلم، 
حول النمو المعرفي، فإنّ الإبستيمولوجيا التكوينية تقوم على 
جملة من التصورات المحورية التي توضح الأساس النظري 
والمواءمة   )assimilation( التكيف  وهي:  المعرفي  النمو 

.)équilibration( والتوازن )accommodation(
عملية  هو   )assimilation( التمثيل  أو  فالتكيّف 
)process( معرفية يقوم الفرد بواسطتها بتحويل المواضيع 
نماذج  أو  مخططات  إلى   ... الأحداث  أو  الجديدة  المدركة 
لافون)*(  روبير  قاموس  في  جاء  كما  قائمة)7(.  سلوكية 
النفس  علم  نظر  وجهة  من  التكيّف   )Lafon, Robert(
الأبنية  في  التجربة  لمعطى  )استدخال(  إدماج  عملية  يعني 
التي  الأولية  الخطاطة  سوى  ليست  الأبنية  هذه  السلوكية 

للأفعال المؤهلة أن تتكرر مستقبلً بشكل فعّال)8(.
المعاكسة  هي   )accommodation( المواءمة  العملية 
المثيرات  هذه  تركيب  مع  العقلية  الأبنية  لتكيف  المتممة  أو 
يتجه  الطفل  للتكيف لأن  المعاكسة  العملية  نفسها)9(. فهي 
نحو الموضوع من خلال تعديل الأبنية السابقة ليتواءم مع 
العناصر الجديدة )…( والمواءمة الحقيقية لا تظهر إلّ عندما 



184  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
يستعمل الطفل الأبنية السابقة والمعروفة ويدرك أنها ليست 

مواتية للوضع الحالي)10(.
الأساسية  العملية  فهي   )équilibration( الموازنة  أما 
يضمن  مما  والمعرفة،  السلوك  مظهر  بفهم  لنا  تسمح  التي 
الواقع  تحولات  وعلى  أفعالها  على  للذات  متزايدة  سيطرة 
مادامت  المفعول  ساري  يبقى  والتوازن  الخارجي)11(. 
لكن  والمواءمة،  التكيف  ضمن  ومندرجة  ثابتة  المعطيات 
متى ظهرت معطيات جديدة، يختل التوازن ويحلّ محله عدم 
التوازن أو فقدان التوازن، وتجاوز الحالة الثانية لا يحدث إلّ 
عند تحقيق مواءمة جديدة ما يجعل المعرفة تنمو مما هو أقلّ 

إلى ما هو أكثر، وتبقى هذه التبادلية مستمرة دون توقف. 
بنظرية  يعرف عنده  ما  تأسست عليها  التصورات  هذه 
مراحل النمو المعرفي ذات الطابع الكلّ، إذ يتم من خلالها 

وفي إطارها النمو العقلي حسب ما يلي:
أ( المرحلة الحس حركية، من )2-0(: في هذه المرحلة يغلب 
السلوك الحس حركي من أجل التعرف على العالم الخارجي. 
من  الطفل  يتحرّر   :)6-2( إجرائية.  قبل  ما  المرحلة  ب( 
الإدراك المباشر ليسمو ذكاءه نحو التصور ويبدأ في استعمال 

اللغة التي يعبّ بها عن تمثلاته وتصوراته.
لكن المرحلتين تشتركان في نقطة واحدة حسب بياجيه 
وهي غياب التفكير المنطقي بسبب تمحور التفكير وتوجهه 

نحو مكونات الواقع.
ما يهم أكثر في هذا الصدد هما المرحلتين الأخيرتين، لأن 
المرحلتين الأولى والثانية لا علاقة لهما بتعلم التفلسف بسبب 
افتقار الطفل كفاءة التفكير المجرد، رغم أهميتهما في عملية 
يُبيّ أن القدرات  النمو المعرفي بصورة عامة. والنظر الجيّد 
ويعتد  ظهرت  قد  تكون  التفلسف  لفعل  الضامنة  العقلية 
عليها الطفل أو المراهق في تعامله مع محيطه الخارجي وكذلك 
تمكّنه من توظيف اللغة توظيفًا يتماشى مع تطلعاته الفكرية. 
من  تمتد  التي   )12-7( المشخصة.  الإجرائية  المرحلة  ج( 
تحرر  بمثابة  هي  سنة  عشرة  الاثنتي  غاية  إلى  السابعة  سن 
تبقى  السابقة، لكنها رغم ذلك  المرحلة  تدريجي من سلطة 
التمركز  أن  بمعنى  أثناءها،  سيطرت  التي  بالآليات  محملة 
حول الذات مازال قائمً والنظرة إلى العالم وإدراكه لم تصل 

بعد إلى الموضوعية اللازمة)12(.
د( المرحلة الإجرائية الصورية: )أكثر من 12( وهي مرحلة 
تتويج للنمو المعرفي حيث يصل الطفل/المراهق إلى أعلى ما 
يمكن تحقيقه على صعيد التجريد من وجهة نظر بياجيه، أثناء 

هذه المرحلة "يحدث تغير أساسي في تفكير الطفل، يكشف 
عن انتهاء العمليات التي تشكلت في المرحلة السابقة: المرور 
والتفكير   )...( المجرد  التفكير  إلى  المشخص  التفكير  من 
القدرة  وجود  بمعنى  استنباطي"  "فرضي  يكون  المجرد 
على استنباط نتائج من فرضيات خالصة، وليس بالضرورة 
المجردة تمنح  فالعمليات الإجرائية  من ملاحظات واقعية، 
لتفكير قوة جديدة تفصله عن وتحره من الواقع")13(، وبهذه 
التفلسف  إمكانية  عن  الحديث  يمكن  الفكرية  الأدوات 
على  قادرًا  يصبح  الطفل/المراهق  لأن  الصورية،  بالشروط 
تحقيق عدة مطالب تستلزم كلها الاستقلالية عن المعطيات 
دون  هندسية  مسائل  حل  على  كالقدرة  المشخصة،  الحسية 
الاستئناس بالرسومات، واستنتاج قضايا استنادًا إلى أخرى 
ومواقف  آراء  تشكيل  على  يقدر  كما  سابقًا،  معطاة  قضايا 
القائم  المجرد  الشكلي  التفكير  من  يتمكن  حيث  به  خاصة 
واختبارها  المختلفة  والاحتمالات  الفرضيات  اقتراح  على 
بطريقة عملية، وهذا يعني أن الطفل في المرحلة يدرك تمامًا 

العلاقات التبادلية ويذهب إلى ابعد من التفكير الحسي.
 Johanna Hawkin( هاوكين  يوهانة  دت  أكَّ وقد 
على  الطفل  عجز  حول  بياجيه  إليه  يذهب  ما  أنّ   )2016

التفلسف سببه ثلاثة عوائق أساسية تشكل أهم ما  ممارسة 
يميز النمو المعرفي عدنه وهي النزعة نحو

 )irrationalité( اللامعقولية (concrétude) المشخص
ولكنها   ،)l’égocentrisme( الذات  حول  والتمركز 
الطفل  تعلّم  قابلية  تعتبر  ليبمان  إليه  ذهب  ما  إلى  واستنادًا 
مستحيلة  ولا  كفاءاته  عن  خارجة  ليست  التفلسف  لفعل 
النفس  علماء  إليه  ذهب  ما  أهمية  تنكر  أن  دون  بالممارسة، 
البنائيون، فإنها تميز بين ما يستطيع الطفل أن يقوم به بدون 
وعليه  متناوله،  في  ليس  لكنه  فعله  على  قادر  هو  وما  جهد 
"على التربويين أن يحاولوا بناء برنامج عمل على حسب ما 
الطفل  لتدريب  داعي  )وهنا لا  البنائي  النفس  يقوله علماء 
إرشادية  أدوات  يتضمن  برنامجاً  يتصورون  أو  التفلسف(، 
الحد  من  أبعد  إلى  للطفل  المعرفية  الكفاءات  لدفع  جعل 

الموجود عند الأطفال غير المحفزين")14(.

الرفض غير العلمي لفلسفة الطفل
عمومًا  هو  العلمي"  غير  "الرفض  عبارة  من  القصد 
أشكالً  يأخد  معطيات علمية  أي رفض غير مؤسس على 
متعددة وله مبررات مختلفة، بالتالي فهو ذلك الرفض الذي 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  185
في  الطفل  بإقحام  يتعلق  مشروع  أي  ضد  البعض  يتبناه 
تعامله  بالثبات والوضوح على صعيد  يتميز  عالم فكري لا 
هذا  أصحاب  الأمر  يتصور  هكذا  أو  والمعايير  القيم  مع 
له  بل  معين،  بمجتمع  خاصًا  ليس  الموقف  هذا  التوجه، 
طابع عالمي، ذلك أنّ “اليونسكو” نظمت يومي 26و 27 
ملتقى  بباريس،  والإيتيقا  الفلسفة  قسم   1998 سنة  ماي 
ثمانية عشر  الطفل من طرف  فلسفة  مناقشة  كان موضوعه 
خبيًرا وفدوا من أربعة عشر دولة)15(، وقد أثيرت فيه أهم 
العوائق والصعوبات التي تعترض مشروع فلسفة الطفل في 

عدد من الدول.
ومن بين ما تمَّ التأكيد عليه في هذا اللقاء هو التخوف 
الذي أبداه كثير من الحاضرين إزاء هذا المشروع محتجين في 
التي تنبع من إقحام الطفل في  ذلك بالصعوبات والعوائق 
كشفت  العوائق  هذه  يقينية،  ليست  نتائجه  فلسفي  نقاش 
ـ  الطفل  فلسفة  تسمية  وهي:  نوقشت  التي  المحاور  عنها 
تكوين المنشطين ـ مسألة اللغة التي يجب اعتمادها في تدريب 
هذا  والثقافة،  بالسياسة  الطفل  فلسفة  علاقة  ـ  الأطفال 
الكندي ميشال ساسفيل  الفيلسوف  المحور الأخير طرحه 
تدريس  مشروع  عن  المسؤول   )Michel Sasseville(
أهم  ومن   )La Valle( لافال  جامعة  في  للأطفال  الفلسفة 
أهداف  تحديد  هو  والتنشيط  التأليف  صعيد  على  أنجزه  ما 
بمدى  يتعلق  مهما  سؤالً  طرح  هنا  ومن  الطفل،  فلسفة 
إمكانية تحديد أهداف مشتركة لأطفال العالم الذين ينتسبون 
قاله  ما  على  بناء  التساؤلات  هذه  نطرح  مختلفة؟  لثقافات 
التي  فلسفية  ممارسة  "إنّ  المسألة  هذه  حول  نفسه  ليبمان 
نجحت في سياق ثقافي معين قد تصبح غير ملائمة أو غير 

ناجحة في سياق ثقافي آخر")16(.
أما الحجج التي يعرضها من يحاولون حرمان الطفل من 
التدرّب على التفلسف، والنظر في مدى قيمتها من الناحية 
العلمية، يسمح على الأقل بتأييد ما أكّدت عليه الورشات 
المختلفة إذ لم تعتبرها ناقصة، وأهم ما تقوم عليه تلك الحجج 
هو جهل حقيقة الطفل والاكتفاء في التعامل معه انطلاقًا من 
رواسب ثقافية مشحونة بالتوجيه والإملاء اللذين يجعلان 
منه مجرد وسيلة في يد سلطة مازالت عندها أساسيات علم 
نفس الطفل المعاصر ناقصة أو غير متجذرة، ما يعني النظرة 
بيضاء"  "صفحة  أو  "عجينة"  أنه  في  منحصرة  الطفل  إلى 
يكتب فيها الكبار ما يشاؤون، فالطفل يفتقد العقل ويحتاج 

إلى عقل موجه هو أساسًا العقل الاجتماعي لإنضاجه. 

مفادها  شيوعًا  أكثر  فكرة  السابقة  الفكرة  عن  ويترتب 
التصورات  باستيعاب  له  تسمح  لا  الطفل  قدرات  أنّ 
والنظريات الفلسفية التي وضعها الفلاسفة، ويضيفون بأنّ 
حتى طلاب الثانوي يجدون صعوبات جمة عند مواجهتهم 
العالي)17(،  بالتجريد  المتميزة  التعليمية  المادة  هذه  محتويات 
أنّ هذه  إليه هو  أنّ ما تجب الإشارة  بل  ليس هذا فحسب 
الصعوبة التي يتسلّح بها الخصوم لا تنطبق على فلسفة الطفل 
فقط بل تشمل الفلسفة بصورة عامة وما محاكمة الفيلسوف 
سقراط ونكبة ابن رشد إلً دليل تاريخي يعكس ويبين شدّة 
العداء للفلسفة، لكن ما يجعل البعض يخشى تعليم التفلسف 
للأطفال هي الفكرة السائدة عند عامة الناس والبعض من 
التي دخلت  المرحلة  تستمد جذورها من  والتي  خواصهم 
الفلسفة اليونانية على المسلمين إثر حركة الترجمة التي عرفها 
العقيدة  تهلهل  الفلسفة  أنّ  وهي  آنذاك،  الإسلامي  العالم 
وتفسدها والأخطر من ذلك تعارضها وتناقضها، والمواقف 
التي وردت منذ الكندي إلى عصر ابن رشد معروفة، لكن 
أن  واضحًا  بدا  الثبوتي  التفكير  هيمنة  وبسبب  ذلك  ورغم 
المناطق  تنويره لم يصل  أنّ  إلّ  متانة حججه  ابن رشد رغم 
الجد مظلمة في أندلس الموحدين، أما عودة الخطاب الديني 
عمومًا  الفلسفة  جعل  العقلانية  على  انتصر  الذي  المعاصر 

ضربًا من ضروب التهديد الذي يهيئ انحراف النشء. 
الطفل هو  لفلسفة  المعارضين  يزيد من خشية  ما  وأهم 
فكره  وتأسيس  الطفل  عند  التفكير  حرية  منسوب  ارتفاع 
للشائع  المحاكاة  ومجرد  التقليد  عن  بعيدًا  عقلانيًا  تأسيسًا 
الجاهز، ولما تتقد عنده روح التساؤل ويستفز هذا "الإنسان 
له  فنقول  الأخلاقي  أو  الميتافزيقي  الطابع  ذات  الطفل" 
"ستفهم عندما تكبر"، أو نستل سيف القمع بلطافة لفظية 
عامر  بني  معاذ  كتاب  في  جاء  لهذا  السائل،   به  يشعر  لا 
الإهانة  من  نوع  الأطفال  "أسئلة  الفيلسوف":  "الإنسان 
البطريركي،  البروطوكولي،  الوقاري  التاريخ  لهذا  اللذيذة 

حتّ وتعرية لهذا الأسمنت المسلح")18(. 
فما يحرّك هذا التوجه السائد والمناهض لتدريب الطفل 
على التفلّسف هو حرص أصحابه على أنّ تصورهم حول 
الطفل هو تصوّر سليم وبالتالي يتم التعامل معه استنادًا إلى 
مجرد الخبرة العادية التي لا تتأس على التصور العلمي الذي 
ينصبون  وبهذا  النفس،  علم  ظهور  مند  الباحثون  مارسه 
أنفسهم حماة لقيم يرون أنها الحل لكل المشاكل، وأنّ أزمة 
القيم  وتلك  السائدة  التربية  بين  المسافة  ازدياد  هي  اليوم 



186  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
بالذات، والواقع يثبت أنّ هناك من خطا خطوات عملاقة 
لا  أمرها  حقيقة  في  قيم  على  بالاعتماد  والرقي  التقدم  في 

تتعارض مع روح الخصوصية التي شكلتها تاريخيًا.

فلسفة الطفل إصلاح للتفكير
إنّ مفردة "إصلاح" هنا لا تعني سوى منح ما أمكن من 
طبيعته  من  ممكن  قدر  أكبر  يسترجع  الفرد  لجعل  الأسباب 
يتضمنه  وما  واقعه  إلى  لنظرته  مرجعية  ويجعلها  العاقلة 
وسلوكه  على  النظرة  هذه  تنعكس  بحيث  صعوبات  من 
الفعلي، وعلى إثر هذا نذكر ما جاء في مقدمة كتاب مشترك 
وجوهانا   )Michel Sasseville( ساسفيل  ميشال  بين  
 (Johanna HAWKEN) (Abécédaire de هاوكين 
الممارسة  "إن   :la philosophie pour enfants, 2020)

تشكيل  على  وتساعدهم  الأطفال  متناول  في  الفلسفية 
واعين  يصبحوا  وأن  إنسانيتُهم  تَكْبُ  أن  أي  أحكامهم، 
الناشطان  هذان  قدمه  الذي  التأكيد  هذا  ومسؤولين")19(، 
إمكان  يعترض  من  كل  أنّ  يبيّ  الطفل  فلسفة  حقل  في 
الحجج  يملك  لا  التفلسف  لأبجديات  الطفل  تعلم 
تندرج  التي  الاعتراضات  تلك  حتى  علميًا،  المؤسسة 
في  عليها  الرد  تمَّ  المعرفي  للنمو  بياجيه  نظرية  سياق  ضمن 
أكّدته  ما  حسب  الشأن،  هذا  في  البحث  جماعات  إطار 
 (PHILOSOPHER AVEC LES هاويكن في أطروحتها
ليبمان  باشرها  التي  الأعمال  ومنذ   ،ENFANTS, 2016)

التي  والورشات   )**()CRP(الفلسفي البحث  وجماعات 
أنجزت لهذا الغرض في مختلف الدول، لا يمكن في إطارها 
موعد  تضيع  أصبحت  مناقشة  وإعادة  الوراء  إلى  العودة 
تجسيد مشروع فلسفة الطفل عندنا، وعليه فضرورتها ترتبط 
أولً بما حققته وتحققه من نتائج وهذا ما يحتاج إلى تفاصيل 

نبين من خلالها فيما تكمن هذه الضرورة:
التفكير الذاتي  بالنسبة لفلسفة الطفل هو  إنّ أهم مغنم 
إنشاء  من  وتمكنه  الطفل  قدرة  به  ونعني  التساؤل،  وحق 
كيانه،  حقيقة  عن  باللغة  والتعبير  مستقلة،  وأحكام  آراء 
وقد يقدر على بناء أنظمة استدلالية دون اللجوء إلى غيره، 
مادامت الدراسات الحديثة لعلم النفس وكذا الأعمال التي 
الطفل ليست  أنّ قدرات  الشأن تؤكد على  أنجزت في هذا 
بالهينة، وليست كما اعتدنا وصفها بالقاصرة، فطرق التعليم 
يحوز  افتراضية  إمكانية  الكفاءة  من  تجعل  كلها  المعاصرة 
وتدريبات  توجيهات  إلى  تحتاج  أنها  فقط  الطفل،  عليها 

من  وذلك  الفعل  إلى  القوة  من  بالانتقال  لها  تسمع  سليمة 
الفعل  حالة  إلى  الانفعال  حالة  من  الطفل  تحويل  خلال 
على  من  النزول  ضرورة  أو  واجب  يعني  ما  والنشاط، 
المعرفية  النظم  في  )الكبير(  المعلم  يحتله  كان  الذي  العرش 
ذلك  بيّ  كما  أوضح  بصورة  كذلك  يعني  وهذا  التقليدية، 
على  الأطفال  تدريب  أنّ   )Michel Tozzi( توزي  ميشال 
ما  بقدر  المعرفية  بالمادة  تزويدهم  إلى  يهدف  لا  التفلسف 
النظرية والعملية  المشاكل  القدرة على حل  تنمية  يهدف إلى 
وخاصة التحدث )التحاور( فيما بينهم ومع الكبار، على هذا 
الأساس تصبح فلسفة الطفل مقاربة وليست مادة تعليمية 
بالمعنى الكلاسيكي، هذه المقاربة تهدف بالأساس إلى تنمية 
روح التساؤل عند الطفل وتشجيعه على طرح الأسئلة حتى 
تلك التي تبدو خارجة عن الأعراف والمتفق عليه، وحتى 
لم  الذي  "الغير"  أو  "الآخر"  الطفل  مساحة  من  نقلص 
فمنحه  نعرفه،  أننا  توهما  نعتقد  كوننا  "نحن"  بعد  يصبح 
التساؤل يتيح لنا فرصة معرفته أكثر ومعرفة ما يهمه،  حق 
هذا الجانب له أهميته لأنه عن طريق هذا المنح قد يكون ما 
يليق بنا معارضًا لما يليق به "لأنه لا يمكن أن نتيقن ما يليق 
حسناً  هم  يرونه  ما  نعرف  أن  بدون  المختلفين،  بالآخرين 
بالنسبة لهم")20(، وهكذا فمعنى التفكير الذاتي حسب زميلة 
ليبمان آن مارغاريت شارب )Ann Margareth Sharp( لا 
يعني سوى تفادي الأحكام الخاطئة التي تصدر من أطراف 
مختلفة، وبهذا تسهم فلسفة الطفل في إرساء قاعدة أساسية 

في شخصيته أولً وفي طريقة تواصل الكبار معه. 
يؤسسه من  ما  له  الذاتي  التفكير  فإنّ  أخرى  ومن جهة 
سن  في  يتوقف  لا  الطفل  هذا  للطفل،  العقلي  النمو  حيث 
عدّة،  ومواقف  مختلفة  ظروف  في  الأسئلة  طرح  على  معين 
فهو لا يريد ولا ينوي استفزاز الكبار المالكين لكل الحقائق 
كما صُور له، كما لا يهدف إلى التفلسف لأن الفلسفة خارجة 
طبيعته  عن  يعبر  فإنه  الطفل  يسأل  فعندما  اهتماماته،  عن 
في  الإجابة  عن  سؤاله  وراء  من  الكشف  يريد  وقد  الحقة، 
يتراوح  وقد  الكبار،  يحتكرها  التي  المعرفية  المعطيات  كم 
مشاعر  تمنح  التي  الفكرية  واللعبة  الحاجة  سد  بين  السؤال 
مطاع  قال  كما  يكررها،  لا  قد  مغامرة  تبدأ  وهنا  معينة، 
الأصلية  مهمته  من  المعرفي  النظام  فإنّ  "والحقيقة،  صفدي 
أنه يغلق دارة السؤال، ويختمه، مفترضا في ذاته كونه المرجع 
أنّ  إلّ  إليه")21(،  ترتكز  )معارف(  من  يفرزه  وما  لذاته 
التعامل معها  النظر عن أساليب  الطفل وبغض  تساؤلات 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  187
تستجيب  التفكير  من  مختلفة  طرق  فإنه  الكبار،  طرف  من 
خلالها  من  يروم  وبالتالي  بالجهل،  الشعور  إلى  بالأساس 
نقول  المعرفية، وعليه  النظم  المتخفي في داخل  البحث عن 
أنّ فاعلية التساؤل عند الطفل هي في حد ذاتها تفكير نابع 
الذاتي  التفكر  الفكري للطفل ذاته، وتنمية هذا  الكيان  من 
تتوقف بالدرجة الأولى على أساليب التعامل مع تساؤلاته، 
لكن وكما يقول معاذ بني عامر "في المجتمعات التي راقبت 
مرجعياتها الفكرية وأقامت حول مفاهيمها القديمة أسوارًا 
نفسية وقانونية قاسية ومؤذية لكي لا يقترب منها أيّ أحد، 
وغير  الواعي  غير  شغفها  وتحوّل  الأطفال  أسئلة  ستدمر 
الزماني إلى نوع من العار الاجتماعي، فالطفل في هذه اللحظة 
وفي اللحظة التي يسأل فيها سؤالا ويجد محيطه الأسري قد 

أنبّه وزجره، تحطيم لمشروع إنسان متفلسف")22(. 
كما أنّ الحديث عن التفكير الذاتي يقود كما أكّد ليبمان إلى 
المزاوجة بين نوعية التفكير وكميته أو بين كيفه وكمه، وفي 
 (Montaigne) مونتاني  مقولة  يناقش  بالذات  الصدد  هذا 
(1592-1533): "من الأفضل امتلاك رأس جيد من امتلاك 
رأس مملوء"، لكن ليبمان يؤكد على إمكانية تحقيق الاثنين في 
آن معًا، ذلك أنه "لا قيمة لمعارف بدون حسن التفكير كما أنه 
لا فائدة من حسن التفكير بدون معارف")23(. ولتحقيق هذا 
الليبمانية تسعى إلى إعادة هيكلة  الغرض الهام فإنّ الطريقة 
أو  الحدسي  التفكير  عن  المستطاع  قدر  وتبعده  الطفل  عقل 
الارتجالي كما يتضح من خلال كلام هاوكين: "يستحق فكر 
الطفل أن يُشَكلَ ليس بطريقة عامة غامضة وحسب صدف 
المواد التعليمية والتأثيرات، ولكن اعتمادًا على استعمال محدد 
بنيوية  مهارات  على  تبنى  التي  ومهارات،  لأبعاد  ووفقًا 
والاستقراء(")24(،  القياس  لاستنتاج،  الفضول،  )الدهشة، 
تتضح لنا من هذا العرض ما تصبو إليه فلسفة الطفل ليس 
على صعيد مضمون المعارف، بل على صعيد شكل التفكير 
وصورته، وهذا هو جوهر ما دفع ليبمان إلى ترك مدرجات 
عميقة  المشكلة  أنّ  أدرك  لأنه  المشاتل  إلى  ليذهب  الجامعة 
واضطراب تفكير الطلبة الجامعيين متجذر في طرق تعليمية 
تركز على ملء عقول الأطفال بالمعارف وليس العمل على 
رأينا  الأطفال، وهذا في  عند  التفكير  تطوير وتحسين طرق 
ضمن  تعليمية  كممارسة  ضرورية  الطفل  فلسفة  يجعل  ما 

الأهداف التي يتفق عليها الجميع.
وإذا ما نظرنا جيدًا إلى حقيقة فلسفة الطفل من حيث هي 
الفكرية،  وانشغالاته  الطفل  اهتمامات  لمناقشة  رحب  مجال 

 )Michel Tozzi( فإن المقاربة التي اعتمدها ميشال توزي
والتي تقوم على الحوار الحر أو كما سماها محادثة ذات أبعاد 
 ،)Discussion à visée philosophique-DVP( فلسفية 
من خلال شرح مقاربته تلك فلقد أكّد أنها تهدف إلى تكريس 
التصورات  أهم  على  التركيز  خلال  من  الأخلاقية  الروح 
احترام  والحرية،  كالمسؤولية  بالأخلاق  الصلة  ذات 
إلخ)25(. الإنساني...  لبعد  المواطنة،  الحوار،  الآخر،  الرأي 
ضمن هذه المعطيات، وفي إطار ما تصبو إليه فلسفة الطفل 
من أهداف، وبغض النظر عن تلك الأهداف سواء كانت 
متعلقة بصورية الفكر، أو بالحوار ذي البعد الفلسفي، فإننا لا 
نرى فيها تهديدا للكيان الفكري والروحي لطفل كما يخشى 
ذلك خصومها، وأكثر من هذا أنه إذا كانت هذه الأهداف 
ذات طابع كلي، فإنها لا تتعارض مع مقومات الخصوصية. 
فلسفة  إدماج  مشروع  أنّ  هو  الختام  في  قوله  يمكن  ما 
الطفل مازال يحتاج إلى دراسات معمقة يسهم فيها مختلف 
نتائج  عنه  تترتب  النشاط  هذا  أنّ  من  والتخوف  الباحثين، 
سلبية على مستوى تفكير الطفل رأي ليس له ما يبرره من 
على  الطفل  تدريب  مغانم  لأنّ  العلمية،  النظرية  الناحية 
التفلسف أفضل بكثير من أن نبقى الطفل في دوامة الأسئلة 
التي عن وعي أو عن غير وعي سيقوم هو الآخر بتحنيطها 
عند خلفه وتسد كل إمكانية تجديد، فحبنا للطفل والطفولة 
الطفولة؛  "أحبّوا  قائل  روسو  عنها  عبَّ  معنوي  عربون  له 
لم  منكم  من  اللطيفة.  وغرائزها  ملذاتها،  ألعابها،  شجّعوا 
يندم أحيانًا على ذلك العمر الذي يضحك فيه الناس دائمً، 

وتنعم فيه النفس بالسكينة؟")26(.  

النتائج
إن النتائج الأولية التي يمكن لفلسفة الطفل أن تحققها 
ليست عبارة عن إحداث انقلابات جذرية تحوّل هذا المتعلم 
العمل  ظل  وفي  بل  العادة،  فوق  إنسان  إلى  عاد  إنسان  من 

الجزئي هذا يمكن أن نلخصها فيما يلي:
ـ إن فلسفة الطفل على عكس ما يعتقد البعض، تسعى 
ضمن أهدافها الكبرى إلى إعادة هيكلة تفكير الطفل، من 
النقدي،  التفكير  على  تدريبه  على  أساسًا  التركيز  خلال 
المختلفة  المنطقي  التفكير  آليات  وممارسة  الحلول،  واقتراح 

)استنتاج – قياس – استقراء(.
إطار  تندرج في  أبعاد أخرى  له  النقدي  التفكير  تعلم  ـ 
بتعقيداتها  الذي تطلبه الحياة الاجتماعية  الموقف الأخلاقي 



188  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة

1- محمد عبد الله العارضة، النمو المعرفي للطفل ما قبل المدرسة، دار الفكر ناشرون وموزعون، عمان، 3102
2- الإنسان الفيلسوف – عن أسئلة الأطفال وإجابات الحكماء – سلسلة الفلسفة للشباب، الناشر وزارة الثقافة، الأردن، 1202.

2 -  Johanna Hawken,  PHILOSOPHER AVEC LES ENFANTS : Enquête théorique et expérimentale sur 
une pratique de l’ouverture de l’esprit, Université Paris Panthéon, 2016.
4- LAPHILOSOPHIE POUR LES ENFANTS, réunion des experts, 2627- mai 1998, Unesco, Paris .
5- Vocabulaire de psychopédagogie et de psychopsychiatrie de l’enfant, Robert Lafon, PUF, Paris, 1979
6- A teacher’s Guide to Philosophy for Children- Keith J. Topping, Steven Trickey, and Paul Cleghorn, 
New York 2019.
7- Michel Sasseville et Johanna Howken, Abécédaire de la philosophie pour enfants, Laval, 2020.

أ.د. احمد بن رابح

جامعة الجيلالي بونعامة )خميس مليانة(

الجزائر
)1( انظر معجم المصطلحات الفلسفية:

h t t p s : / / d i o t i m e . l a f a b r i q u e p h i l o s o p h i q u e . b e /
numeros/054/008

)2( نقلا عن:
Emmanuèle Auriac-Slusarczyk & Hélène Maire, SUR LES 
PAS DE LIPMAN, PHILOSOPHER A L’ECOLE. UNE 
HISTOIRE SCIENTIFIQUE A CONNAITRE. Lipman, 
1978, traduit par Pierre Belaval, Introduction à l’enfant qui 
vient du futur, La découverte d’Harry Stottlemeir.

سلسلة   - الحكماء  وإجابات  الأطفال  أسئلة  عن   - الفيلسوف  الإنسان   )3(
الفلسفة للشباب، الناشر وزارة الثقافة، الأردن، 2021.

 A teacher’s Guide to Philosophy for Children- Keith  )4(
 J. Topping, Steven Trickey, and Paul Cleghorn, New York
2019.
 Johanna Hawken, PHILOSOPHER AVEC LES  )5(
 ENFANTS: Enquête théorique et expérimentale sur une
 pratique de l’ouverture d’esprit, Université Paris Panthéon,
 2016.
)6( محمد عبد الله العارضة، النمو المعرفي للطفل ما قبل المدرسة، دار الفكر 

ناشرون وموزعون، عمان،  2013 ، ص 26.
نظرياته  المدرسة  قبل  ما  لطفل  المعرفي  النمو  العارضة،  الله  عبد  محمد   )7(

وتطبيقاته، دار الفكر ناشرون وموزعون، عمان، 2013، ص49.
 Lafon, Robert, Vocabulaire de psychopédagogie et de  )*(
psychopsychiatrie de l’enfant, PUF, Paris, 1979.
 Vocabulaire de psychopédagogie et de psychopsychiatrie )8(
de l’enfant, Robert Lafon, PUF, Paris, 1979, P 91.

نظرياته  المدرسة  قبل  ما  لطفل  المعرفي  النمو  العارضة،  الله  عبد  محمد   )9(
وتطبيقاته، ص 51. 

)10( محمد عبد الله العارضة، المرجع السابق ، ص 51.
https://www.fondationjeanpiaget.ch/fjp/site)11(
/ M o d u l e
F J P 0 0 1 / i n d e x _ g e n _ p a g e .

php?IDPAGE=122&IDMODULE =22
)12( انظر كتابي بياجيه:

La psychologie de l’enfant (1966), Paris, PUF, 2008.

La représentation du monde chez l’enfant (1947).
 Aino Niklas Salminen,  Création poétique chez  )13(
 l’enfant, Presses Universitaires de Provence, 1997,p
p 131-134.
 M.LIPMAN, Philosophy goes to school, op.cit.,  )14(
 p. 99 : traduction Jahanna Hawken in PHILOSOPHER
 AVEC LES ENFANTS, p 107.
 LAPHILOSOPHIE POUR LES ENFANTS,  )15(
réunion des experts, 26-27 mai 1998, Unesco, Paris
 Matthew Lipman LA PHILOSOPHIE POUR  )16(
LES ENFANTS, Réunion d’Experts.
 Oscar Brenifier, La pratique de la philosophie à  )17(
 l’école primaire, Alcofibras Nasier, 2007, p 73.

)18( الإضافة من عندنا.
وإجابات  الأطفال  أسئلة  عن  الفيلسوف،  الإنسان  عامر،  بني  معاذ   )19(

الحكماء، 2021، ص 10. 
 Michel Sasseville et Johanna Howken, Abécédaire de )20(
  la philosophie pour enfants, Laval, 2020, p IX.
CRP, Communauté de recherche philosophique.  )**(
Ann Margareth Sharp, https://philoenfant.  )21(
org/2014/12/18/la-communaute-de-recherche-de-
   recherche-philosophique-applications-et-enjeux-extraits/

)22( معاذ بني عامر، ص 49-48، 2021.
)23( نقلا عن:

M. Lipman, Thinking in Education, 2e édition, p. 18, 2003 
(ma traduction)   Samuel Nepton.
https://philoenfant.org/2019/02/05/la-philo-pour-)24(
 enfants-de-la-tete-bien-pleine-a-la-tete-bien-faite/Johanna
 Hawken, Philosopher avec les enfants- Enquête théorique et
 expérimentale sur la pratique fe l’ouverture d’esprit, Thèse
de doctorat, Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2016.
 DÉVELOPPER LE JUGEMENT MORAL ET LA  )25(
 CITOYENNETE DES ÉLÈVES PAR LA DISCUSSION
 À VISÉE DÉMOCRATIQUE ET PHILOSOPHIQUE,
 ,(DVDP) Michel Tozzi.

الهوامــش

المراجع

بين  يميزون  مسؤولين  أفرادا  يريد  فالمجتمع  المختلفة، 
الحقوق والواجبات.

عالم  مع  بالاندماج  للطفل  تسمح  الطفل  فلسفة  إنّ  ـ 
من  أو  الثقافية  العلمية  الناحية  من  إنْ  باستمرار  متغير 

الناحية السياسية الاجتماعية.
ـ من خلال تكريسها لقيم أخلاقية خاصة وعامة محلية 

وكلية فإنها تسهم في بناء المواطن المحلي والعالمي.



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  189

مقدمة عامّة
بول  لكتاب  متعمقًا  فلسفيًا  تحليلً  المراجعة  هذه  تقدم 
الصفحات  بخاصّةٍ  وشذرات"  الموت  حتى  "حيّ  ريكور 
من 35 حتّى 101، بدءًا بمرور سريع على المقدّمة والتّقديم 
أسلوبه  ريكور،  أفكار  على  التركيز  مع  الكتاب،  ونهاية 
هذه  اعتمدت  الفلسفيّة.  والمفاهيم  التّأويليّة،  ومنهجيّته 
المراجعة على تحليل النصّ الأصلّي وربط المفاهيم الفلسفية 

بالسّياق الوجودي، مع تقييم نقديّ.
يحتوي الكتاب على:

ـ مقدّمة المترجم إلى العربيّة: عمارة الناّصر
ـ تقديم: أوليفيه أبال

ـ ملاحظة الناّشَرين
ـ حتّى الموت: في الحداد وفي الابتهاج

ـ شذرات
ـ خاتمة

في مقدّمة المترجم عمارة ناصر لكتاب حيّ حتى الموت 
في   ،)2007 الاختلاف/ضفاف،  )منشورات  وشذرات 
مقدّمة المترجم، يشير عمارة إلى أنّ الكتاب يتألّف من جزأين 

)كما يوحي العنوان(:
ـ الجزء الأوّل وهو تأمّلات ريكور حول الموت بعد صيف 
زوجته  موت  على  الحداد  في  وحاضر  كشاهد   ،1995

سيمون.
عن  كناية  )2004ـ2005(:  شذرات  هو  الثّاني  الجزء  ـ 
عن  الكتابة  تنشئه  الّذي  البعث  حول  رائدة  متقطّعة  أفكار 
الموت نفسه، حول الكلام عن الموت بعد الموت )ص10(.

استثنائيّة،  بسلاسةٍ  الكتاب  هذا  ناصر  عمارة  يقدّم 
عارضًا السّياق الفكريّ لريكور وعلاقته بالفينومينولوجيا 
والتّأويل، مترجًما ومنقّحًا أفكار ريكور بلغةٍ عربيةٍ انسيابية، 
ا دخول القارئ إلى دوائر  ً محافظًا على عمق المصطلح، وميسِّ

السرد والموت دون إخلال بسلامة الأفكار.

في رحاب هذه التّجمة، يأخذنا ريكور في تأمّلاته حول 
العلاقة الجدليّة بين الحياة والموت، وكيف أن الوعي بالموت 
شكّ  دون  من  إنّا  وجوديّة.  تجربةٍ  لكلّ  بنائيًّا  أفقًا  يشكّل 
رحلة فكرية متجددة نحو سؤال الوجود الأهمّ: كيف يحفر 
الموت حيواتنا ويمنحها عمقها؟ ولا يكتفي ريكور بمعالجة 
النسيج  في  بنائيًّا  مكانًا  له  يرسم  بل  نهائيّ،  كحدثٍ  الموت 
ا  ضروريًّ ا  ممرًّ الفراق  لحظة  تصبح  حيث  للذّات،  السّدي 

لإعادة اكتشاف المعنى وخلق هويّة جديدة.
أبال  أوليفيه  تفصيل  نجد  الكتاب،  تقديم  في  أمّا 

للشّذرات الثّلاث الّتي يحويها الجزء الثّاني:
ـ أوّلً، "أشكال المخيال"، يعني ما نتخيّله عن أنفسنا

"في الحداد وفي الابتهاج"، يعني المرجع الّذي تعود  ـ ثانيًا، 
إليه ذواتنا في حالاتٍ مماثلة

ـ ثالثًا، "هل أنا مسيحيّ بعد؟"، ويعني صراع الرّوح الّذي 
مسيحيًّا"  فيلسوفًا  لست  "لماذا  تساؤله:  بعد  ريكور  عاشه 

)ص.14(.
لويس   _ وجون  غولدتشتاين  كاترين  الناّشَرين  يشرح 
النصّ  "ترتيب  يحافظا على  لم  أنّما  الملاحظات،  شليغل، في 
البداية مع مخطّط الجزء الأوّل  ما عدا صفحة  سطرًا بسطر 
الثّاني  الجزء  تختم  الّتي  الأخيرة  والصّفحة  الكتاب  من 
الأخطاء  وصحّحا  الفواصل،  وضع  أعادا  كما  والكتاب". 

المطبعيّة )ص29(.
وفي خاتمة الكتاب كلمة لكاترين غولدنشتاين )محافظة 
أرشيف مكتبة بول ريكور(، أبرز ما جاء فيها: "إنّه في ساعة 
الانحطاط تستيقظ كلمة البعث ما بعد المقاطع الإعجازيّة 
الكينونة  هي  الكينونة  بأنّ  تقول  قوّة  تبرز  الحياة  عمق  من 

ضدّ الموت" )ص.111(.

مقدّمة:
ريكور  فيه  يقدّم  كتاب  وشذرات،  الموت  حتى  حيّ 

مراجعة نقديّة لكتاب:

 "حيّ حتّى الموت" و"شذرات" لـ بول ريكور

كاتيا نادر



190  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
نموذجًا فلسفيًا فريدًا يدمج بين التّجربة الشّخصيّة الحميميّة 
ريكور من تجربة  ينطلق  الموت.  الواقعيّة لحقيقة  والمواجهة 
شاهدًا  الإنسان  يكون  كيف  يعرض  حيث  زوجته،  فقدان 
ا عميقًا  تأمّلً وجوديًّ ليبني  على الموت وحاضًرا في الحداد، 
حول الموت، ليس كمجرّد نهاية بيولوجيّة، بل كحدثٍ يحفر 
في جوهر الهويّة والزّمان والذّاكرة. يبرز ريكور فكرة البقاء 
حيًّا حتّى في مواجهة الموت، وكيف تتداخل تجربة الموت مع 
الوجود اليوميّ. ويحلّل العلاقة بين الهويّة والزّمان والموت، 
مع تأمّل في كيفيّة  تشكّل الذّات في مواجهة الفناء، والمقاربة 

التّأويليّة للنصّوص الدّينيّة والفلسفيّة.

إضاءات على المحتوى:
بين التّجربة الشّخصية والفلسفة التّأويليّة: تنطلقُ قراءةُ 
ثلاثة  متضمّنةً   35 الصفحة  من  الكتاب  في  ريكور  كلمات 

محاور متداخلة:
المرحلة الأولى: شكْل الموت وحادثة الانقطاع:

استباق  "تحرير  خلال  من  الموت  فكرة  ريكور  واجه 
ملحمةً  الموت"  "ثقب  يشكّل  كيف  ريكور  يبيّ  الوفاة". 
في السّديّة الذّاتية، يفتح خلالها انقطاع الهويّة الأوليّة آفاقًا 
الحيّة"  "الذّات  بين  الصّاع  أن  والتّجديد، موضحًا  للتّأمّل 
و"الذّات المحتضرة" ليس نزاعَ نهايةٍ، بل سرَّ انبعاثٍ للمعنى 
لماذا؟  أنا.  أجلي  من  الحداد  أمارس  أن  "أريد   .)47 )ص. 
لأنّ علاقتي بالموت، غير منتهية الصّلاحيّة بعد"، إنّ "عمل 
post-mortem رؤية نفسي  الحداد من أجلي ما بعد الموت 
ميتًا قبل أن أكون ميتًا"؛ "سؤال الأصحّاء هاجس المستقبل 
السّابق"، "الوقت الكرونولوجي بين الهنا والآن ومن سبق 

ومن بقي" )ص.36ـ37(.
المرحلة الثّانية: البعد الفلسفي والديني:

بين  الحاجز  تجاوز  تمّ  الموت  مواجهة  في  إلّ  ليس  "ربّما 
تأويلية  مقارنة  في  )ص.41(.  اللّأديان"  فيها  بما  الأديان، 
بين هيغل وأوغسطين، نجد أنّ الموت في التّاث اللّهوتي 
مَعبَ لا نفي. يقتبس ريكور: "يحوّل الّدين الموت من انقطاعٍ 

لًِّ لحضوره معنىً ضامناً" )ص. 75(. إلى عبورٍ، مسه
المرحلة الثّالثة: الفعل السردي والتصالح مع الفقدان:

وجوديّة"  "إمكانيّة  بوصفه  الموت  إلى  هايدغر  ينظر 
المتراصّة نحو إمكانيّة  الفردي من الأزمنة  الوجود  تقفز في 
الحُدوث النهّائيّة. ويربط ليفيناس بين الموت والوجه الآخر 
لا  مسؤوليّةٍ  إلى  بل  سرد،  إلى  تؤول  لا  أخلاقيّة  كحادثة 

نهائيّة. بينما يركّز ريكور على الفعل السّدي كآليّة للحرّيّة. 
يختم ريكور بدعوةٍ لإعادة بناء السّد بعد الصّدمة، مؤكّدًا 
استبداد  من  للتّحرّر  الأصدق  الطّريق  هو  الفعل  هذا  أنّ 

الفقد والانكسار الأوّلي )ص. 98(.

الأهمية والإسهام
ا؛ يسهم فكر ريكور في هذا الكتاب إسهامًا جوهريًّ

أوّلً، في فلسفة الموت، عبر:
كنهاية؛  وليس   " وجوديٍّ "فعلٍ  كـ  الموت  تعريف  إعادة  ـ 
إذ يُبرز ريكور دور النصّوص الدّينيّة في تقديم إطار تأويلّي 
للموت، حيث لا يُنظر إليه كفناءٍ نهائيّ، بل كبوّابة لتأمّلات 

في الزّمن والذّاكرة والذّات.
ـ تأسيس نموذج تأويلي يربط الذّاكرة والزّمن بالهويّة، أشبه 
بمحرّكٍ لإعادة تشكيل الهويّة عبر تفاعل الذّاكرة والكتابة: 
خلال  من  الذّاتيّة  الهويّة  إنتاج  يعيد  حدث  هو  فالموت 
الغياب  لمقاومة  كوسيلتين  والكتابة،  الذّاكرة  استحضار 

والعدم.
الحياة/ ثنائيّة  لتفكيك  فلسفيّ  بإطارٍ  اللّغوي  الحقل  رفد  ـ 
الموت. فيتناول العلاقة بين الدّين والفلسفة في فهم الموت، 
الفلسفيّ  الفهم  تُغني  أن  الدّينيّة  للتّجربة  يمكن  وكيف 

للموت.
ثانيًا، في الفلسفة الوجوديّة والتّأويليّة، حيث:

الفلسفة  بين  يشكّل جسًرا  ا  نموذجًا وجوديًّ يُقدّم ريكور  ـ 
تأويليّة  كمراجع  المقدّسة  النصّوص  توظيف  بين  والدّين، 

وبين التّجربة الشّخصيّة.
ـ يطرح مفهوم "الشّهادة على الموت" بوصفه حالة وجوديّة 
ا. فالموت كحالة  تتجاوز الحزن لتشمل حضورًا حيًّا مستمرًّ
وجوديّة يعيد تعريف العلاقة بين الذّات والزّمن في مواجهة 
الفناء )ص.٤٢(، بطريقةٍ تجعل القارئ يعايش تجربة الموت 
حول  نقاشاتٍ  أمام  الباب  يفتح  عميق  إنسانيٍّ  منظورٍ  من 
الفناء،  مواجهة  في  والذّات  والموت  والهويّة  المعاناة  فلسفة 

وهو موضوع مركزيّ في فلسفة ريكور.
الزّمن  الكتاب تجلّيات  إذًا في الجزء الأوّل من  تتداخل 
عبر  الموت  مواجهة  في  الذّات  فتتجسّد  والهويّة،  والذّاكرة 
بل  نهاية،  ليس  الموت  يجعل  مماّ  والكتابة،  الشّهادة  فعل 
بداية لتجربة فلسفيّة وروحيّة عميقة. هذه الرّحلة الفلسفيّة 
في  منهجيًّا  بحثًا  لتصبح  الشّخصّي  السّد  حدود  تتخطّى 
أنّ  كيف  ريكور  يناقش  حيث  الإنسانّي،  الوجود  طبيعة 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  191
تجربة  بل  بيولوجي،  حدث  مجرّد  ليست  الموت  مواجهة 

وجوديّة تتطلّب إعادة تأويل الذّات والزّمان.

تلخيص المحتوى:
الموت كحالة وجوديّة وتأويليّة

الّذي  الموت"  حتى  "الحيّ  مفهوم  على  ريكور  يركّز 
الإنسان حاضًرا  يبقى  مركّبة، حيث  يعكس حالة وجوديّة 
وفاعلً في مواجهة الموت، وليس مجرّد كائنٍ ينتظر النهّاية. 
يتحوّل  وكيف  الآخر،  موت  على  الشّهادة  حالة  يصف 

الحداد إلى تجربةٍ وجوديّةٍ تعيد تشكيل الذّات والهويّة. 
حول  الفلسفيّة  تأمّلاته  الجزء  هذا  في  ريكور  يتناول 
يكون  منظورٍ شخصّي وتجريبيّ، ويعرض كيف  الموت من 
ومفهوم  الحداد،  في  وحاضًرا  الموت  على  شاهدًا  الإنسان 
بين  العلاقة  ويحلّل  الموت،  مواجهة  في  حتّى  حيًّا  البقاء 
الهويّة والزّمان والموت، مع تأمّلٍ في كيفيّة تشكّل الذّات في 

مواجهة الفناء125.

أ. الفصل الأول: الموت كحضور وجودي حيّ:
في هذا الفصل، يناقش ريكور كيف أنّ الموت لا يقطع 
العلاقة بين الأحياء والأموات، بل يخلق حالةً من التّداخل 
الهويّة  حول  تساؤلات  يطرح  مما  والغياب،  الحضور  بين 
الموت" بوصفه  "شكل  يركّز ريكور على مفهوم  والذّاكرة. 
حادثة تفكّك للهويّة السّديّة. يستعرض التّوتّر بين "الذّات 
انقطاع  يحفر  كيف  موضحًا  المحتضرة"،  و"الذّات  الحيّة" 
الموت "ثُقبًا" في نسيج السّد الذّاتي يفتح أمامنا آفاقًا للتّأمّل 

والتّجديد الوجوديّ.
يغيب  لا  الإنسان  أنّ  يعني  الموت"  حتى  "الحيّ  مفهوم 
تمامًا عند اقتراب الموت، بل يظلّ حاضًرا في تجربة وجوديّة 
حيث  الآخر،  موت  على  الشّهادة  تجربة  يصف  معقّدة. 
الذّات:  تشكيل  يعيد  وجوديّ  فعلٍ  إلى  الحزن  يتحوّل 
"الشّهادة على موت الآخر ليست مجرّد فعل سلبيّ، بل هي 
ا يعيد تشكيل  حضور حيّ، حيث يصبح الحزن فعلً وجوديًّ
إذًا  ريكور  يرفض   .)42 الغياب" )ص  مواجهة  الّذات في 
فكرة الموت كنهاية سلبية، ويصوغه كحضور ديناميّ يُعيد 

تشكيل الهويّة عبر:
ـ الشّهادة على موت الآخر كفعلٍ إيجابي.

ـ تحويل الحداد إلى عمليّة إعادة بناء الذّات.
مواجهة  في  الذّات  تشكيل  يعيد  وجوديّ  فعل  "الحزن  ـ 

الغياب".

 )42 المرافَق" )ص.  "الموت  مفهوم  الانتباه هو  يثير  مماّ 
إليه ريكور، والّذي يشكّل في يومنا اختصاصًا  الّذي أشار 
قائمً بذاته في الجامعات، إلى جانب أخلاقيّات المهنة الطّبّيّة. 
مرافقة  بالقدرة على  متعلّق  أيضًا  إيتيقي  بًعد  يوجد  "ولكن 
حيًّا  يزال  لا  الّذي  المحتضر  صراع  والتّعاطف(  )بالتّخيّل 
حتّى الموت"؛ "إنّ موريس [هالبواش] في هذه اللّحظة هو 

وحده من يموت، ولكنهّ لا يموت وحده" )ص.44(.
ويتساءل ريكور في مرحلةٍ سابقة عن معنى "الأساسي". 
والوباء  الإبادة  تعريفه، في سياق حديثه عن  إلى  ثمّ يخلص 
ير"، بأنّه "هو التّمكّن  و"الموت المسلّط بالحشد بواسطة الشّّ
من تجاوز جلاء الرّعب من أجل محاولة الوصول إلى جذر 
الشّّ الرّاديكالي"، فيقتبس من ياسبرز قائلً: "الإبادة ليست 

.le Mal )51.ص( " من عمل الموت بل من عمل الشّّ

والكتابة  الدّينيّة،  النصّوص  الثّاني:  الفصل  ب. 
والذّاكرة كأدوات مقاومة:

والدّينيّ  الفلسفيّ  الخطاب  تحليل  إلى  ريكور  ينتقل 
هيغل  لفلسفة  مقارنةً  قراءةً  فيعرض  الموت.  عن 
بُعدًا  يقدّم  الدّينيّ  الخطاب  أنّ  مستخلصًا  وأوغسطينوس، 
ضامناً للمعنى حين يقدّم الموت "كعبورٍ" وليس كـ"انقطاعٍ 
نهائيّ". يتناول ريكور دور النصّوص الدّينيّة في تقديم إطارٍ 
تأويليٍّ للموت، حيث لا يُنظر إليه كنهاية مطلقة، بل كبداية 
لتأمّلاتٍ في الزّمن والذّاكرة والذّات: "الكتابة ليست فقط 
تسجيلً للذّاكرة، بل هي فعل مقاومةٍ للعدم، وسرد مستمرّ 
للحياة في مواجهة الموت" "كلّ شيءٍ له معنى، لا شيء يأتي 
68(. يرى ريكور أنّ الكتابة والذّاكرة هما  من عدم" )ص 
يعزّز  مماّ  والعدم،  الآخر  غياب  لمقاومة  رئيسيّتان  وسيلتان 
تأويليّة.  لرحلةٍ  بداية  بل  ليس نهاية مطلقة  الموت  أنّ  فكرة 
والذّاكرة هي أداة لإعادة بناء الهويّة الُمهدّدة بالفناء. والأهمّ 
أنّ "عمل الذّاكرة هو عمل الحداد" )ص.60(. أمّا الكتابة 

فإنّا ليست تسجيلً فحسب، بل:
ـ جسر بين الحضور والغياب.

ـ "الكتابة فعل مقاومة للعدم... وسرد مستمرّ للحياة"

في  والهويّة  والذّاكرة  الزّمن  الثّالث:  الفصل  ج. 
مواجهة الفناء:

كوسيلة  السرديّ"  "الفعل  باستكشاف  ريكور  يختم 
للتّصالح مع موت الآخر والموت الذّاتّي. ويجادل بأنّ إعادة 
جديدةٍ  هويّةٍ  بخلق  تسمح  الفقدان  تجربة  بعد  السرد  بناء 



192  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
الفقدان  بعد  السّديّ  "الفعل  الأوّلي:  للانكسار  متجاوزة 
)ص.  الأولي"  للانكسار  متجاوزة  جديدة  هويّة  يشكّل 
ضروريّ  شرط  هو  بالموت  الوعي  أنّ  إلى  ويخلص   .)98

لإمكانيّة التّحرّر والحريّة الحقيقيّة. 
الهشّة،  الهويّة  الذّاكرة، إعادة تشكيل  الوجوديّ،  الدّور 
الزّمنيّة:  الجدليّة  المتجدّدة،  التّأويل  لتجربة  كإطارٍ  الزّمن 
يُعيد الموت تعريف هذه المفاهيم بتعريفه الزّمن، ليس كخطٍّ 

مستقيم، بل كنسيجٍ من الذّكريات والتّأويلات.
الزّمن  بين  الجدليّة  العلاقة  على  إذًا  الفصل  هذا  يركّز 
والذّاكرة والهويّة، وكيف تتجسّد الذّات في مواجهة الموت 
أنّ  الذّاكرة والكتابة. ويناقش ريكور كيف  عبر استحضار 
متداخلة  كتجربة  بل  خطّيّ،  كامتدادٍ  فقط  يُفهم  لا  الزّمن 
الهوية  الذاتي، مما يجعل  الذاكرة والوعي  تتشكل من خلال 
تتغير وتتجدد حتى في لحظة الاحتضار. ويستنتج ريكور أنّ 

"البقاء على قيد الحياة هو الآخرون" )ص62(.

قراءة نقديّة في الأسلوب والمنهجيّة:
معقّدة،  تأويليّةٍ  لغةٍ  في  فلسفيّ  تأمّلّي  ريكور  أسلوب 
المفاهيمي، حيث  بالعمق وثراء المصطلحات والثّقل  يتّسم 
والتّفسير  الفلسفيّ  والتّحليل  الشّخصّي  السّد  بين  يمزج 
الدّينيّ، والتّحليل التّأويلّي للنصّوص الدّينيّة والفلسفيّة، مما 
يكون مكثفًا  قد  لكنهّ  ا وروحيًّا،  النصّّ عمقًا وجوديًّ يمنح 
التّجربة  صدق  يعكس  الأسلوب  هذا  للأذهان.  ومعقدًا 
الإنسانيّة والرّوحيّة، لكنهّ في الوقت ذاته يتطلّب من القارئ 
خلفيّةً فلسفيّةً متقدّمة لفهم التّعقيدات المفاهيميّة واللّغويّة.
حيث  جدليّة،  تأويليّة  فلسفيّة  فهي  ريكور  منهجيّة  أمّا 
الذّاكرة والكتابة،  تتفاعل الذّات مع الموت عبر استحضار 
والموت.  الحياة  والغياب،  الحضور  بين  ديناميّة  يخلق  مماّ 
منهجيّة تحليليّة تطرح المتناقضات )إن أمكننا القول( لتصل 
بين  ريكور  يربط  فيها.  لبس  لا  واستنتاجات  تعريفات  إلى 
التّجربة الشّخصيّة والمفاهيم الفلسفيّة الكبرى مثل الزّمن، 
تأويليّة،  هيرمنيوطيقيّة  أيضًا  هي  منهجية  والموت.  الهويّة، 
المعاناة  وتحليل  الظّواهر(  )علم  الفينومينولوجيا  بين  تجمع 
كجزء من وجود الذّات الفاعلة، وتحليل النصّوص الدّينيّة 
بالإشارات المتكرّرة للتّاث اللّهوتي الغربي، مستفيدًا من 

تجربته الشخصية كحالةٍ دراسيٍّة فلسفيّة. 
 اعتمد ريكور في منهجيّته على: 

)distanciation–appropriation( ـ نموذج البعد _ القرب 

التأمّلية،  المسافات  عبر  ا  اضطراريًّ القارئ  النصّ  يُبعد   
ليكتسب الموضوعيّة. ثمّ يُقربه من النصّ مجددًا عبر الانفتاح 

على التّأويل الذّاتّي، مستجيبًا لآفاق القراءة المتعدّدة.
ـ مكوّنات الهرم التّأويلّي:

• الفينومينولوجيا: وصف تجربة الموت كما تظهر للوعي.
• التّأويل النصّّ: فكّ رموز الخطاب الفلسفيّ والدّيني.

بعد  للذّات  جديدٍ  سردٍ  إنتاج  الأخلاقي:  التّطبيق   •
الاحتكاك بالفقد.

الجبريّة  عن  يتحدّث  حين  الدّيني  الإسكاتولوجيّ  البعد  ـ 
كما  به.  ومسلّمً  مسبقًا  تصميمً  تعكس  الّتي  التّيولوجيّة 
يستشهد بالقديس لوقا في تسلؤلاته حول الهدف من موت 
)لو  الكثيرين  أجل  من  فداء  حياته  "يعطي  المسيح:  السّيّد 
10:45("، متسائلً عن الموت لفائدة لِ، الموت من أجل، 
كعطاء  الخدمة  مفهوم  إلى  ليخلص  التّعويضي...  الموت 

للحياة )ص.62،67،68،72،73(.
في الجزء الثاني من الكتاب المعنون شذرات، نفقد بعض 
الشّء التّواصل المنطقي لأفكار ريكور. في هذه الشّذرات، 
الغد،  في  كمائت  الموت،  على  كشاهد  ذاته  ريكور  يواجه 
كمسيحيّ  الفلسفيّة،  الأنتروبولوجيا  في  متدفق  كفيلسوف 
بتعبيٍر فلسفي )ص.85(. يسطّر بعض الـ "شذرات" حول 
بروتستانتية..  نزعة  عن  يكشف  إنجيليّة،  وملحمة  مناظرة 
وبعد قراءة فيلونينكو "أبانا"، يقول: "أنا باقٍ حيًّا بالتّأجيل. 

لكن لا، دون إعفاء" )ص.101(.
المصطلحات الأساسيّة  

ثقب الموت، عبور الموت، الفعل السّدي 

نقاط القوّة:
• الأسلوب التّأمّلي: قد يجده بعض القرّاء مكثّفًا أو معقّدًا، 

لكنهّ يتناسب مع طبيعة الموضوع الفلسفيّ العميق.
• الدّمج التّأويلي: وهو جمع فريد بين السّيرة الذّاتيّة والفلسفة 

الوجوديّة
عبر  بالهويّة  الموت  لعلاقة  ثريّ  تحليل  المفاهيمي:  العمق   •

الزّمن
• الصّدق العاطفيّ والفكريّ، والعمق التّأويلّي للنصّّ

• دمج التّأويل الفينومينولوجي مع التّأويل الدّينيّ في بوتقةٍ 
واحدة

• محاولة الحفاظ على حيّوية النصّ الأصلّي في التّجمة خلال 
إعادة الصّياغة



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  193
• عمق التّحليل الفينومينولوجي لقدرة السّد على استيعاب 

تجربة الفقدان 
آفاق  يوسّع  ما  والدّين،  الفلسفة  بين  الاستشهادات  ثراء   •

القراءة
الفلسفي حول الهويّة والذّاكرة والزّمان في  النقّاش  إثراء   •

مواجهة الفناء
العمق  يعزّز  تأويلّي  كمنهجٍ  الدّينيّة  النصّوص  توظيف   •

الرّوحي للنصّّ

نقاط الضّعف:
• كثافة المفاهيم وتعقيد اللّغة، الأمر الّذي قد يشكّل عائقًا 

أمام القارئ غير المتخصّص.
من  يحدّ  قد  مماّ  الأفكار  لبعض  توضيح  أو  تبسيط  غياب   •

وصولها إلى جمهورٍ أوسع.
• كثافة الأسلوب وكثرة المصطلحات الفلسفيّة

المفهوم  لربط  الميدانية  الشواهد  أو  التطبيقية  الأمثلة  قلة   •
بالتجارب الإنسانية المعاصرة كجراح الفقدان الواقعيّ، مماّ 

قد تُضفي حيويةً على النصّ
• التركيز الضيق: محدودية الأمثلة التطبيقية خارج السياق 

الديني.
غير  القارئ  تُرهق  قد  المعمّقة  وتأمّلاتها  المصطلحات   •

المختصّ، فتُفقد النصّّ انسيابيّته الدّراميّة. 
• غياب ملحقٍ للقراءة السّيعة أو الجداول التّوضيحيّة الّتي 

تلخّص المراحل التّأويليّة 

التوصية:
يوصى بهذا الكتاب الفريد للباحثين والمهتمين بالفلسفة 
يشكّل  كما  والهوية.  السرد  بين  وبالعلاقة  الوجودية 
للباحثين  وحتّى  العليا  الدّراسات  لطلبة  ا  حيويًّ مرجعًا 
والتأويلية،  الوجودية  الفلسفة  في  المتخصصين  والدارسين 
يبحثون  من  خصوصًا  الديني،  والتأويل  الفينومينولوجيا، 
عن فهمٍ معمّق لتجربة الموت من منظورٍ إنسانيٍّ وفلسفي، 
خطاب  بتحليل  المهتمّين  الاجتماع  علوم  في  وللباحثين 
الفقدان، وللمترجمين الرّاغبين في استلهام طريقة ريكور في 
اللّغة العربيّة. فالكتاب يُعتبر محطّة  الثّراء الفلسفيّ إلى  نقل 
أساسيّة لفهم كيف يسمح التّأمّل الفلسفي في الموت بإعادة 
بناء صورة ذاتيّة أكثر عمقًا، وكيف تلتقي الفينومينولوجيا 

مع الهيرمنيوطيقا في فضاءٍ تأمّلّي متجدّد.

الفئة المستهدفة  
الوجودية  الفلسفة  في:  للباحثين  العمل  بهذا  يُوصى 
الدين  بين  العلاقة  والهوية؛  السرد  دراسات  والتأويلية؛ 

والفلسفة؛ جمهور متخصّص ومثقّف. 

أهم المفاهيم الفلسفية:
ا في فلسفته  يُعالج ريكور في هذه الصّفحات أفقًا محوريًّ
التّأويليّة: كيف يَنعش حضوره الذّهنيّ للموت تجربة الحياة 

والسرد الذّاتّي؟ 
السياق التاريخيّ والفكريّ: في التسعينيات، بعد مؤلّفَيه 
 Oneself؛ و Identity and Narrative (1992) المركزيَّين
as Another  (1990)، صقل نصُّ حيّ حتى الموت رؤيته 

للتأويل كجسٍْ بين الظاهر.
لم يقتصر عمل عمارة ناصر على النقل الحرفي، بل مارَس 
"التأويل المزدوج": نقل الفكر الريكوري بنفسه، ثم إعادة 
ثقَِل  ضياع  دون  من  العربي،  الحسّ  يناسب  بما  صياغته 
"بعد ـ الحدث"،  après-coup إلى  المصطلح؛ مثال: ترجمة  

مما يحافظ على مفهوم الاستدعاء المتكبّ للمعنى.
_ الموت كحضور حيّ: الموت ليس حدثًا بيولوجيًا فحسب، 
بل حالة وجودية تعيد تشكيل الهوية عبر الذاكرة والكتابة: 
"الشهادة على موت الآخر هي فعل وجودي يُعيد تشكيل 

الذات في مواجهة الغياب" )ص. ٤٥(.
_ الكتابة كفعل مقاومة من منظور تأويلي: تستحضر الكتابة 
الذاكرة لمقاومة العدم، وتُعيد بناء الهوية عبر السرد المتواصل 
كإطار  الدينية  النصوص  توظيف  الفلسفية:  الآليات   _

تأويلي للموت.
تشابك  ريكور  يُلل  الزمنية:  الجدلية  والهوية،  الزمن   _
الذاكرة والزمن في إعادة تشكيل الهوية، حيث يصبح الموت 

"بدايةً تأويليةً" )ص. ٨٩(.

ص الموضوعيّ: الملخَّ
أ. شكل الموت وحادثة الانقطاع )ص. 35ـ58(  

بنائيًّا  شرخًا  يشكّل  السردي  النسيج  في  الموت"  "ثقب   _
يُطلق إمكانات التجديد )ص. 47(  

_ صراع "الذات الحية" و"الذات المحتضرة" ليس انقطاعًا 
نهائيًا، بل فصلً أوليًا في سرديةٍ أوسع  

ب. البعد الفلسفيّ والديني )ص. 59ـ83(  
_ قراءة مقارنة بين هيغل )الموت كحركة جدلية( وأوغسطين 



194  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
)الموت كعبور( )أو: اقتباس تخيّلي ضمن السياق(

لمعنىٍ  معزّزٍ  عبورٍ  إلى  انقطاعٍ  من  الموت  الدين  "يحيل   _
ضامنٍ" )ص. 75(  

الفقدان  مع  التخاطب  وطقوس  السردي  الفعل  ج. 
)ص. 84ـ107(  

_ إعادة بناء السرد بعد الفقد تكريمٌ للميت وتحرّرٌ للحيّين 
)ص. 98( 

_ السرد الجديد يدمج الذكرى والوعي بالموت في بناء هويةٍ 
تجاوزت الصدمة الأولى  

الخاتمة  
تلخّص هذه القراءة المنهجية العلاقة الجدلية بين الحياة 
والموت في فكر ريكور، من خلال نموذج التأويل المتوازن 
بين البعد والتحليل والتطبيق. يبقى نطاق الدراسة محصورًا 
البحوث  إلى  التطرّق  دون  التأويلية،  ـ  الفلسفية  الأبعاد  في 

النفسية أو السوسيولوجية حول الفقد. 
في "حيّ حتى الموت"، يقدم ريكور لقرائه خريطة تأمّلية 

جذّابة للعبور عبر تجربة الموت كأفقٍ وجوديّ. رغم تعقيد 
الأسلوب، إلا أن ما يختزن بين ثناياه من رؤى حول الهوية 
المكتبة  في  عنه  غنى  لا  مرجعًا  منه  يجعل  والموت  والسرد 
الفلسفية العربية. يتبيّ لنا جليًّا أن الموت ليس نهاية لإقامة 
المعنى، بل بوابة لإعادة إنتاجه وتجاوز حدود الذات الممزقة.
السرد،  عنده  ينهار  كجدارٍ  ليس  الموت  حضور  يتجلّ 
بل كبوابةٍ تتسع أمام تجربة الذات لتعيد إنتاج نفسها. يعلمنا 
ريكور أن الوعي بالموت لا يُنهِي المعنى، بل يشكّله ويحرره، 
وإن خضنا غمار كتابه وفصلنا سردنا بحكايات الفقد، فإننا 
نخطو نحو ذاتٍ أكثر أصالة وصدقًا. هذه القراءة الفلسفية 
العميق في  نبضها  لتأكيد  بل  الحياة،  مع  للمفارقة  لا تهدف 

وجه محنة الرحيل
آفاقًا  يفتح  الذاتي  السرد  نسيج  في  الموت  ثقب  "إن 

للتجديد الوجودي" )ص. 47(.  
مسهّلً  عبور،  إلى  انقطاع  من  الموت  يحوّل  "الدين 

لحضوره معنى ضامن" )ص. 75(.  

كاتيا نادر

باحثة لبنانيّة وطالبة دكتوراه في المعهد العالي للدكتوراه

Ricoeur.Paul,Vivant Jusqu’à la Mort suivi de Fragments, Edition du Seuil, Paris, 2007



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  195

مقدمة
علم  نشأة  على  مجملة  نظرة  إلقاء  بمكان  الأهمية  من 
ل  تشكُّ كيفية  على  ف  والتعرُّ  ،)Esthétique( الجماليات 
الأستطيقيا كعلم موضوعه الجميل )Beau( الذي يبعث على 
الغبطة )Plaisir( أو الحس الأخلاقي، أو يحمل على حكم 
التقدير أو الروزان )Le jugement D’appréciation( أو 

التقويم، أو الرأي، والذي يتصل بالجميل.
وستتم دراسة هذا المقال، عبر منهجية تاريخية، تكشف 
الفعل )أي دراسة الجميل( عبر تمظهرته أو شكله وتحولاته، 
فلسفة  أي  الفني،  والفكر  الفكر،  حركة  عبر  وصلت  كما 
الجميل، وللوقوف على المقاربات، التي تدرس الجميل، من 

زاوية فنية محض، أو اجتماعية، أو واقعية.
يتعلق  هنا،  لوضعه  والمنهجي  المعرفي  المسوّغ  ولعلَّ 
بتجديد المعايير للمقاربات الجمالية، التي يمكن اعتمادها في 

مقاربة مواضيع اللوحات الحدث موضع البحث.

انتماء الفنان إلى الشرق
العربي،  الفنان  ينتمي  مدى  أي  إلى  لمعرفة  المسار  يضيء 
وهو شرقي أصلً إلى عالم الشرق الروحي والفني، إلى حدّ 
الشرق  أن  هو  عليه،  والمتفق  الجمالي؟  العالم  في  الاندماج 
تغلب فيه الروح على العقل. أما الغرب فيغلب فيه العقل 
ووقائعها  المادة  لمصلحة  العاطفة،  لتتلاشى  الروح،  على 

المعيوشة.

الإستيطيقيا ـ النشأة والمفهوم
مُستخرجة من  لفظة   :(Esthétique)(1) أو  علم الجمال 
 )La lande( لاند  لا  معجم  حسب  وهي،  يوناني،  أصل 
هذا  استخدم  مَن  وأول  الإحساس.  أو  الحساسية  تعني 
لمؤلفه  كعنوان   (Bau Mgarten)(2) مغارتن  بو  هو  اللفظ 
الذوق  وتكوين  تحليل  موضوعه  والذي   ،)Aesthetica(

لاتها المقاربات الجمالية وتحوُّ

سميرة قدوح

ع المصطلح ليُطلق على الإدراك  )1750 و1759(. ثمَّ توسَّ
الفنون  وآيات  الطبيعة  في  نراه  كما  الجمال  بشعور  الخاص 

)وهبة، المعجم الفلسفية، مفردة أستيطيقيا(.
في عام 1742 قصد بو مغارتن، فرانكفورت للتدريس. 
يحلم  كان  الجمال.  علم  في  المحاضرات  بعض  وألقى 
وفي  الأجزاء.  د  متعدِّ ضخم  سفر  في  العلم  بهذا  بالتعريف 
وأتبعه  الأستيطيقيا.  بعنوان  أول  جزءًا  أصدر   1750 عام 
بجزء ثانٍ عام 1758، ووافته المنية، فلم يتمكن من إنجاز 

مشروعه. )طرابيشي، معجم الفلاسفة(.
ولَّد بو مغارتن لفظة )Aisthétos( أي ما هو محسوس، 
ولذلك فإن المعنى الحرفي أو الأولّي للفظة أستيطيقيا، مرادف 
لما تعنيه لفظة )Sentio( في اللاتيني أي الإحساس)3(. وظهر 
هذا المصطلح لأول مرّة في تأملات بو مغارتن، في التأملات 
الفلسفية حول مواضيع تتعلق بجوهر القصيدة )1735(
(Médiation philosophiques sur quelques, sujets 
se rapportant à l’essence du poème).

ثمَّ ظهر بالألمانية في العام 1750، في مؤلف بو مغارتن 
)Aesthetica(. وأدى هذا الاختراع للفظ إلى ولادة مذهب 
 )Gnoséologie( الجميل  معرفة  بنظرية  يتصل  فلسفي، 
وهي ترتبط بمعرفة ماهية الـ Poème، وهو علم المحسوس 
ملكة  مع  المتناظر  التفكير  جمال  فن  هو  الشيء،  معرفة  عبر 

معرفة العالم المحسوس.
الجمال  على  يقتصر  لا  العدسة،  هذه  من  الجمال،  إذن، 
الحسي وحسب، بل على التفكير، أي التبصُّ بماهية الجمال، 
ل الجمال المعنوي أو الروحي، ولكن الإشكالية  وهنا يتشكَّ
أن  الجمال  من  النوعين  لهذين  يمكن  كيف  تطرح:  التي 
كه، فهو  أيًا كان منشأه، أو محرِّ أو يتشابها؟ والجمال  يتناظرا 

لا يكمن في الفن أو يسبّبه، بل هو يصنع الأحداث أيضًا.
ومهما يكن من أمر، فالفن، والفن الجميل من إبداعات 



196  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
ك النفس أو الروح، وكلاهما  الروح، والجمال هو الذي يُرِّ
ينجذب إلى الجمال، وهي تُيِّز بين القبيح والجميل، من زاوية 
الفلسفة،  ألوان  من  كلون  نشأ  فإنه  ذلك،  ومع  معيارية. 
فشملته الآراء الفلسفية، وكذلك المذاهب، بعنايتها من أيام 
سقراط إلى أيام أفلاطون، وحتى القرون الوسطى، فعصر 

النهضة إلى أيامنا هذه.
في  الإحساس  الطبيعة  في  الجميلةُ  الأشياءُ  كتِ  حرَّ
التقليد،  إلى  وراح  إليها  فانجذب   .)Sensation( الإنسان 
وذلك  لديه،  الحساسية  قوة  عن  كتعبير  يشاكلها  ما  ليصنع 

لهدفين:
إلى  يتطلع  بطبيعته  فالإنسان  بالأشياء الجميلة،  ليحتفظ   .1

الخلود.
المشاعر  عن  والتعبير  النفس،  في  يختلج  كما  التعبير   .2

والعواطف المحرورة والكامنة في الأنفس المضطربة.
إذن، التعبير هدف بحد ذاته، والتعليم هدف آخر، ونقل 

القيم هدف ثالث، وحتى الاقتصاد سيصبح هدفًا للفن.
الأوروبية  النهضة  ترتبط  أن  الصدفة،  قبيل  من  وليس 
الجميل  الفن  سيصبح  فشيئًا  وشيئًا  العمارة...  فن  بالفن: 

مرتبطًا بالأفكار السائدة.
علم الجمال هو بحد ذاته، بحث عقلي في الظاهرة الفنية، 
للظاهرة  وعي  إلى  ل  لتتحوَّ الإحساس،  بتأثير  نشأت  التي 
والرقص  النحت  إلى  الرسم  من  الفنية  الأعمال  في  الجمالية 

والفن والشعر وسوى ذلك.
إذا عدنا إلى الحفريات والنقوش نرى أن إنسان العصر 
القدم  في  الموغلة  والعصور  سنة(  آلاف   10( الحجري 
اهتموا بالفن. منذ أيام اليونان صار الفن موضع تأمل، وبدأ 
الإنسان والفلاسفة يطرحون هذا السؤال: ما هو الفن؟ ما 
هو الجمال؟ ما علاقة الجمال بالخير والحق؟ ما علاقة الحب 

بالجمال؟
ل الفن من فن طبيعي فطري إلى وعي الفن، فيظهر  يتحوَّ

الفلاسفة ويظهر لاحقًا علم الجمال.
في أثينا القديمة هناك ثلاثة فلاسفة من الذين اشتهروا 

بمؤلفاتهم التي عكست اهتمامًا بفكرة الجمال:
يتصل  لا  الجمال  الجميلة.  النفس  عن  ث  تحدَّ سقراط 

بالأشكال أو الأشياء الجميلة في الطبيعة.
المعنوي  الجمال  فكرة  على  فحافظ  أفلاطون  تلميذه  أما 

)تناول في هيبياس الصغير والكبير فكرة الجمال(.
جمال  أي  المعنوي،  الجمال  عن  أستاذه  فكرة  ر  طوَّ وقد 
النفس، وكان السؤال المطروح: ما المصدر للشعور بالجمال؟
فكرة  النفس.  ن  يُكوِّ أن  يجب  بالجمال  الشعور  مصدر 
الجمال بالذات أو مثال الجمال، عندما يأخذ الإنسان الأشياء 
الجميلة يدرك معنى الجمال في ذاته. فكرة الجمال بالذات لا 
هي  هذه  بالذات.  والخير  بالذات  الحق  فكرة  عن  تنفصل 

الأشياء الحسنى بالنفس.
ث  أرسطو لم يبحث بمنافع الجمال وجدواها، ولكن تحدَّ

عن التناظم والتناسق.
 )Venus( اسمه  والحب  الجمال  فإله  الرومان،  عند  أما 
الذي تتمثل صورته بالمرأة، والتي تُظهر الجمال الجسدي في 
المرأة. الجمال الجسدي يدلّ على كل شيء في المرأة: في القامة 
إلى الوجه وما فيه وإلى الصدر وما فيه. وصنع الرومان لها 

صورتين.
أما في العصور الوسطى فارتبطت الفكرة الجمالية وفكرة 
والأيقونات،  المسيحي  والدين  الكنائس  بظهور  الجمال 

فأصبحت صورة مريم تُثِّـل رمزًا جماليًا.
أما في أوروبا في عصر النهضة )النهضة ارتبطت بالفن(. 
ظهور النحت والتصوير والرسم، الموناليزا مثلً. وأصبحت 
لأنها  الفلاسفة  أبحاث  في   )L’esthétique( الجمال  مادة 

تتصل بالإحساس.
من  كبير  عدد  وهناك  جماليًا،  فيلسوفًا  كان  ديكارت 
الفلاسفة، من ولف إلى منغارين وصولً إلى كنط )له كتاب 
انتقال  مع  كان  الكبير  التطور  لكن  حكم"(،  "قيمة  اسمه 
الإنسان من الجمال الطبيعي إلى الفني يبحث في معايير الفن 

الجمالي. أصبح السؤال هنا:
ما هي معايير الحكم على الأشياء الجميلة؟ ما هو مصدر 
م  تقدُّ الثقافة،  البيئة،  الجميلة؟  النظريات  أو  الجمال  علم 

العلم، التجارب الفنية.
الخلق.  كلمة  فتوجد  الإسلامي  العالم  إلى  بالنسبة  أما 
وهي توحي للوهلة الأولى وكأن هناك أحدًا يشارك الخالق 
آخذين موقفًا  لفترة،  المسلمون،  العلماء  لذلك ظل  بخلقه، 
ر العالم الإسلامي 200 سنة عن الطباعة. من الفن. كما تأخَّ

القرنين  بعد  الجمالية  التحولات  مسار  يقتضي  قد 
مع  التدشين  عصر  دخلت  والتي  عشر،  والسابع  السادس 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  197
بو مغارتن، مع ظهور معاني الإحساس والتذوق والجميل 
العام  فبدءًا من  الكنطية)4(.  اللحظة  التوقف عند  والجليل، 
الجمالية،  المواضيع  حول  كنط  أفكار  تتبلور  بدأت   ،1750
والتي توضحت في العام 1764، ملاحظاته حول إحساس 
بعنوان:  المؤسس  نصّه  يظهر  أن  قبل  والجليل،  الجميل 
 .)Critique de la faculté de juger( الحكم  ملكة  نقد 
والجميل  الذوق،  حكم  مسألة  كنط  بيَّ  المؤلف،  هذا  وفي 

والجليل في الفن والعبقرية.
في القسم الأول من كتابه "نقد ملكة الحكم" يعالج كنط 
مسألة شغلت عصره، وهي معرفة كيف أن الحكم الجمالي، 
الذي هو شخصي، وذاتي، يملك صلاحية أن يكون شاملً.

من  نوعين  وجود  كنط  لاحظ  الإجابة،  معرض  وفي 
 )La beauté( الجمال  تخصُّ  التي  الأحكام  الجمال:  أحكام 
 Le( الجلال  التي تخص  الذوق" والأحكام  "أحكام  وهي 
الأحكام  هذه  بين  الجوهري  الفرق  ولعل   .)sublime
على  تحمل  الجمال  فكرة  أن  في  يكمن  والجليلة  الجميلة 
فهي  الموضوعات،  وظرفية  والمكان،  الزمان  في  الأشكال 
الزمان والمكان. في حين  الضروريين:  الشرطين  محدودة في 
في  )اللامتناهي(  اللامحدود  على  يحمل  الجلال  حكم  أن 
بعديه الرياضي والديناميكي. فتجربة الجليل، هي جزئيًا من 
عن  باختلافها  لأنه  ذلك   ،)Esthétique( الأستاتيك  نوع 
الجميل )Beau( يتعين أن تتصل بأفكار العقل والأخلاق. 
المرء  يذكر  مرتفع  القلق على جبل  الجليل، في  وكمثال على 
بقيمته الخلقية، على خلاف الضعف الطبيعي. فالجليل هو 

شاهد حسي كتمثيل سلبي للفكرة.
ببعض  دفع  والجليل،  الجميل  بين  الكنطي  التمييز  هذا 
الحكم"  ملكة  "نقد  إن  القول  إلى  الأستطيقيا  خي  مؤرِّ
لعلم  الأوحد  الحقيقي  المدخل  يكن  لم  إن  مدخل  خير  هو 
الجمال" )معن زيادة، علم الجمال، محاضرة في قسم الفلسفة، 

كلية الآداب 1979(.
ف كنط، في طريقه إلى نقد الحكم الجمالي، الذوق على  يُعرِّ
أنه الملكة التي تحكم على موضوع بمقتضى شعور الارتياح أو 
عدمه أو اللذة أو عدمها، بطريقة لا مصلحة فيها أو منفعة منها.

والسؤال هو:
ما الحبور الذي يتحدث عنه كنط، وما نوعه؟

الحكم"  ملكة  "نقد  مؤلف  أن  عليه  المتفق  من  رفض 
ف الجميل باللذيذ أو المفرح  تجريبية هيوم )Hum( التي تُعرِّ

أو السار )Agréable(. وبالقدر نفسه رفض أيضًا تعقلية)5( 
فما   .)Perfection( الكمال  الذوق  ف  تعرِّ التي  بوغمارتن، 
كنط  حسب  حسية؟  لذة  بأية  يختلط  لا  الذي  الحبور  هو 
فإن الذوق يعني فهم طبيعة الحبور الجمالي، أي فهم ماهية 

.)Hugon: 2004, L’esthétique. P.65( .الجمال
والذوق عند كنط هو عبارة عن الحكم الذي "يُعبِّ عن 
توافق صورة موضوعية مع قوى المعرفة لدى الذات، فهو 

يُعبِّ عن غائية ذاتية" )زيادة، م.ن(.
المضمون  عن  المجردة  للغائية  النقية  الصورة  هي  هذه 
المحسوس، وختامًا فإن كل حكم يمكن أن يكون له ثلاثة 
بساطة  وبكل  فقط  ر  يقرِّ أن  إما  فهو  الأشكال.  من  أنواع 
ضرورة  يبني  أن  وإما  التجربة،  أو  الخبرة  وقائع  من  واقعة 

علمية، وإما أن يفترض إمكانية منطقية.
ذاتية  ضرورة  يُقيم  أنه  هو  الأستيطيقي  الحكم  وميزة 
مشترك،  معنى  افتراض  أساس  على  موضوعيًا  تمثيلً  ممثلة 
بأنه  ـ  ـ دون مدرك عقلي  الناس  به  فالجميل هو ما اعترف 
موضوع رضا ضروري. وبعبارة أخرى ـ من ناحية الشكل 

ـ يصبح الجميل نوعًا من الالتزام الأستيطيقي.
مقاربة   )Hegel) (1770 - 1831( هيغل  يقترح 
لحقت،  أو  سبقت  أخرى  مقاربات  عن  مختلفة  للجمال، 
بوصفها جزءًا من منظومته الفلسفية التي تنطلق من الفكرة 
المطلقة. فالجمال أولً، ينظر إليه هيغل بوصفه فكرة، ففكرة 
إلى  يتمظهر  الذي  الجميل  الشيء  عن  تختلف  لا  الجميل 
الخارج بوصفه جميلً. هنا كي لا يتعارض مع مفهوم الجمال.

مفهومية  تخوم  وضع  الصعب  من  هيغل،  حسب 
الجميل، فهو "متناه وحر" )هيغل، فكرة الجمال، ص34(. 
والمكان  الزمان  في  ومحايثته  خصوصيته  أن  من  الرغم  على 

تجعله محدودًا.
رة كوحدة  والجمال - يضيف هيغل - هو الفكرة المتصوَّ
تطرح  هنا  ص40(.  )م.ن  وواقعه  المفهوم  بين  مباشرة 
في  ر  المتصوَّ المفهوم  يتطابق  حد  أي  إلى  مفهومية:  إشكالية 
عقل الفنان عن الجمال مع الصورة الجميلة، أو ما هو جميل 

في الطبيعة؟
فكرة  عن  الكلام  يمكن  لوحته،  أو  الحدث  صورة  في 
فأي جمال  يكون جميلً:  ربما لا  بوقائعه،  أما الحدث  جميلة. 
مثلً. في صورة النكبة، أو الحرب، أو الموت، أو القتل؟ في 
الفنان فكرة جميلة، قد تتماهى مع مفهوم الجمال، ولا  عقل 



198  قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة
الفنان ينقل الفكرة  تقيّده، فيبقى حرًا، لامتناهيًا. إن إبداع 
الحدث  ل  تُوِّ فني،  خلق  عملية  عبر  الفعل،  إلى  القوة  من 
ن انجذابًا نحو المثال الأعلى،  القبيح إلى لوحة جميلة، ربما تُكوِّ

للوجود الحر، المتعلق بالحق والخير والجمال...
التطابق  الفكرة، من عدسة هيغلية، هي أن  ومتطلبات 
بين المفهوم "ومتطلبات الفكرة، من حيث هي طبيعية، تمثل 

الحياة" )هيغل، م.ن. ص42(.
الهيغلي  المفهوم  زاوية  من  به  المنوّه  الإشكال  يرتفع 
أن  من  الألماني،  الفيلسوف  يسوقها  مسلمة  من  للجمال، 
فكرة حسية  الطبيعة جميلة من حيث هي  ك  تُرِّ التي  الحياة 

وموضوعية )هيغل، م.ن.(.
الطبيعية  الحياة  بين  الربط  زاوية  من  الجمال  يتظاهر 
"الشكل هو وحدة  والجمال عبر الشكل أو الأشكال، لأن 
الكائن  قشلاوية  نضع  بواسطته  الذي  الخارجي  التظاهر 
الحي الموضوعية نفسها تحت متناول حدسنا وتأملنا الحسّي" 

)م.ن. ص51(.
بمعنى ما، يمكن القول إن الجمال هو المظهر الحسّي أو 
التجلّ الحسّي للحقيقة الروحية )الفكرة(. وعندما يتحدث 
هيغل عن المثال أو المثل الأعلى، فإنه يعني بهذا اللفظ المطلق 
الأشياء،  في  الحياة  تبعث  التي  الروح  تلك  الفن  دائرة  في 
تبدو للحواس. على أن المصادرة الأصلية، في  على نحو ما 
نظرية هيغل، الجمالية ترتكز "على ضرورة المثال، من حيث 
هو جمال فني" )م.ن. ص62(. ولعل جمال الشكل المجرد، 
باعتباره جمالً طبيعيًا، ينطوي على خصائص لازمة لوحدة 

العلاقة بين الخارج والداخل.

 :)Régularité( 1. التناظم
به  ويُقصد  التناظم،  القواعد  أو  الخصائص  هذه  أولى 
الشكل الذي يُعطي ما هو مرسوم وحدته، والتناظم عنده 
ما  أو  بالحسي  يرتبط  فالتناظم  المجرد،  الفهم  عن  يختلف 

يتماثل بطريقة مجردة.
ولتوضيح فكرته اعتبر هيغل أن الأشكال الهندسية هي 
المستقيم، فهي متناظمة  في غالبيتها متناظمة، مثال خطوط 
ولا سيما المستقيم منها، كذلك المكعب يكون جسمً متناظمً 
لأن جميع أضلاعه لها مساحات متساوية الحجم. فالتناظم 
يُعبِّ عن الوحدة والانسجام. وعلى نحو أوضح، فالتناظم، 
بالمعنى الهيغلي، يعني التساوي بين أجزاء الشكل أو تساوي 

داخل الوحدة )مساواة بين الأجزاء(.

:)Symetrique( )2. التناظر )التقابل
أي مسافات واحدة في أبعاد الشيء. والتناظر يجعل من 

الشيء منسقًا. أي تحديد حجم الشيء في العالم الخارجي.
ووحدة  ترتيبًا  "بوصفهما  والتناظر  فالتناظم  وعليه 
عداد  في  رئيسية  بصورة  يندرجان  خالصين،  خارجين 
التعيين ضمن نطاق الحجم. )فكرة ريحان الجمال، ص67(.

الشكل  وحدة  ن  تتكوَّ والتناظر  التناظم  ومن 
الطبيعة  في  للقوانين،  وفقًا  الروح  ك  فتتحرَّ  ،)Uniforme(
يوجد جمال، ولكن الفن لا يحاكي الطبيعة فقط، فهو يسعى 
للتعبير عن الروح الجمالية في الأشكال الخارجية أي الإبداع.

3. التبعية لقوانين: 
ل مرحلة من الانتقال إلى "حرية  التي من شأنها أن تشكِّ
تعني  الهيغلي  بالتعبير  والتبعية  ص77(.  )م.ن.  الحياة" 
ص.ن(.  )م.ن.  جوهريًا"  مختلفة  جوانب  واجتماع  تلاقي 
الشعور  على  يبعث  إدراكها  عند  الفروق،  هذه  واجتماع 
بالحبور والمتعة. والعنصر العقلاني في هذا الشعور يكمن في 

أن الحواس لا ترضى إلا بالكلية )من الكل(.

 :)Harmonie( 4. التناسق
كيفية  فروق  بين  علاقة  أنه  على  التناسق  فهم  يمكن 
تبرز  متناسقة  "كوحدة  تظهر  فالفروق  الشيء.  طبيعة  في 

للعيان".
فخارج  "بالحياة".  الفن  في  الواقعية  أدبيات  وتربط 
الأساتذة  من  )جماعة  حقيقي.  فن  يوجد  لا  الحياة  حقيقة 
اللينيني،  الماركسي  الجمال  علم  أُسس   ،1978 السوفيات: 

جزء 2، ص205(.
ويتضح أن الأدب الفني في الواقعية، ولا سيما الواقعية 
يتوقف  الفن  وهذا  حقيقي.  فن  عن  يتحدث  الاشتراكية 
وجوده على حقيقة الحياة بمعنى الحياة كما هي، فالفن يُعبِّ 

أو يعكس الواقع الحقيقي المعيوش أو الواقع الفعلي.
ومن الواقع الفعلي نستمد "علم الجمال المادي"، بالتعبير 
بوصفه  الفني  والإبداع  الأستيطيقيا.  إلى  نظرته  الماركسي 
أو  الحياتية  الممارسة  عن  ينفصل  أن  يمكن  لا  جماليًا،  تعبيًرا 
التجربة التي يعيشها الفنان. وعليه فإن عملية الإبداع الفني 
من زاوية ذاتية الفنان هي تعبير عن تناقضات الحياة ولا تقبل 



                                                                                   قراءات ومقاربات في الفكر والثقافة  199
هذه الأدبيات النظرة إلى ذاتية الفنان من منطلق رومنطيقي، 
الزمان  المحددة في  العلائق الاجتماعية  فالفنان ليس خارج 
الفكري والاجتماعي  والمكان، بما في ذلك مجالات الصراع 
الدائرة في بيئته. والصورة الفنية التي تنطلق من موضوع ما، 
لا تعكس الموضوع وخصائصه وحسب، بل تُعبِّ عن نظرة 
وإحساس الفنان، كإنسان يحمل روح مجتمعه وعصره، كما 

يُعبِّ عن إدراكات وصور تعكس أفكاره وعواطفه.
ويحقق  الجديدة،  الوقائع  فينا  يستوعب  حين  فالفن، 
الفني،  النشاط  جماليًا تجربة جديدة في الممارسة، بما في ذلك 

تاريخي،  بتفرّد  تتَّسم  ومؤلفات  صورًا  يُنشئ  الإبداعي، 
والمضمون  تتناسب  التي  وألوانها  أشكالها  في  ص  مشخَّ

الحياتي الجديد.

بوضوح  تكشف  الواقعي  للفن  الفنية  "فالممارسة 
ارتباط  الأخرى،  الاتجاهات  عليهما  تقوى  لا  وجلاء، 
الفني  الاستيعاب  مهمة  وتصبح  الفعلي،  بالواقع  الطريقة 
ومضمونًا  بالوعي،  مدركة  نزعة  الواقعي  الفن  في  للواقع 

داخليًا للبحث الإبداعي".

1( ابو ملحم علي، في الجماليات نحو رؤية جديدة لفلسفة الفن، بيروت، دار مجد ط1، ص90.
2( طرابيشي جورج، معجم الفلاسفة، بيروت، دار الطليعة، ط1، 1987.

3( زيادة معن، محاضرات في علم الجمال، السنة 3 فلسفة، 1979.
4( وهبة مراد، المعجم الفلسفي، القاهرة، ط3، 1979.

5( هيغل، فكرة الجمال، تر جورج طرابيشي، بيروت، دار الطليعة، ط1، 1978.
6( محمود زكي نجيب، الشرق الفنان، بغداد، دار المدى، 2007.

7( جماعة الاساتذة السوفييت، أسس علم الجمال الماركسي اللينيني، تعريب: يوسف حلاق، بيروت، دار الفارابي، 1978.

المراجع

سميرة قدوح

باحثة لبنانيّة وطالبة دكتوراه في المعهد العالي للدكتوراه



 200

40- العقل: ماذا يعني اليوم.
41- الذاتي/الإبداعي.

42- الفكر العربي في منعطف الألف الثالث.
43- نص النقد/نقد النص.

44- الفكر العربي في منعطف الألف الثالث؛ المعرفي/الحداثوي
45- الفكر العربي في منعطف الألف الثالث؛ اللساني/العقلاني

46- العقلاني/التاريخي، »نهاية التاريخ« والأمركة المعاصرة.
47- الثقافة بعد الحرب العالمية الثالثة؛ قراءة اللغة.

48- الأنا/الذات/الآخر.
49- الفرد ـ المقدس ـ الدنيوي.

50- الليبرالية والخطاب النهضوي.
51- المركزة/الهوية والمقدس. 

52- »نهاية التاريخ« كيف؟ 
53- الفارابي مجددًا.

54- ماذا يعني أن نفكر اليوم. المسائل الفلسفية الكبرى.
55- من أسئلة العقل/المتعالي. المقدس والعنف.

56- سؤال الانهمام بالذات.
57- الحق بالتفلسف الحق بالحب. اللغة والفكر.

58- عودة الفلسفي السياسي، سيميولوجيا: قراءات »الدلالة«.
59- الطوبائية وإستراتجية المستقبل الماضي.

60- سؤال الحداثة السياسي عن »المدنية الوطنية«. 
61- من الثقافي السياسي إلى الثقافي الفلسفي واللغوي.

62- في نظرية القطيعة الكارثية. 
63- حول التناص الفلسفي؛ ذئبية الإنسان بين كانط وهوبز. 

64- راهنية كانط بعد المئة الثانية. 
65- راهنية كانط II. التراتبية الفلسفية والكوسموبوليتا )المدنية(.

66- العقلانية النقدية المعاصرةI. التأويلية ما بعد هايدغر.
67- العقلانية النقدية المعاصرة II؛ إشكالية الذات/التذويت. 

68- فلسفة الحرية/الإيديولوجيا الليبرالية.
69- أنسنة الذات. كانط العقل والتنوير. دولوز: ثنِْيّة الفكر.

70- في مشارف الذات الكون. أسئلة المجتمع المدني. 
71- ما بعد الذاتوية: سُكنى العالم شعريًا. 

72- الفلسفة بحثًا عن براءة الصيرورة. 
73- من ثقافة التاريخانية. الكينونة والحي. الهوية والآخر.

 .I74- آية عقلانية ما بعد الميتافيزيقية
 .II75- آية عقلانية ما بعد الميتافيزيقية

76- منعطفات في الحداثة الفلسفية.
77- استراتجية التسمية: من الحرية إلى الليبرالية.

78- في النظرية الجمالية.
79 - الثقافي كهوية ما بعد متعالية

   1- أزمة ثقافة أم مثقفين.
   2- العرب والإسلام وتحدي المستقبل.

   3- ما تبقى من الوجودية.
   4- نظرية المعرفة والعقلانية عند العرب.

   5- البنيوية وعلم الإناسة.
   6- الفكر العربي ومشكلة المنهج.
   7- قضايا الشعر العربي الحديث.

   8- التحليل النفسي وإنسان العصر.
   9- الاستراتيجيا والتاريخ.

10- حول نظرية الإبداع.
11- حول الفكر السياسي العربي.

12- العقل والعقلانية والإيديولوجيا.
13- نظرية الدلالة وتطبيقاتها.

14- الزمن الثقافي والمنهج.
15- التحليل النفسي والبنيوية.

16- نظرية الدولة والسلطة.
17- منهجيات الألسنية.

18- خليل حاوي/الشاهد والشهيد.
19- العقل، العقلانية والثورة النقدية.

20- استراتجية التسمية/التأويل وسؤال التراث.
21- خطاب الحرية.

22- الإسلام السياسي والسلطة.
23- وجه البطل في الرواية المعاصرة.
24- العرب والمجتمع الاستهلاكي.

25- النظرية الأدبية بعد الإيديولوجيا.
26- عصر تنوير عربي معاصر.

27- الشعري والمرموز الأسطوري.
28- البنيوية منهج.

29- القوة القووية II، لوغوس/إيروس.

30- القوة القووية III، التاريخ المختلف.
31- التداولي/ التواصلي.

32- النهضوي/السياسي.
33- النقد والمصطلح النقدي.

34- الجسدي/الذاتي.
35- الحيوي/الرمزي.
36- التناص/التأويل.

.II37- النهضوي السياسي
38- هايدغر: نصوص نسيان الكينونة.

39- في الاسم العربي الإسلامي.

بالضرورة. يصدرها  الذي  المركز  أو  المجلة  رأي  عن  تعبّ  لا  المنشورة  الأبحاث  ـ 
أصحابها إلى  ترد  لا  تنشر  لا  التي  الأبحاث  ـ 

التحرير. رئيس  العام،  المدير  إلى  توجه  المراسلات  جميع  ـ 
الطلب. برسم  المجلة  من  كاملة  مجمـوعات  ـ 

2025-1980
محاور


